
Chemarea  
începuturilor

Studii în Geneza

Daniel Brânzei





Daniel Brânzei

Chemarea  
începuturilor

Studii în Geneza





CUPRINS

O scurtă prezentare a cărții  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 3
Tema generală: .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 3
Autorul:	  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 9
Împărțirea cărții .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 10
Conținutul cărții:  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 12

I. Protoistoria universului  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  13
Începutul creației – 1:1 − 2:3 . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 15

II. Protoistoria omenirii  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  33
Capitolul doi din Geneza  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 35
Înainte de facerea lumii �������������������������������������������38

1. Adam și Eva.....���������������������������������������������������������44
Lucifer – Satanah – Diabolos  . �������������������������������48

2. Din Eden la Babel ���������������������������������������������������52
Cain – alternativa cea rea ���������������������������������������57
Genealogia din Geneza 5 - Enoh .���������������������������71

3. Potopul – Geneza 6 − 9.....���������������������������������������76
Rămășițe ale civilizației dinainte de potop  .  .  .  .  .  .  . 77
Lumea de după potop . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 90

4. Turnul Babel – Geneza 11.....�����������������������������������92
Concluzii:  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 101

III. Protoistoria poporului ales:  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   105
Un Dumnezeu unic pentru un popor unic .  .  .  .  .  .  . 107

Oameni aleși .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 109
Oameni ai credinței .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 112
Oameni aleși prin Legământ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 117

AVRAAM – tatăl tuturor credincioșilor  .   .   .   .   .   .   .   121



1. Credința în înviere . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 123
2. Cunoștințe despre întruparea lui Christos . .  .  .  .  .  . 124
3. Cunoaștere despre Noul Ierusalim .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 127

Avraam și Lot - Beneficiar al harului..... �����������������132

ISAAC – un patriarh palid  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   147

IACOV – Un israelit cu vicleșug .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   153
„Înșelătorul“ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 154
Tratamentul divin aplicat lui Iacov  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 158

Laban.....�����������������������������������������������������������������159
Esau..... �����������������������������������������������������������������162
IOSIF.....�����������������������������������������������������������������169

Iosif și providența divină  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 175
Importanța caracterului .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 182
Importanța pocăinței .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 184
Importanța planului lui Dumnezeu  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 191

Concluzii la cartea Geneza  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 199
Sămânța femeii .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 202
Genealogiile profetice .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 204
Isaac - un tip profetic . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 204
Melhisedec ca tip profetic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 205
Scara cerului ca tip profetic . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 208
Protoevanghelia ca tip profetic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 210
Adam ca tip profetic  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 210
Cuvântul ca tip profetic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 211

Planul Profetic  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   215

Ismael - Evanghelia harului  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   225



3

Chemarea începuturilor

O scurtă prezentare a cărții

Geneza este o carte cu transfocator de la mare la mic. Ea 
începe ca un zbor cu un satelit din care privim cosmosul, 
coboară la nivelul unui avion din care privește pământul, 
survolând în mare viețile lui Avraam, Isaac și Iacov, iar apoi 
pășește în praful pământului ca să urmărească la pas viața lui 
Iosif, căruia îi acordă o atenție deosebită, deși nu este un al pa-
trulea patriarh …

Metoda scrierii concentrice, de la prezentarea succintă 
a evenimentului la repetarea amplificată a descrierii lui și la 
explicațiile semnificative reprezintă culmea la care a ajuns 
tehnica reportajului ziaristic numai în veacul modern. Cine 
merge la o școală de ziaristică sau cine citește ziarul atent la 
structura reportajelor, vede că le-au trebuit oamenilor mii de 
ani ca să ajungă la înțelepciunea cu care a fost alcătuită cartea 
Genezei. Orice reportaj care se respectă debutează cu câteva 
paragrafe care răspund la cele șapte întrebări fundamentale: 
Când? Cine? Ce? Unde? Cum? De ce? Pentru cine? Pentru că 
ne este dăruită de Cel mai mare comunicator al universului, 
Biblia folosește această metodă încă de la primul ei capitol!

Tema generală:
Cartea Genezei arată că Dumnezeu vrea și poate să scoată 

un om (Avram) dintr-o lume idolatră (Ur) și să-l ducă în Țara 
Promisă. Așa cum lămurește Epistola către Evrei, această pa-
trie nu este doar pe pământ, ci și în cer (Evrei 11:13-16). Din 
punctul acesta de vedere, în această primă carte a Bibliei ne 
întâlnim cu ,,geneza“ tuturor lucrurilor legate de salvarea oa-
menilor. Toate doctrinele majore ale Biblie își au rădăcinile 



4

Daniel Brânzei

în cartea Geneza: alegerea suverană, salvarea, justificarea 
prin credință, păstrarea celor credincioși, separarea de lume, 
pedeapsa disciplinară, răpirea Bisericii, întruparea, moartea 
și învierea, preoția – atât a lui Aaron cât și cea a lui Melhise-
dec, antichristul, legământul palestinian. etc. Toate acestea își 
găsesc rezolvarea simetric în ultima carte a Bibliei, Apocalipsa.

Geneza în contextul științific
Primul verset al Genezei este ultima descoperire modernă a 

științei. ,,La început, Dumnezeu a făcut cerurile și pământul“ 
anunță cele trei elemente constitutive ale universului nostru: 
timpul (la început), spațiul (cerurile) și materia (pământul). 
Suntem din materie și existăm într-un context de spațiu și 
timp. O asemenea afirmație nu putea veni spre noi decât din 
partea Creatorului acestui univers.

Geneza în contextul Bibliei
Cartea Genezei este fundația pe care sunt clădite toate cele-

lalte cărți ale Bibliei. Vă imaginați ce ar fi fost dacă în loc să 
înceapă cu Geneza, Biblia ar fi început cu Exodul sau cu Levi-
ticul? Cine ar mai fi citit-o după întâlnirea cu primele capitole 
ale acelor cărți? De ce ne-ar interesa pe noi istoria și religia 
unui popor așa de străin de al nostru?

Geneza în contextul filosofic
Geneza ne este indispensabilă pentru a înțelege lumea și 

pentru a ne înțelege pe noi înșine. Geneza ne prezintă scena, 
personajele și conflictul dramei în care trăim și noi. Ea conține 
cele două părți ale situației în care trăim astăzi, răspunzându-
ne limpede la întrebările „Cum de a ajuns lumea așa rea cum 
este astăzi?“ și „Cum se vor repara toate acestea, ca să fie în 
sfârșit Bine și Frumos?“ Biblia ne informează despre pro-
blemele pe care le are Dumnezeu cu Creația și care este par-
tea noastră de vină în toate acestea. Ea ne identifică natura 
conflictului cosmic în care suntem plasați și planul prin care 



5

Chemarea începuturilor

Dumnezeu va folosi „sămânța femeii“ pentru a pune capăt 
acestui conflict.

Geneza în contextul profetic
Fiind așa de importantă, Geneza, împreună cu Apoca-

lipsa sunt cărțile cele mai atacate de Diavol. El nu vrea ca 
noi să cunoaștem nici trecutul și nici viitorul. Amândouă îl 
arată într-o lumină foarte nefavorabilă. Din această cauză, el 
încearcă din răsputeri să ne convingă să ocolim aceste două 
cărți, susținând că Geneza este un „mit“, iar Apocalipsa este 
un „mister“. Nu le putem înțelege și nu trebuie să le luăm în 
serios.

Adevărul este însă cu totul altul! Iată un citat dintr-o carte 
de interpretări iudaice: 

„Primul verset al Bibliei (Torei) este: „BEREȘIT 
BARA ELOHIM ET HAȘEMAIM VE’ET HAAREȚ“ 
(La început, Dumnezeu a făcut cerurile și pământul). 
Versetul conține exact șapte cuvinte, cifra simbolică 
pentru perfecțiunea divină. Cartea Genezei poartă 
în original numele derivat de la cel dintâi cuvânt: 
„Bereșit“. Asta înseamnă că cea mai fundamentală 
carte a iudaismului și a omenirii în același timp, 
începe cu litera B, cea de a doua din alfabetul ebraic, 
ca și din cel latin. Acesta este un simbol cu un 
mesaj precis. Talmudul este un ciclu de învățături 
alcătuit din 63 de volume (sau tratate), conside-
rat „tora orală“, alcătuit în secolul V. Ciudat este 
că și el începe tot de la pagina „B“. Pagina „A“ nu 
există. Acest început cu litera B vrea să spună că 
omul nu poate ajunge niciodată la litera A, „Alef“, la 
rădăcinile primordiale. Acel eluziv „A“ ne așteaptă. 
(„Din înțelepciunea Torei și a Hasidismului“, de 
Baruch Tercain, colecția Iudaica).

Faptul că Geneza începe cu cuvintele acestea: „La 
început Dumnezeu a făcut cerurile și pământul“ 
este de o importanță covârșitoare. Această afirmație 



6

Daniel Brânzei
limitează rătăcirile imaginației noastre care-L caută 
pe Dumnezeu în forme aberante și arbitrare.

„La început Dumnezeu …“ – neagă totodată și 
Ateismul și Politeismul. Între vidul nimicului și 
confuzia mulțimii de dumnezei, Geneza ni-L așează 
înainte pe maiestuosul Dumnezeu unic care este 
sursa, suportul și scopul tuturor lucrurilor.

„La început Dumnezeu a făcut …“ – neagă Fatalis-
mul cu învățătura lui bazată pe hazard.

„La început Dumnezeu a făcut …“ – neagă și 
Evoluționismul haotic, mașinist și impersonal.

„La început Dumnezeu a făcut cerurile și 
pământul“ – neagă Panteismul care susține că 
Dumnezeu este totuna cu creația Sa, dar neagă şi 
Materialismul care, amețindu-ne cu ceea ce se vede 
şi pretinzând că materia este veșnică, caută să ne 
ascundă izvorul creator, începutul și Judecătorul 
desăvârșit al tuturor celor create.

 Titlul cărții în limba ebraică este „Bereșit“ – primul cuvânt 
din debutul ei (românește: „La început“). Titlul din limba 
română provine de la traducerea acestui „Bereșit“ în limba 
latină („genesis“), care înseamnă „început“, „origine“. Titlul 
este cum nu se poate mai nimerit pentru o carte în care Dum-
nezeu a binevoit să ne dea informații cu privire la începutu-
rile tuturor lucrurilor din lumea în care deschidem ochii prin 
nașterea biologică. 

Cartea Genezei conține informații despre „începuturile“ 
multor lucruri din lumea în care trăim noi astăzi. Descrie-
rea acestor „începuturi“ este făcută concentric, începând cu 
informații cosmice despre realitatea creației și apropiindu-se 
apoi treptat, treptat de lumea imediat înconjurătoare omului. 
Această apropiere cosmogonică sugerează că întreaga carte 
este un răspuns pe care Dumnezeu îl dă celor mai arzătoare 
întrebări ale ființei umane: Cine sunt eu? Ce este lumea aceas-



7

Chemarea începuturilor

ta în care m-am născut? Cine a făcut-o? De ce m-am născut și 
care este rațiunea existenței mele?

Citate din cartea Genezei apar de 60 de ori în conținutul 
Noului Testament. Toate versetele primelor șase capitole 
apar în Noul Testament. Asta înseamnă că germenii tutu-
ror revelațiilor dumnezeiești sunt plantați aici și că cine vrea 
să înțeleagă pe deplin această revelație trebuie să înceapă cu 
această carte.

Pe lângă caracterul de revelație din secțiunea de la început, 
Geneza este și o carte cu caracter istoric. Ea cuprinde eveni-
mente din „protoistoria omenirii“. De fapt am putea împărți 
întreaga Biblie în două secțiuni istorice distincte. Evenimen-
tele dinaintea căderii omului (Geneza cap 1:1 până la Gene-
za 3:24) și evenimentele de după aceea (Geneza 4:1 până la 
sfârșitul Bibliei). În cea de a doua secțiune istorică sunt redate 
evenimentele din planul de „mântuire“ a ființei umane, cau-
zate de Dumnezeu să se întâmple pentru salvarea omului de la 
pierzarea veșnică. Biblia selectează simetric patru evenimente 
majore și patru personalități majore. Evenimentele sunt fa-
cerea, căderea în păcat, potopul și turnul Babel. Cele patru 
personalități sunt Avraam, Isaac, Iacov și Iosif. 

Sunt multe feluri în care se poate face istorie; există o isto-
rie a mijloacelor de producție (tehnologie), o alta a formelor 
diferite de alcătuire a societății umane (sociologie), o alta a 
diferitelor războaie sau a cuceririlor teritoriale, o altă istorie a 
cuceririi spațiului înconjurător și încă o alta a abilității omului 
de a-și explica lumea și rațiunea ei de existență (filosofie). 

Biblia este o carte de istorie doar în măsura în care cu-
prinde evenimentele cauzate de Dumnezeu pentru salvarea 
oamenilor de la pierzarea veșnică produsă de neascultarea din 
grădina Edenului. În lumina destinului nostru veșnic, Biblia, 
și implicit cartea Genezei, este singura narațiune istorică care 
poate influența soarta noastră eternă. Ignorarea celorlalte 



8

Daniel Brânzei

cărți de istorie ne poate dăuna doar relativ, dar ignorarea Bi-
bliei ne poate atrage suferința noastră absolută și eternă. 

În mod normal, după căderea omului în neascultare, 
Dumnezeu a trebuit să exercite pedeapsa și să refacă echili-
brul dreptății. Dumnezeu a ales însă să nu ne distrugă veșnic; 
pedepsele Lui sunt limitate în măsură și educative în scop. 
Hotărârea lui Dumnezeu de a restrânge „dimensiunile“ pe-
depsei pentru a ne face bine este ilustrată în cele 8 „legăminte“ 
pe care El le-a făcut cu omul în decursul istoriei(vezi anexa 
„Legămintele divine“ de la finalul cărții). Primele 4 legăminte 
din această serie de 8 sunt redate în cuprinsul cărții Geneza.

Așezată la începutul celor 66 de cărți ale Bibliei, Geneza 
este și începutul „revelației de Sine“ a lui Dumnezeu, a des-
coperirii ființei Lui către făptura creată. Această descoperire 
treptată este progresivă în esență și culminează în Christos, 
Dumnezeu adevărat făcut trup și coborât printre oameni (Ioan 
14:8-10; Col. 1:15; 2:9; Evrei 1:1-3).

Cunoașterea pe care oamenii au primit-o despre Dumnezeu 
este exprimată în „numele“ cu care L-au identificat. În mod 
absolut, Dumnezeu nu poate avea un nume, deoarece orice cu-
vânt reprezintă o realitate statică, iar Dumnezeu este infinit în 
dimensiunile ființei Sale și în posibilitățile Lui de manifestare. 
Totuși, cartea Geneza ne pune la dispoziție primele trei nu-
miri cu care L-au identificat oamenii pe Dumnezeu: Elohim, 
Iehova și Adonai, date oamenilor într-o ordine prestabilită și 
desăvârșită care nu poate fi schimbată fără a altera caracte-
rul revelației lui Dumnezeu către oameni (Exod 6:3). Pe lângă 
acestea, ne sunt date și cele cinci numiri compuse ale nume-
lui lui Dumnezeu: El-Elion: Dumnezeul Cel Prea Înalt (Gen. 
14:18),  Iehova Elohim: Domnul Dumnezeu (Gen.15:2), El-
Roi: Dumnezeul care mă vede (Gen. 16:13), Iehova-Iire: Dom-
nul va purta de grijă (Gen. 22:14), El-Elohe-Israel: Domnul 
este Dumnezeul lui Israel (Gen.33:20). 



9

Chemarea începuturilor

Celebrul Mircea Eliade a dat în Chicago nota maximă unui 
doctorand (Wolf) care a prezentat tema lui „El“, persoana a 
treia din câteva limbi vorbite în Europa, ca o dovadă că oame-
nii l-au identificat și pe Dumnezeu ca „marele absent“, presu-
pus însă ca existent. Cred că Eliade s-a gândit imediat la limba 
română. L-am întâlnit pe beneficiarul acestei note de câteva 
ori în viața mea, odată chiar la o mare răscruce sufletească.

Elohim este o formă de plural care denumește un aspect 
caracteristic al ființei divine: Dumnezeu întreit în ființă (Gen. 
1:26), dar unic în natură și persoană (Deut. 6:4). 

Iehova nu este un nume propriu zis, ci un grup de cuvinte 
care desfășoară ceva din caracterul infinit al prezenței și 
posibilităților divine: „Eu sunt Cel ce sunt“ (Exod 3:11-15), Cel 
ce ființează prin Sine, Cel dintotdeauna.

Autorul:
Cartea aceasta a fost scrisă de Moise și, împreună cu 

următoarele patru scrise de el, face parte dintr-o grupă 
cunoscută sub numele de: „Pentateucul lui Moise“. Dovezi în 
sprijinul părerii că Moise a fost autorul acestor cărți se găsesc 
în:

(1) textul acestor cărți (Exod 17:14; 24:4,7; 34:27; 
Num. 33:1-2; Deuteronom 31:9),

(2) alte cărți ale Vechiului Testament (Iosua 1:7-8; 
8:32,34; 22:5; 1 Împărați 2:3; 2 Împărați 14:6; 21:8; 
Ezra 6:18; Dan. 9:11-13; Mal. 4:4),

(3) în cărțile Noului Testament (Mat. 19:8; Marcu 
12:26; Ioan 5:46-47; 7:19; Rom. 10:5),

(4) faptul că descrierile par a fi ale unui martor 
ocular, nu ale unuia care ar fi trăit la multe secole 
după aceea (Exod 15:27; Num. 21:1-31; 11:7-8),

(5) faptul că autorul manifestă o cunoaștere foarte 
exactă asupra numelor, cuvintelor, obiceiurilor și 
locurilor din Egipt (Gen 13:10; 16:1-3; 33:18; 41:43 
cf. Fapte 7:22).



10

Daniel Brânzei

Există și două porțiuni în cartea Geneza pe care nu le putea 
scrie Moise. Prima este partea finală a Deuteronomului, care 
descrie moartea lui Moise. Această adăugire a fost făcută de 
altcineva, probabil de Iosua. Cea de a doua porțiune este Ge-
neza 1:1 – 2:3 care i-a fost probabil dictată de Dumnezeu di-
rect lui Moise. Textul conține informații imposibil de colectat 
din altă parte și este exprimat în litere-cifre între care există 
relații matematice imposibil de produs de o minte omenească. 
De fapt, dictarea directă a unui conținut este felul în care, si-
metric, începe și se încheie Biblia. Ioan a primit Apocalipsa 
prin aceeași metodă. Dumnezeu i-a dăruit-o exact în forma în 
care o avem astăzi.

Una din dovezile că numai Moise putea scrie această parte 
și că el a primit-o direct de la Dumnezeu este faptul că până 
la influența pe care a exercitat-o Moise asupra evreilor scoși 
din Egipt, nicăieri în Geneza nu ni se spune că evreii ar fi ținut 
Sabatul. Toți până la Moise au măsurat timpul în luni, după ci-
clul lunii, și în ani, după ciclul solar. Legea Mozaică a fost pri-
ma care a așezat Sabatul în viața evreilor. O aluzie la această 
revelație „prin Moise“ se găsește în psalmi: 

„El Și-a arătat căile Sale lui Moise, și lucrările Sale 
copiilor lui Israel“ (Psalm 103:7).

Împărțirea cărții
Cartea Genezei nu se lasă manevrată din afară. Ea ne obligă 

să respectăm cele unsprezece secțiuni interne marcate prin 
expresia: „Iată istoria …“ (În original „Iată care este toledot, 
generațiile“). Geneza „coase“ laolaltă fragmente de istorie ca 
să ne dea o imagine panoramică a lumii din care s-a născut 
restul Bibliei. Cele unsprezece secțiuni sunt următoarele:

„Iată istoria (toledot) cerurilor și a pământului“ 
(Gen. 2:4). Mărturia lui Adam păstrată în memoria 
orală a primilor oameni poate fi sursa acestui docu-
ment.



11

Chemarea începuturilor
„Iată cartea (toledot) neamurilor lui Adam“ (Gen. 

5:1). Secțiunea conține o cronică a neamului făcută 
probabil de Noe și transmisă fiilor săi după potop.

„Iată care sunt (toledot) urmașii lui Noe“ (Gen. 
6:9). Și această secțiune a fost scrisă probabil de 
Noe.

„Iată spița neamului (toledot) fiilor lui Noe: Sem, 
Ham și Iafet“ (Gen. 10:1). S-ar prea putea ca această 
secțiune să fie lucrarea celor trei fii ai lui Noe.

„Iată spița neamului (toledot) lui Sem“ (Gen. 
11:10). Contribuția lui Sem se vede din puținele 
informații pe care le avem aici despre Iafet, care se 
îndepărtase probabil de fratele său. Duhul Sfânt a 
vrut să păstreze succesiunea distinctă de la Eva la 
Mesia.

„Iată spița neamului lui Terah“ (Gen. 11:27). 
Probabil contribuția lui Terah în această epocă 
patriarhală. De la Gen. 12:1 până la Gen. 25:11 este 
cronica păstrată de Avraam.

„Iată spița neamului (toledot) lui Ismael“ (Gen. 
25:12-18). O scurtă consemnare a neamului lui 
Ismael importantă în vederea rolului pe care acesta 
îl va juca mai târziu în istorie, ca fiu al lui Avraam.

„Iată spița neamului (toledot) lui Isaac, fiul lui 
Avraam“ (Gen. 25:19).

„Iată spița neamului (toledot) lui Esau“ (Gen. 
36:1).

„Iată spița neamului lui Esau, tatăl Edomiților, în 
muntele Seir“ (Gen. 36:9).

„Iată istoria (toledot) lui Iacov“ (Gen. 37:2)

Arheologia ne arată că mai toate popoarele străvechi și-au 
păstrat spițele de neam și evenimente importante din istoria 
lor. Nu putea să fie altfel cu poporul Israel. Sub călăuzirea 
Duhului Sfânt și/sau în urma părtășiei cu Dumnezeu în multe-
le zeci de zile petrecute pe Muntele Sinai, Moise a devenit cro-



12

Daniel Brânzei

nicarul divin, însărcinat cu scrierea unei cronici dumnezeiești 
străbătute ca de un fir roșu cu linia genealogică și evenimen-
tele legate de persoana și lucrarea lui Mesia. Vom vredea acest 
lucru mai bine pe măsură ce vom înainta împreună în acest 
studiu. Deocamdată iată cum poate fi împărțită cartea Geneza:

 Conținutul cărții:
Vom împărți acest studiu în cartea Genezei după structura 

celor trei secțiuni distincte ale ei:
I. Protoistoria universului
II. Protoistoria omenirii
III. Protoistoria poporului ales
Prin metoda scrierii concentrice, Geneza face mai întâi o 

introducere în subiectul revelației plecând de la cea mai largă 
descriere a ei și trece apoi spre inima problemei omului care 
este problema inimii. Deasupra tuturor paginilor plutește 
duios aroma tandreței de părinte și suntem martori ai felu-
lui în care Dumnezeu își disciplinează, dar nu-și părăsește 
niciodată copiii.

Mulțumire:
O astfel de carte nu se scrie în câteva luni. Materialul 

din ea a fost cules, selectat și consemnat de-a lungul unor 
îndelungați ani de studiu. Sunt tributar mult lui David Pawson 
(1930-2020), el însuși un colecționar neobosit de citate și idei 
de la alți comentatori ai Bibliei. Nu am pretenția să fiu în to-
tul original. M-am rugat, am meditat, dar am și citit mult. Am 
găsit diamante de comori pe care le-am găsit și eu de-a lun-
gul umblării mele cu Domnul. Fiți liberi să faceți și voi același 
lucru. Puteți prelua orice parte a acestui studiu ca să-l dați și 
voi altora.



13

Chemarea începuturilor

I. PROTOISTORIA UNIVERSULUI



14

Daniel Brânzei



15

Chemarea începuturilor

ÎNCEPUTUL CREAȚIEI – 1:1 − 2:3

Această primă porțiune ne vorbește primordial despre 
Dumnezeu, nu despre creație. Numele lui Dumnezeu este po-
menit de 35 de ori în doar 31 de verset. 

Este exact invers decât în lumea noastră modernă. Acum 
plecăm de la realitatea lumii înconjurătoare și vrem să dove-
dim existența lui Dumnezeu. Geneza pleacă de la realita-
tea existenței lui Dumnezeu și ne dă explicații despre lumea 
înconjurătoare. 

Moise și evreii nu aveau nevoie să li se dovedească existența 
lui Dumnezeu. Minunile pe care tocmai le experimentaseră la 
ieșirea din Egipt făcuseră aceasta cu prisosință! Ei avuseseră 
o experiență personală cu Dumnezeu. Lumea de astăzi s-a 
îndepărtat de această experiență cu Dumnezeu. Lumea nu 
poate fi însă înțeleasă fără presupoziția existenței lui Dum-
nezeu. Ne trebuie „saltul credinței“. Nu vă mirați, la fel 
lucrează și așa numita „știință“: întâi se formulează o ipoteză, 
o teoremă, iar apoi se verifică prin experiențe, care sunt do-
vezi că ipoteza este valabilă. Ca să înțeleagă viața și lumea 
în care trăiește, omul trebuie să aplice și el această metodă 
„științifică“:

„Prin credință pricepem că lumea a fost făcută 
prin Cuvântul lui Dumnezeu, așa că tot ce se vede 
n-a fost făcut din lucruri cari se văd. … Și fără 
credință este cu neputință să fim plăcuți Lui! Căci 
cine se apropie de Dumnezeu, trebuie să creadă că 
El este, și că răsplătește pe cei ce-L caută“ (Evrei 
11:3,6).



16

Daniel Brânzei

Pentru ca să apară lumea trebuie ca „ceva“ sau „cineva“ 
să o facă, să o aducă în ființă. Până la Aristotel, oamenii au 
crezut într-o divinitate care a făcut-o. Aristotel a fost cel din-
tâi care a postulat că lumea a fost așa dintotdeauna. Materia 
a fost primordială. Asta nu poate explica însă existența vieții, 
a voinței, a inteligenței și a sentimentelor. Acestea nu pot 
fi explicate decât ca rezultat al activității unei Ființe vii, cu 
inteligență, voință și sentimente, ca noi. Noi am fost făcuți 
„după chipul și asemănarea Lui“.

Prima porțiune de „revelație“ a Bibliei ne vorbește deci nu 
în primul rând despre creație, ci despre Creator. Iată numai 
câteva din informațiile pe care ni le pune la dispoziție. Dum-
nezeu este:

PERSONAL  – are minte, cu care plănuiește, o inimă cu 
care apreciază creația ca „bună“ și o voință cu care se apucă la 
lucru. Dumnezeu nu este o substanță sau un lucru, ci o Ființă 
cu personalitate!

PUTERNIC – textul ne pune în față primele 10 porunci 
date universului, așa cum omului îi vor fi date mai târziu alte 
10 porunci. Zece este numele administrației divine. În cazul 
lui Dumnezeu se poate spune cu adevărat că nici n-a terminat 
El de spus, că s-a și întâmplat. Dumnezeu este Atotputernic.

NECREAT – El este dintotdeauna. La orice te-ai gândi, El 
este deja acolo (Psalmul 139). Nu se poate răspunde la întreba-
rea „Cine L-a făcut pe Dumnezeu?“ pentru că este o întrebare 
prostească, ca și întrebarea „Se poate face un cerc pătrat?“

CREATIV – Cineva a zis că Dumnezeu nu vrea să facă două 
lucruri la fel. Imaginația Lui este explozivă. Noi producem 
mașini „în serie“. Dumnezeu este suficient de creativ ca să 
producă doar „unicate“. Nu există două fire de iarbă la fel, doi 
fluturi la fel, doi fulgi de zăpadă la fel și nici doi oameni la fel.

ORDONAT – Simetriile și proporțiile din creație sunt fasci-
nante. Există ceva din natura Sa imprimat în legile după care 



17

Chemarea începuturilor

se guvernează natura. Le numim impropriu „legile naturii“, 
dar sunt caracteristici ale lui Dumnezeu, mărturisind despre 
un Dumnezeu al ordinii (1Cor. 14:33).

SINGULAR – Numele Elohim este asociat întotdeauna cu 
verbe la singular.

PLURAL – Este un nume interesant care ne descoperă 
ceva din natura trinitară a dumnezeirii. Elohim este o formă 
de plural multiplu (spunem de exemplu „un strugure“, deși el 
are mai multe boabe). La singular este Eloha, la dual (pluralul 
simplu) ar fi Elohaim, dar în text apare pluralul multiplu, Elo-
him, ceea ce indică un grup de la trei în sus. Verbele atașate 
lui Elohim în această porțiune sunt însă invariabil la singu-
lar, ceea ce ne vorbește despre indivizibilitatea dumnezeirii. 
Un singur Dumnezeu într-o ființă întreită. „La început, Dum-
nezeu a făcut …“ Biblia așează trinitatea lui Dumnezeu în pri-
ma frază a ei și va dezvolta explicarea acestei definiții în tot 
restul Bibliei.

BUN – Tot ce a făcut El la început și oricând după aceea, a 
fost decretat „bun“, pentru că Dumnezeu a pus ceva din natura 
Lui în creație. Dumnezeu este bun și „dă daruri bune“ celor ce 
i le cer (Mat. 7:11, Luca 11:13).

IUBITOR – El vrea să binecuvânteze toate lucrurile create.
VIU – Dumnezeu este activ în lume, creează în această 

lume, vorbește în ea și înfăptuiește printre noi.
VOCATIV – Dumnezeu vrea să stea de vorbă cu noi, are 

un glas pe care vrea să Îl cunoaștem. Dumnezeu dorește să fie 
înțeles de noi.

ASEMENEA NOUĂ – Putem să înțelegem multe despre 
Dumnezeu pentru că El ne-a făcut după chipul și asemănarea 
Lui.

DEOSEBIT DE NOI – El este singurul în stare să creeze. 
Noi putem prelucra, dar nu putem face ceva din nimic („ex ni-
hilo“).



18

Daniel Brânzei

Trebuie să spunem și ce NU este Dumnezeu. Dumnezeu 
NU este …

… TOT UNA CU CREAȚIA – Dumnezeu este altcineva 
decât creația, dincolo de creație, separat de creație. El își poate 
lua „o zi de odihnă“ separat de lucrurile create. Cei din reli-
giile animiste și mișcarea New Age fac această greșeală. Cine 
se închină la lucrurile făcute trăiește în idolatrie. Cine I se 
închină lui Dumnezeu trăiește adevărul.

… INDEPENDENT DE CREAȚIE – Dumnezeu a fost 
înainte de creație, există independent de ea, o poate schimba, 
distruge, poate să facă o alta în locul ei și chiar va face.

În calitate de Creator, Dumnezeu aduce în existență lu-
mea. Verbul folosit în Geneză este „asa“, care înseamnă a face, 
a prelucra. De trei ori însă Geneza folosește verbul “bara“, a 
crea din nimic, a aduce în existență ceva nou. Această formă 
verbală este folosită atunci când Biblia ne spune că Dumnezeu 
a făcut materia, viața și omul. Pe toate celelalte, Dumnezeu 
le-a făcut din ceva existent. Aceste trei sunt creații cu totul 
deosebite de celelalte. Și animalele și omul au „suflare“, sunt 
„însuflețite“, dar pentru viețuitoare Dumnezeu a spus „asa!“, 
iar pe om l-a adus în existență prin „bara!“, ceea ce denumește 
o creație specială, cu caracter unic.

Pentru a „face loc“ îndelungatului proces al evoluției, ateii 
neagă valabilitatea primei săptămâni a creației, înlocuind-o cu 
o perioadă de milioane și milioane de ani. Pentru noi, proble-
ma este rezolvată de afirmația făcută de Moise:

„Căci în șase zile a făcut Domnul cerurile, 
pământul şi marea, şi tot ce este în ele, iar în ziua a 
șaptea S-a odihnit, de aceea a binecuvântat Domnul 
ziua de odihnă şi a sfințit-o“ (Exodul 20:11).

Iată cum a răspuns dr. Ken Hovind, unul din marii 
apologeți creștini contemporani, la întrebarea: „Cine l-a făcut 



19

Chemarea începuturilor

pe Dumnezeu și cum ar putea interacționa un spirit imaterial 
cu materia universului?“

„Întrebarea dumneavoastră despre „cine L-a făcut 
pe Dumnezeu“ dă pe față faptul că vorbiți despre 
un Dumnezeu fals. Pentru că Dumnezeul Biliei nu 
este afectat de timp, de spațiu sau de materie. Dacă 
ar fi afectat de timp, spațiu și materie El n-ar mai fi 
Dumnezeu. Timpul, spațiul și materia, ceea ce noi 
numim un „continuum“ trebuie să apară în existență 
concomitent, pentru că dacă ar fi doar materie fără 
spațiu, unde ai pune-o, dacă ar fi materie și spațiu, 
dar fără timp, când ai plasa-o. Nu poți avea timp, 
spațiu și materie independente una de alta; ele 
trebuie să apară simultan. Biblia exprimă lucrul 
acesta în opt cuvinte: „La început, Dumnezeu a făcut 
cerurile și pământul“.

„La început“ identifică timpul, „Dumnezeu a făcut 
cerurile“, indică spațiul, „și pământul“ identifică 
material. Deci avem o trinitate de trinități în eveni-
mentul creației. Timpul are trecut, prezent și viitor. 
Spațiul are lungime, lățime și înălțime. Materia are 
trei stări, solidă, fluidă și gazoasă. Avem această 
trinitate de trinități care a apărut simultan, iar Dum-
nezeul care le-a făcut trebuie să fi fost în afara lor, 
deosebit de ele. Dacă ar fi limitat de timp n-ar mai fi 
Dumnezeu. Creatorul care a făcut acest computer pe 
care-l am în față nu trăiește în interiorul lui, ocupat 
să așeze punctele de pe ecran. Tot așa, Dumnezeul 
care a creat acest univers este în afara lui, deasupra 
lui, dincolo de el, sub el, neafectat de el. 

În ce privește părerea că o entitate spirituală n-ar 
putea afecta un trup material, asta te obligă pe dum-
neata să-mi explici ce sunt emoțiile, ura, dragostea 
și invidia, gelozia și chiar raționalitatea. Dacă creie-
rul ar fi doar o colecție întâmplătoare de elemente 
chimice combinate de șansă de-a lungul a miliarde și 



20

Daniel Brânzei
miliarde de ani, cum ai putea să te încrezi în proce-
sul tău de gândire, în raționamentele tale? 

Întrebarea ta: „Cine l-a făcut pe Dumnezeu?“ 
presu-pune deci un Dumnezeu limitat. Asta este 
problema ta. Dumnezeul căruia mă închin eu nu este 
limitat de sațiu, timp sau materie. Dacă l-aș putea 
înghesui pe acest Dumnezeu infinit în creierașul 
meu de 1 killogram și jumătate, El n-ar mai merita 
închinare. Asta este sigur. Eu nu mă închin însă unui 
astfel de Dumnezeu.“

Nu vă lăsați înșelați; bătălia pentru primele afirmații din 
Geneza cu privire la facerea lumii este bătălia pentru întreaga 
Biblie, căci, dacă nu ne putem încrede în primele ei afirmații 
cum ne vom putea încrede în toate celelalte afirmații ale ei?

La fel de adevărate și demne de încredere sunt și 
informațiile pe care ni le dă Biblia despre lucrurile create de 
Dumnezeu. Textul ne spune că toate au fost făcute de Dum-
nezeu în zilele creației, nu printr-un proces îndelungat de 
evoluție. Este important să menționăm că terminiologia 
folosită în cartea Genezei este cu totul și cu totul remarcabilă. 
Citim despre variația creației, după soiul lor“:

„Apoi Dumnezeu a zis: „Să dea pământul verdeaţă, 
iarbă cu sămânţă, pomi roditori, care să facă rod 
după soiul lor şi care să aibă în ei sămânţa lor pe 
pământ.” Şi aşa a fost. Pământul a dat verdeaţă, 
iarbă cu sămânţă după soiul ei şi pomi care fac rod şi 
care îşi au sămânţa în ei, după soiul lor. Dumnezeu a 
văzut că lucrul acesta era bun“ (Geneza 1: 11-12).

„Dumnezeu a zis: „Să mişune apele de vieţuitoare 
şi să zboare păsări deasupra pământului pe întin-
derea cerului.” Dumnezeu a făcut peştii cei mari şi 
toate vieţuitoarele care se mişcă şi de care mişună 
apele, după soiurile lor; a făcut şi orice pasăre 
înaripată după soiul ei. Dumnezeu a văzut că 



21

Chemarea începuturilor
erau bune. Dumnezeu le-a binecuvântat şi a zis: 
„Creşteţi, înmulţiţi-vă şi umpleţi apele mărilor; să se 
înmulţească şi păsările pe pământ” (Geneza 1:20-
22).

Dumnezeu a făcut o categorie de viețuitoare care să fie 
„domestice“ și o alta care să fie „sălbatice“ (nunmite în text 
„fiare“). Această rânduială s-a păstrat de-a lungul veacurilor 
și oamenii n-au reușit aproape niciodată să „domesticească“ 
ceea ce Dumnezeu a făcut sălbatic:

„Dumnezeu a zis: „Să dea pământul vieţuitoare 
după soiul lor; vite, târâtoare şi fiare pământeşti 
după soiul lor”. Şi aşa a fost. Dumnezeu a făcut 
fiarele pământului după soiul lor, vitele după soiul 
lor şi toate târâtoarele pământului după soiul lor. 
Dumnezeu a văzut că erau bune. (Geneza 1:24-25).

Astfel de cunoștințe despre creație sunt la fel de 
surprinzătoare ca și cele despre care vorbește unul autorii 
Noului Testament:

„Şi când semeni, semeni nu trupul care va fi, ci 
doar un grăunte, cum se întâmplă: fie de grâu, fie de 
altă sămânţă. Apoi, Dumnezeu îi dă un trup, după 
cum voieşte, şi fiecărei seminţe îi dă un trup al ei. 

Nu orice trup este la fel, ci altul este trupul oame-
nilor, altul este trupul dobitoacelor, altul este trupul 
păsărilor, altul al peştilor. Tot aşa sunt trupuri 
cereşti şi trupuri pământeşti, dar alta este strălucirea 
trupurilor cereşti şi alta a trupurilor pământeşti. 

Alta este strălucirea soarelui, alta strălucirea 
lunii şi alta este strălucirea stelelor; chiar o stea se 
deosebeşte în strălucire de altă stea“ (1 Corinteni 
15:27-41).

Oamenii de știință n-au ajuns la astfel de diferențieri decât 
după ce au descoperit genele, cromozonii și analiza spectrală 



22

Daniel Brânzei

a astrelor. De unde a știut apostolul Pavel așa ceva? De unde a 
știut Moise despre genetică?

Termenul „genetică“, folosit prima dată în anul 1831, vine 
de la grecescul „geneticos“ care înseamnă „origine, înce-
put“. Din anul 1859, forma adjectivală a însemnat „cu origine 
comună“, iar din 1908 el a ajuns să numească „ceea ce este de 
domeniul geneticii sau al genelor“. 

Cercetările moderne au descoperit că oamenii au 23 de pe-
rechi de cromozoni, cu un total de 46 și că fiecare specie de 
plante are un anumit număr specific de cromozoni. O muscă 
de fructe are 4 perechi de cromozoni, o plantă de orez are 12, 
iar un câine are 39. 

Specie (Soi) Cromozoni
Om 23

Vacă 30

Cal 32

Porc 19

Ovine 27

Capră 30

Rață 40

Pisică 38

Din soiul primatelor (maimuțe) cimpanzeii au 46 de cro-
mozoni, cu doi mai mulți decât omul. Există o viețuitoare 
(Jack Jumper) care are un singur cromozon, în timp ce un 
anumit soi de fluturi (atlas albastru) are aproximativ 450 de 
cromozoni.

Analiza lanțurilor de cromozoni a dus la identificarea a 
ceea ce oamenii de știință numesc „genom“. Fiecare soi își are 
genomul lui sau ADN-ul lui.

Chiar și în interiorul aceluiași soi există exemplare cu nu-
mere diferite de cromozoni. Singurele „evoluții“ prin adapta-
rea la mediul înconjurător observate de oamenii de știință au 



23

Chemarea începuturilor

avut loc în perimetrul aceluiași „soi“. Avem astfel mai multe 
feluri de câini, de vrăbii, de pești sau diferite varietăți de flori.

Astrofizica modernă a constatat că strălucirea astrelor 
măsurată cu ajutorul spectografiei ne poate spune din ce fel de 
elemente chimice sunt alcătuite ele. Cum de a știut însă apos-
tolul Pavel despre așa ceva?

Singurul răspuns posibil la toate aceste nedumeriri ale 
noastre este că Biblia este comunicarea lui Dumnezeu către 
noi, iar El, Făcătorul tuturor lucrurilor, știe despre ce vorbește.

Plecând de la lucrurile minuscule spre cele masive în di-
mensiuni, putem spune ceva și despre „luminătorii“ pe care 
i-a așezat Dumnezeu pe bolta de deasupra oamenilor.

De unde este freamătul ce ne cuprinde când privim noap-
tea, deasupra capului, bolta înstelată? Ce sunt aceste stele 
așezate în grupuri de constelații, navigând pe căi trasate cu 
precizia unor ecuații matematice? Cine le-a așezat în spațiu și 
care le este mesajul misterios? Există un mesaj al numerelor. 
Nu cumva există și unul purtat spre noi de ordinea și numele 
constelațiilor?

Scopul cu care a creat Dumnezeu corpurile cerești ne este 
enunțat chiar în pasajul în care ele sunt menționate pentru 
prima dată, Geneza 1:14-19. Acolo ni se spune că, în afară de a 
marca alternarea zi/noapte, corpurile cerești au menirea de a 
fi “semne care să arate vremile, zilele și anii”.

Luminătorii trebuie să fie niște SEMNE. În original, pentru 
semne este folosit “oth”, un derivat al lui atah, care înseamnă 
a veni. “Semnele” vorbesc deci despre ceva sau Cineva care va 
veni. Cei care înțeleg mesajul lor sunt anunțați și avertizați de 
ele, în timp ce ceilalți “se tem de ele” (Ieremia 10:2).

Biblia ne spune că stelele cerului sunt numărate de Dum-
nezeu și că fiecaruia i s-a dat un nume (Ps. 147:4). Cataloagele 
astrale au inventariat așa de multe corpuri cerești că oamenii 
au încetat să le mai numească, preferând să le dea numere. Ce 



24

Daniel Brânzei

mare trebuie să fie Dumnezeu care le-a dat nume la toate, le 
ține minte și le întrebuințează pentru lucrările Sale?

Multe din numele date de oameni acestor stele s-au pierdut 
în decursul istoriei. În prezent există aproximativ doar 100 de 
nume străvechi pe care le putem culege din documente scrise 
în limbile arabică și ebraică. Astronomii de astăzi folosesc nu-
mirile străvechi fără să se mai gândească la semnificațiile lor. 

Numele stelelor sunt pomenite, pe ici pe colo, în pasajele 
Bibliei, deși uneori, traducerea lor cam lasă de dorit (în Iov 
9:9, Ash este Arcturus – Ursa Mare, Kesil este Orion, Kimah 
sunt Pleiadele). În Iov 38:31-33 ni se vorbește despre Găinușa, 
Orionul, Ursa Mare și chiar despre … semnele Zodiacului! 

„Poţi să înnozi tu legăturile Găinuşei
sau să dezlegi frânghiile Orionului?
Tu faci să iasă la vremea lor semnele zodiacului
şi tu cârmuieşti Ursa-Mare cu puii ei?
Cunoşti tu legile cerului?
Sau tu îi orânduieşti stăpânirea pe pământ?

Tot în Biblie ni se spune despre abuzurile periculoase care 
s-au făcut în domeniul „astrologiei“,  decăzute până la nivelul 
idolatriei periculoase:

„(Împăratul Iosia) A izgonit pe preoţii idolilor, 
puşi de împăraţii lui Iuda să ardă tămâie pe înălţimi 
în cetăţile lui Iuda şi în împrejurimile Ierusalimului, 
şi pe cei ce aduceau tămâie lui Baal, Soarelui, Lunii, 
zodiilor şi întregii oştiri a cerurilor“ (2 Împărați 
23:5).

Despre același Zodiac, despre Orion și despre Cloșca cu pui 
ne vorbește și Isaia, în contextul pedepselor teribile pe care le 
va trimite Dumnezeu asupra lumii:

„Iată, vine Ziua Domnului, zi fără milă, zi de 
mânie şi urgie aprinsă, care va preface tot pământul 
în pustiu şi va nimici pe toţi păcătoşii de pe el. Căci 



25

Chemarea începuturilor
stelele cerurilor şi Orionul nu vor mai străluci; soa-
rele se va întuneca la răsăritul lui şi luna nu va mai 
lumina“ (Isaia13:9-10).

Tot despre aceste lucruri vorbește și profetul Amos:
„El a făcut Cloşca-cu-Pui şi Orionul, El preface întunericul 

în zori, iar ziua în noapte neagră; El cheamă apele mării şi le 
varsă pe faţa pământului: Domnul este Numele Lui“ (Amos 
5:8).

Prin Zodiac se înțelege o succesiune de douăsprezece 
semne (figuri) desenate pe bolta cerului. Ele sunt ca un fel de 
inel prin care trece soarele în drumul său aparent din timpul 
celor douăsprezece luni ale anului. Comentatorii străvechi 
sunt de părere că prima referință la semnele Zodiacului se 
găsește în visul pe care l-a avut Iosif (Soarele, luna și uns-
prezece stele se închinau înaintea lui; Iosif fiind cel de al dois-
prezecelea semn Zodiacal).



26

Daniel Brânzei

Este important să spunem că profilurile figurilor cerești 
sunt trasate arbitrar și că numele lor vine spre noi din protois-
toria omenirii. 

Iosif Flavius, un istoric evreu din primul secol, notează 
tradiția evreiască care susține că aceste semne ale Zodiacului, 
ca elemente de astronomie Biblică, ne-au fost lăsate de Adam, 
Set și Enoh. S-ar prea putea ca aceste semne așezate pe cer 
pentru Adam și Eva pe când erau în grădina Eden, înainte de 
cădere, să fi avut menirea unui fel de ,,calendar“ pe care oame-
nii să-l consulte pentru reglementarea sau programarea unor 
activități.  Astăzi avem ,,agende“ agricole, agende zootehnice, 
etc. Le ținem pe hârtie sau în aparate electronice, dar ne-ar 
ajuta mult dacă le-am putea vedea pe cer la căderea nopții, 
înainte să ne ducem la culcare, când ne întrebăm:  ,,Ce am eu 
să fac mâine ? …….“

Iată cum arată ceasul astronomic din Praga, făcut în anul 
1338.

Prima evidență Biblică despre așa ceva o găsim în Geneza 
11:4, unde ni se spune că oamenii s-au apucat să zidească un 
turn „cu cerul în vârf” (greșit tradus: „care să atingă cerul”). 
Prin expresia „cu cerul în vârf” ni se sugerează că la etajul de 



27

Chemarea începuturilor

sus al turnului Babel erau desenate semnele cerești ale Zodia-
cului. Același Zodiac fusese desenat și în Templele Denderei și 
Enderei din Egip

t
.

Tăblițele de lut descoperite în săpăturile arheologice 
din Babilon, amintesc despre aceste semne ale Zodiacului, 
adăugând că însemnătatea lor primordială se pierduse încă de 
pe atunci sau fusese denaturată între timp. Această denaturare 
sau degradare a adevărului istoric primitiv a dus și la caricatu-
rala mitologie a grecilor.

Trebuie să ne amintim că Biblia scrisă nu a apărut decât 
pe vremea lui Moise, cam prin anul 1450 înainte de Christos. 
Până atunci, revelația divină a fost transmisă și prin alte căi, 
printre care, unii comentatori cred, a fost și această cale a 
semnelor Zodiacale. Existența unor personaje ca Melhisedec, 



28

Daniel Brânzei

împăratul Salemului, Ietro, preot al Dumnezeului cel viu în 
Madian și Balaam, profet al Domnului în țara Mesopotamiei, 
ne obligă să credem că Dumnezeu a avut reprezentanții Săi în 
popoarele lumii cu care a comunicat pe căi speciale, în afara 
Scripturilor evreiești. 

Un alt exemplu al acestei realități îl găsim în cartea Iov: 
toate personajele sunt contemporane cu patriarhii biblici, Îl 
cunosc pe Dumnezeu, trăiesc sub călăuzirea și judecata lui 
Dumnezeu, iar Elihu este chiar un exponent evident al Duhu-
lui Sfânt.

Lucru uimitor este că figurile zodiacale nu sunt imediat evi-
dente în constelațiile vizibile, ci au fost desenate arbitrar pe 
bolta astronomică, de parcă cineva a vrut să așeze fresca unui 
mesaj în infinitul spațiului sideral, departe de orice posibili-
tate de contaminare prin amestecul mâinii omenești.

După ce au apărut Scripturile scrise, oracolele cronicilor 
sfinte (Rom. 3:2) au înlocuit mesajul stelar. Însemnătatea 
semnelor zodiacale s-a estompat, a fost uitată sau, și mai tra-
gic, a fost înlocuită cu o altă însemnătate, demonică în natură 
și distrugătoare în intenție. Mitologiile și religiile lumii sunt 
astfel bazate pe cioburi de adevăr, revelații latente rămase din-
tr-un mesaj pervertit de-a lungul veacurilor.

Despre frumusețea și farmecul revelației stelare ni se 
vorbește sugestiv în Psalmul 19. Cele două jumătăți ale psal-
mului (1-6 și 7-14) așează într-un fel de paralelă cronologică 
două cărți de revelație divină: bolta cerului și Scriptura. Trece-
rea abruptă de la un subiect la altul din mijlocul psalmului i-a 
lăsat perplecși pe comentatorii din toate timpurile.

Între cele două jumătăți există o simetrie care le da valoare 
egală:

„Cerurile spun slava lui Dumnezeu și întinderea 
lor vestește lucrarea mâinilor Lui. O zi istorisește … 
o noapte dă de știre alteia … “



29

Chemarea începuturilor

și

„Legea Domnului este desăvârșită și înviorează 
sufletul, mărturia Domnului este adevărată și dă 
înțelepciune celui neștiutor … “

Prima parte a psalmului nu ne vorbește despre minunăția 
creației cosmice, ci despre mesajul ei. Într-o foarte clară alu-
zie ni se spune despre drumul soarelui care “răsare la un 
capăt al cerurilor și își isprăvește drumul la celălalt capăt”. 
Este evident că nu este vorba despre mișcarea solară iluzo-
rie din timpul zilei, ci de parcurgerea unui drum zodiacal cu 
semnificație de mesaj profetic. Mișcarea de pe bolta cerească 
are ceva de spus: 

„Și aceasta fără vorbe, fără cuvinte, al căror sunet 
să fie auzit, dar răsunetul lor străbate tot pământul 
și glasul lor merge până la marginile lumii.”

Ce vestesc cerurile ? Răspunsul se găsește în Gen. 3:15. 
Esența revelației primordiale este Protoevanghelia. Acolo ni 
se vestește venirea lui Christos și răscumpărarea rasei umane 
căzute sub sfera de influență a lui Satan.

Semnele zodiacului vestesc „lucrarea măinilor Lui”, adică 
venirea Celui care, după ce va suferi, va zdrobi capul șarpelui 
cel vechi, Satan.

Dar cum să deschidem astăzi această străveche carte a ce-
rului? Zodiacul este un inel de semne simbolice. Unde îi este 
începutul? 

De-a lungul procesiunii “echinoxurilor”, soarele își 
modifică gradual poziția, în așa fel încât la un anumit inter-
val de ani, el își începe drumul din alt semn al zodiacului. Cei 
din vechime știau asta și anticipând că, peste timp, oamenii 
nu vor mai ști unde este începutul cărții de revelație stelară ei 
au inventat și construit „Sfinxul”! El este un semn de aducere 
aminte: cap de femeie și corp de leu. Cartea cerului începe cu 



30

Daniel Brânzei

zodia Fecioarei și se va încheia cu zodia „Leului”. Numirea de 
“Sfinx” este un derivat al verbului grec sfingo, care înseamnă a 
pune împreună, a lega. Creatura curioasă din deșertul Egiptu-
lui leagă cele două capete ale ciclului zodiacal.

Există un total de douăsprezece semne zodiacale. Gematria 
ne spune că 12 este cifra care definește guvernarea perfectă și 
exact aceasta este menirea „luminătorilor” așezați de Dum-
nezeu pe boltă: „să stăpânească ziua și noaptea” (Gen. 1:18), 
„Cunoști tu legile cerului? Sau tu îi orânduiești stăpânirea pe 
pământ?” (Iov. 38:33)

Cronica stelară este împărțită în trei cărți, fiecare cu câte 
patru capitole (semne). În cazul acesta, cifra 12 este rezultatul 
lui 3×4, sau a adevărului divin care se revelează pământului.

Cartea întâi. Răscumpărătorul

◊  FECIOARA (VIRGO). Profeția despre sămânța femeii.

◊  BALANȚA (LIBRA). Lucrarea Răscumpărătorului 
(harul).

◊  SCORPIONUL (SCORPIO). Lupta Răscumpărătorului.

◊  SĂGETĂTORUL (SAGITTARIUS). Împlinirea profeției.

Cartea a doua. Cei răscumpărați

◊  CAPRICORNUL (CAPRICORNUS). Profeția eliberării.

◊  VĂRSĂTORUL(A~UARIUS). Rezultatul revărsat peste 
mulți.

◊  PEȘTII (PISCES). Rezultatul împărtășit multora.

◊  BERBECELE (ARIES). Împlinirea eliberării promise.



31

Chemarea începuturilor

Cartea a treia. Răscumpărătorul (Cea de a doua ve-
nire)

◊  TAURUL (TAURUS). Profeția judecății viitoare.

◊  GEMENII (GEMINI). Domnia Răscumpărătorului.

◊  RACUL (CANCER). Siguranța celor răscumpărați.

◊  LEUL (LEO). Împlinirea profeției despre biruință.

Fiecare capitol (semn zodiacal) al celor trei cărți este 
alcătuit astronomic din trei constelații. Există astfel un total 
de 36 (3×12) constelații implicate în ciclul zodiacal. Împreună 
cu numărul semnelor zodiacale, obținem totalul de 36+12=48 
(4×12) de elemente ale revelației stelare. Un studiu al tuturor 
acestor elemente ar fi impresionant, dar depășește scopul și 
spațiul pe care-l avem.

Este interesant să adăugăm doar că Apocalipsa ne descrie 
o scenă a sfârșitului, în care, în limbajul făpturilor cerești, se 
vestește că: 

„Leul din seminția lui Iuda … a biruit ca să 
deschidă cartea și să-i rupă pecețile” (Apoc. 5:5).

Aproape în toate ziarele de astăzi apar horoscoape și se 
consultă semnele Zodiacului. Care trebuie să fie atitudinea 
noastră față de această realitate?

Explicațiile de mai sus s-au vrut o lămurire și, în același 
timp, o avertizare. Sigur, Dumnezeu ne-a lăsat în paginile 
Bibliei frânturi de informații și aluzii la realitatea și revelația 
„luminătorilor cerești”. La fel de sigur însă, revelația scrisă a 
înlocuit-o pe cea stelară. 

Lumina clară a revelației scrise a făcut să pălească lumina 
difuză a zodiilor. Pentru „vremea de acum“, Dumnezeu inter-
zice ghicirea în stele și astrologia. 



32

Daniel Brânzei

Revelația stelară este astăzi denaturată și demonizată. A 
stărui în ea, înseamnă a trăi conștient împotriva unei porunci 
dumnezeiești pe care o repetăm aici

„Să nu fie la tine nimeni care să-și treacă pe 
fiul sau pe fiica lui prin foc, nimeni care să aibă 
meșteșugul de ghicitor, de cititor în stele, de vesti-
tor al viitorului, de vrăjitor, de descântător, nimeni 
care să întrebe pe cei ce cheamă duhurile sau dau 
cu ghiocul, nimeni care să întrebe pe morți. Căci 
oricine face aceste lucruri este o urâciune înaintea 
Domnului.” (Deuteronom 18:10-12).

Biblia nu ne spune niciodată „tot ce am vrea să știm“, dar 
întotdeauna ne spune „tot ce avem nevoie să știm“ pentru sal-
varea sufletelor noastre.

Cu siguranță, Biblia nu este o carte de știință, de istorie sau 
de geografie. Totuși, orice informație științifică, istorică sau 
geografică conținută în ea este corectă.

În continuare vom arunca o privire asupra a patru eveni-
mente esențiale din viața primilor oameni.



33

Chemarea începuturilor

II. PROTOISTORIA OMENIRII



34

Daniel Brânzei



35

Chemarea începuturilor

CAPITOLUL DOI DIN GENEZA

Cu capitolul doi privim spre om ca și creatură în contex-
tul creației. Trecerea de la capitolul unu la capitolul doi este 
foarte dramatică. În capitolul unu parcă pluteam pe deasupra 
pământului, observându-L pe Dumnezeu la lucru. În capitolul 
doi, picioarele ne sunt bine înfipte în pământ și-l privim pe om 
în primele evenimente din existența lui. Se schimbă subiectul 
și se schimbă punctul de vedere. Părăsim caracterul generic 
din primul capitol și aflăm care le este numele primilor doi 
oameni: Adam și Eva. 

Chiar și Dumnezeu are acum un nume specific. În capi-
tolul unu ne-am întâlnit cu „Dumnezeu“, în capitolul doi ni 
se vorbește despre „Domnul Dumnezeu“ (Iehova Elohim). 
„Domnul“, grecește scris prin patru consoane YHWH (de 
unde s-a format numele Iehova) este rădăcina din care s-a 
format numele Iehova, prin adăugarea între consoane a vo-
calelor din termenul Adonai. Pronunția originală cu vocalele 
corespunzătoare, s-a pierdut pentru că evreii au preferat să 
nu o folosească, ca să nu „ia în deșert“ numele lui Dumnezeu. 
Astăzi nimeni nu poate spune că știe cum a sunat vocea din 
ceruri prin care S-a identificat Dumnezeu înaintea lui Moise, 
iar faptul că în textul Bibliei au apărut apoi alte numiri pentru 
Dumnezeu ne arată clar că nu este bine să ne legăm prea mult 
de această singură numire.

Adonai, sau mai scurt „Adon“ este numirea veche pentru 
„Stăpân“ sau „Domn“ și este aplicată în textul Vechiului Testa-
ment și omului și divinității (Gen. 15:2). Atunci când este apli-
cat oamenilor „adonai“ se scrie cu literă mică.



36

Daniel Brânzei

Omul Adam este arătat în relațiile care-i caracterizează 
existența, relațiile cu lucrurile de deasupra lui, relațiile cu lu-
crurile de alături de el și relații cu lucrurile de sub el. 

Adam este plasat într-o realitate tridimensională. El are o 
relație cu Dumnezeul de deasupra lui, cu natura creată pusă 
sub autoritatea lui și cu partenerul de viață dăruit de Dum-
nezeu, Eva, scoasă semnificativ „din coasta lui“. Adam trebuie 
să se supună lui Dumnezeu, să stăpânească peste tot restul 
creației și să se asocieze cu toți urmașii scoși prin naștere din 
„coasta lui“, Eva.

Relația omului cu Dumnezeu este unică. Fiind creat „după 
chipul și asemănarea lui Dumnezeu“, omul este ca Dumnezeu 
și Dumnezeu este într-o anumită măsură ca omul. Nu există 
nici o altă relație care să se poată asemăna cu aceasta. Toate 
celelalte creaturi nu sunt create cu această capacitate. 

Capitolul doi schimbă acest punct de vedere și ne arată că 
omul nu este întru totul ca Dumnezeu și Dumnezeu nu este 
redus la dimensiunile omului. Dumnezeu este „ca noi“ și în 
același timp Dumnezeu este „altfel decât noi“. Biblia stabilește 
de la început această tensiune a relației dintre Creator și 
creatură. Pentru că Dumnezeu este asemenea nouă putem 
avea o relație intimă de părtășie cu El, dar pentru că El este și 
altfel decât noi, relația aceasta trebuie să fie caracterizată de 
reverență și respect, chiar de o anumită teamă sfântă. Părtășie 
și reverență, acestea sunt dimensiunile pe care trebuie să le 
păstrăm și în închinarea noastră, altfel există riscul să deve-
nim sau prea lipsiți de respect sau prea lipsiți de căldură. 
Dumnezeu, în limbajul recomandat de Domnul Isus este și în 
ceruri, cu mult deasupra a ceea ce suntem sau putem fi noi, 
dar a ales să fie și Tatăl nostru, „Tatăl nostru care ești în ceru-
ri“.

Numele primilor oameni au fost Adam, „prăfuitul“, și Eva, 
„cea plină de viață“. Pronunția este aproape onomatopeică, 
reprezentând reacția lăsată de întâlnirea cu ei. Tot așa a fost și 



37

Chemarea începuturilor

când Adam a dat nume tuturor viețuitoarelor. Dumnezeu le-a 
făcut să treacă pe dinaintea lui și cum vocaliza Adam reacția 
lui onomatopeică la întâlnirea cu ele, așa le era numele. Sono-
ritate onomatopeică explică de ce tunul este „tun“ și picătura 
de ploaie este „pic“, de ce bufnița este bufniță, privighetoare 
este privighetoare, iar cucul este cuc. 

Cel ce dă nume are autoritate asupra celui căruia i se 
dă nume. Dumnezeu a dat nume lui Adam și are autori-
tate asupra lui. Adam a dat nume nevestei lui, Eva și tuturor 
viețuitoarelor, manifestându-și astfel prerogativele acordate 
lui de către Creator. Ordinea aceasta s-a perpetuat până astăzi 
în faptul că soția trebuie să treacă pe numele de familie a 
soțului ei, plasându-se astfel și sub autoritatea lui.

Faptul că Dumnezeu s-a plasat pe Sine deasupra omu-
lui reiese și din situația cu cei doi pomi din grădina Edenu-
lui. Dumnezeu i-a spus simbolic omului că el nu are voie să 
hotărască pentru sine ce este bine și ce este rău. 

Aceste lucruri rămân de natura lui Dumnezeu și-i pot fi 
comunicate omului, dar codul moral trebuie stabilit doar în 
ascultarea deplină a omului de Dumnezeu. Le fel se întâmplă 
și azi în fiecare familie în care părintele își păstrează dreptul 
de a-l plasa pe copil sub autoritatea lui. Este normal și este 
bine să fie așa. Adam nu a fost proprietarul grădinii, ci doar 
cel căruia i-a fost încredințată grădina.

Neascultarea lui Adam a însemnat și pierderea inocenței. 
După neascultare, Adam n-a mai putut fi niciodată ceea ce fu-
sese mai înainte. El a intrat imediat în vinovăție și vrăjmășie. 

Cuvântul „Șalom“ este un termen bogat în semnificații. 
Șalom înseamnă „armonie“. A trăi în pace înseamnă a trăi în 
armonie cu Dumnezeu, în armonie cu natura și în armonie 
cu tine însuți. Prin neascultarea de Dumnezeu, Adam a ieșit 
din acest climat de pace și a intrat sub incidența unei stări de 
conflict pe care-l moștenim și-l resimțim și astăzi. 



38

Daniel Brânzei

Omul nu mai are armonie nici cu Dumnezeu, nici cu creația 
și nici cu sine însuși. Pierderea armoniei prin neascultarea de 
porunca lui Dumnezeu a atras asupra lui Adam moartea. Tre-
buia să fie așa, deși pedeapsa pare la început prea aspră. Dacă 
Adam a ajuns să cunoască răul și i-ar fi fost îngăduit să conti-
nue să existe înseamnă că răul ar fi ajuns și el etern. Ca să nu 
se întâmple așa ceva, Dumnezeu a trebuit să aducă moartea lui 
Adam. A fost o măsură de prezervare a universului.

ÎNAINTE DE FACEREA LUMII

Adeseori, lucrurile merg alandala, la întâmplare, luându-ne 
pe nepregătite şi dându-ne sentimentul că au fost scăpate de 
sub control. Asta îi face pe mulţi să creadă că viaţa nu mai are 
sens, şi, ca atare, n-are rost să-ţi faci vreun plan pentru even-
tuale îmbunătăţiri fiindcă şi aşa nu ştii ce are să se întâmple. 
Oamenii au ajuns să creadă că totul se reduce la o problemă de 
şansă şi circumstanţe.

Totul este accidental, un produs al întâmplării. Unii au 
ajuns chiar să creadă că până şi omul nu este altceva decât un 
produs al evoluţiei şi al hazardului. Până şi noi, credincioşii, 
ajungem deseori copleşiţi de goana nebună a evenimentelor 
zilnice şi, drept consecinţă, tindem să uităm că-I aparţinem 
unui Dumnezeu suveran care este stăpân peste toate lucrurile. 

Oare ce a făcut Dumnezeu înainte de întemeierea lumii? Bi-
blia nu ne spune decât ce a făcut El în contextul istoriei omului 
și a planului de salvare a omenirii prin Christos.

În Noul Testament ni se spune de şapte ori despre ceva ce a 
făcut sau a pregătit Dumnezeu „înainte de întemeierea lumii“. 
Când punem toate aceste şapte texte la un loc, ne dăm seama 
că nimic nu este la întâmplare, ci că toate se petrec conform 
unui plan prestabilit şi neschimbabil.



39

Chemarea începuturilor

1. Înţelepciunea cea tainică
Domnul Isus a vorbit mereu în pilde sau parabole. Aces-

tea sunt istorioare scurte care trebuie înţelese şi interpretate. 
Domnul a explicat că vorbeşte aşa pentru ca cei îngâmfaţi sau 
împietriţi să nu poată înţelege „tainele Împărăţiei cerurilor“:

„Isus a spus noroadelor toate aceste lucruri în 
pilde; şi nu le vorbea de loc fără pildă, ca să se 
împlinească ceea ce fusese vestit prin proorocul, 
care zice: «Voi vorbi în pilde, voi spune lucruri 
ascunse de la facerea lumii.»“ (Mat. 13:34-35).

Dumnezeu a avut dintotdeauna un plan. Noi nu-l 
cunoaştem fie pentru că nu ne-a fost comunicat, fie n-am 
fost atenţi la ceea ce ni s-a spus, sau, şi mai rău, din pricină 
că suferim de un fel de orbire spirituală. Pentru Dumnezeu, 
însă, toate lucrurile sunt clare. Confuzia noastră se datoreşte 
unei lipse de cunoaştere. Dumnezeu ne-a pus, totuşi, Biblia 
la dispoziţie pentru a putea să ne informăm. Există în Sfânta 
Scriptură suficiente descoperiri pentru cei care se întorc din 
toată inima lor spre Domnul.

„Totuşi ceea ce propovăduim noi printre cei 
desăvârşiţi, este o înţelepciune; dar nu a veacului 
acestuia, nici a fruntaşilor veacului acestuia, care vor 
fi nimiciţi.

Noi propovăduim înţelepciunea lui Dumnezeu, 
cea tainică şi ţinută ascunsă, pe care o rânduise 
Dumnezeu, spre slava noastră, mai înainte de veci, 
şi pe care n-a cunoscut-o niciunul dintre fruntaşii 
veacului acestuia; căci, dacă ar fi cunoscut-o, n-ar fi 
răstignit pe Domnul slavei.

Dar, după cum este scris: «Lucruri, pe care ochiul 
nu le-a văzut, urechea nu le-a auzit, şi la inima 
omului nu s-au suit, aşa sunt lucrurile, pe care le-a 
pregătit Dumnezeu pentru cei ce-L iubesc.»



40

Daniel Brânzei
Nouă, însă, Dumnezeu ni le-a descoperit prin 

Duhul Său. Căci Duhul cercetează totul, chiar şi 
lucrurile adânci ale lui Dumnezeu.“ (1 Cor. 2:6-10).

„El ne-a mântuit şi ne-a dat o chemare sfântă, 
nu pentru faptele noastre, ci după hotărârea Lui 
şi după harul care ne-a fost dat în Hristos Isus, 
înainte de veşnicii“ (2 Timotei 1:9).

2. O lume perfectă
Dumnezeu este pe cale de a construi o societate desăvârşită 

pe care o va aşeza într-o lume perfectă: „Oameni noi pentru o 
lume nouă“ sau „Noua societate a lui Dumnezeu“. El numeşte 
lumea cea nouă: „Împărăţia lui Dumnezeu“. Desenul arhitec-
tonic şi planurile perfectei cetăţi viitoare au fost terminate în 
toate detaliile lor înainte de facerea lumii în care trăim noi. 
Domnul Isus ne descoperă lucrul acesta când spune:

„Veniţi, binecuvântaţii Tatălui Meu, de moşteniţi 
Împărăţia, care v-a fost pregătită de la întemeierea 
lumii.“ (Mat. 25:34).

Orice constructor profesionist nu bate nici măcar un cui 
şi nu sapă nici un şanţ înainte de a avea în mână planurile 
construcţiei de care se apucă. Pe când noi abia ajungeam la 
Geneza 1:1 unde citim: „La început, Dumnezeu a făcut …“, El 
deja alcătuise tot planul desăvârşitei Lui Împărăţii viitoare.

În acest context, este important să subliniem că Domnul 
Isus mai prezintă două informaţii foarte clare: Împărăţia a fost 
pregătită pentru oameni, dar Iadul n-a fost planificat iniţial 
pentru oameni:

„Duceţi-vă de la Mine, blestemaţilor, în focul cel 
veşnic, care a fost pregătit Diavolului şi îngerilor 
lui!“ (Mat. 25:41). În Iad vor ajunge doar aceia care 
i s-au alăturat de bună voie Diavolului, şi de aceea îi 
vor împărtăşi şi soarta.



41

Chemarea începuturilor

3. Dragostea lui Dumnezeu-Tatăl
Legea fundamentală care va guverna perfecta lume vitoare 

este tocmai dragostea pe care o are Tatăl pentru Fiul Său, Isus 
Cristos:

„Tată, vreau ca acolo unde sunt Eu, să fie 
împreună cu Mine şi aceia, pe care Mi i-ai dat Tu, 
ca să vadă slava Mea, slavă, pe care Mi-ai dat-o Tu; 
fiindcă Tu M-ai iubit înainte de întemeierea lumii.“ 
(Ioan 17:24).

Dragostea aceasta aTatălui este tiparul după care se vor 
desfăşura toate celelalte relaţii ale locuitorilor Cerului. Suntem 
invitaţi să ne integrăm într-o reţea de iubire, încredere şi 
intimitate iniţiate de Dumnezeu în Cristos înainte de crea-
rea lui Adam şi Eva. Este asemănător cu aducerea copiilor şi 
creşterea lor într-o familie în care relaţiile de dragoste şi inti-
mitate au fost stabilite de părinţii lor înainte ca ei să se nască.

4. Un destin ales
Mulţi oameni se străduiesc din răsputeri să realizeze o 

carieră cât mai strălucită. Ei cheltuuiesc mulţi bani, multă 
energie şi mult timp ca să ajungă ceea ce şi-au propus să fie. 
Creştinii n-au nici voie, nici nevoie să-şi bată capul cu aşa 
ceva. Ei trebuie doar să … asculte. Dumnezeu are deja un plan 
desăvârşit pentru fiecare dintre copiii Săi.

„În El, Dumnezeu ne-a ales înainte de întemeierea 
lumii, ca să fim sfinţi şi fără prihană înaintea Lui, 
după ce, în dragostea Lui, ne-a rânduit mai dinainte 
să fim înfiaţi prin Isus Cristos, după buna plăcere a 
voii Sale, spre lauda slavei harului Său, pe care ni l-a 
dat în Preaiubitul Lui.“ (Efes. 1:4-6).

Dumnezeu te-a ales înainte ca să-L alegi tu pe El. Creato-
rul tău are un plan desăvârşit mai dinainte stabilit cu privire 
la tine. Acest plan nu este întinat de păcat, ci cu desăvârşire 
dumnezeiesc până în cele mai mici amănunte ale lui. Planul 



42

Daniel Brânzei

pentru viaţa ta a fost pre-programat şi pre-înregistrat în per-
soana Domnului Isus. Codul genetic al planului era existent în 
Cristos mai înainte de facerea lumii.

„Trupul meu nu era ascuns de Tine, când am fost 
făcut într-un loc tainic, ţesut în chip ciudat, ca în 
adâncimile pământului.

Când nu eram decât un plod fără chip, ochii Tăi 
mă vedeau; şi în cartea Ta erau scrise toate zilele 
care îmi erau rânduite, mai înainte de a fi fost 
vreuna din ele.

Cât de nepătrunse mi se par gândurile Tale, 
Dumnezeule, şi cât de mare este numărul lor!“ (Ps. 
139:15-17).

„Căci noi suntem lucrarea (poema) Lui, şi am fost 
zidiţi în Cristos Isus pentru faptele bune, pe care le-a 
pregătit Dumnezeu mai dinainte, ca să umblăm în 
ele.“ (Efes. 2:10).

5. Sângele lui Mesia
Niciun om nu a reuşit să trăiască la nivelul lumii perfecte, 

al dragostei perfecte şi al planului perfect realizate de Dum-
nezeu pentru noi. Dumnezeu ştia tot ce avea să se întâmple, şi 
tocmai de aceea a pregătit remediul mai înainte ca să se mani-
feste boala. Boala este păcatul, iar leacul este sângele Domnu-
lui Isus.

„ … căci ştiţi că nu cu lucruri pieritoare, cu argint 
şi cu aur, aţi fost răscumpăraţi din felul deşert de 
vieţuire pe care-l moşteniserăţi de la părinţii voştri, 
ci cu sângele scump al lui Cristos, Mielul fără cusur 
şi fără prihană.

El a fost cunoscut mai înainte de întemeierea 
lumii şi a fost arătat la sfârşitul vremurilor pentru 
voi, care, prin El, sunteţi credincioşi în Dumnezeu, 
care L-a înviat din morţi şi I-a dat slavă, pentru ca, 



43

Chemarea începuturilor
credinţa şi nădejdea voastră să fie în Dumnezeu.“ (1 
Petru 1:18-21).

Noi toţi am păcătuit. Fără Dumnezeu, situaţia noastră ar fi 
fost aceea a unor fiinţe lipsite de orice speranţă, dar El ne-a 
răscumpărat pe temeiul planului original, un plan perfect. 
Sângele lui Isus Cristos are putere să curăţească şi să îndrepte 
totul. Mărturia despre sângele şi persoana Lui a fost depusă 
de la primele începuturi. Mesia n-a apărut numai după ce 
au păcătuit Adam şi Eva, El era preexistent şi a fost pregătit 
anterior căderii neamului omenesc. Cel mai înalt standard de 
curăţie şi sfinţenie a fost stabilit „mai înainte de întemeierea 
lumii“.

6. Mielul înjunghiat
În mod asemănător, crucificarea Domnului Isus a fost 

stabilită tot înainte de întemeierea lumii. Dragostea lui Dum-
nezeu nu este numai desăvârşită, ci şi jertfitoare. Ea a produs 
jertfa desăvârşită. Isus a acceptat să-Şi dea viaţa pentru noi 
înainte de întocmirea Creaţiunii.

„Şi toţi locuitorii pământului i se vor închina, toţi 
aceia al căror nume n-a fost scris, de la întemeierea 
lumii, în cartea vieţii Mielului, care a fost înjun-
ghiat.“ (Apoc. 13:8).

Reproducând textul de mai sus după o foarte cunoscută 
traducere englezească, varianta King James, avem următoarea 
formulare: „… toţi aceia al căror nume n-a fost scris în cartea 
Mielului, care a fost înjunghiat înainte de întemeierea lumii“. 
Ideea fundamentală rămâne aceeaşi, indiferent de varianta pe 
care o preferăm.

Crucificarea a fost previzibilă, şi logica lucrurilor cerea ca 
ea să se întâmple. Un Dumnezeu iubitor a creat o fiinţă în 
stare să iubească. Această creatură are libertatea să aleagă să 
iubească pe cine îi place, iar exercitarea acestei libertăţi a făcut 
posibilă apariţia păcatului. Păcatul duce la moarte. Moartea 



44

Daniel Brânzei

poate fi reparată doar prin înviere. Nu poate învia decât cineva 
care a murit. Omul nu putea învia cu de la sine putere pen-
tru a înlătura astfel efectele propriei căderi, respectiv moartea. 
Tocmai de aceea crucificarea Domnului Isus a fost planificată 
înainte de întemeierea lumii.

7. Salvarea veşnică şi pierzarea veşnică
Dacă există o răsplată veşnică, trebuie să existe şi o 

pedeapsă veşnică. Dumnezeu are un sistem judiciar perfect şi 
foarte bine pus la punct. Documentele, numele şi evenimen-
tele sunt păstrate într-o evidenţă desăvârşită.

„Fiara, pe care ai văzut-o, … are să se ridice din 
Adânc, şi are să se ducă la pierzare. Şi locuitorii 
pământului, ale căror nume n-au fost scrise de la 
întemeierea lumii în cartea vieţii, se vor mira când 
vor vedea că fiara era, nu mai este, şi va veni.“ 
(Apoc. 17:8).

Dumnezeu este stăpân peste Rai şi Iad. El este un Judecător 
absolut drept şi curtea Lui este cu adevărat „supremă“. 
Hotărârile Lui sunt definitive. El cunoaşte la perfecţie inima şi 
lucrurile ascunse ale fiecărui om.

„Şi faptul acesta se va vedea în ziua când, … Dum-
nezeu va judeca, prin Isus Cristos, lucrurile ascunse 
ale oamenilor.“ (Rom. 2:16).

Trecutul etern şi viitorul etern te pot umple de bucurie sau 
de groază. El poate fi sau tonifiant sau terifiant.

1. ADAM ȘI EVA

În capitolul unu din Geneza, bărbatul și femeia sunt egali 
în demnitate și în destin. Le fel vor fi egali și în depravarea 
de după cădere. Amândoi sunt la fel de creați „după chipul 
și asemănarea lui Dumnezeu“. În capitolul doi din Geneza, 



45

Chemarea începuturilor

Adam și Eva apar deosebiți în poziție și funcționalitate. Există 
patru caracteristici ale femeii care vor fi preluate întocmai de 
Noul Testament în 1 Corinteni 11:8-9:

1. Femeia a fost luată „din bărbat“. Ea își trage existența din 
el. Eva n-a fost făcută din țărână, ci a fost „scoasă“ din Adam! 
Este fundamental să înțelegem că „tot“ ce era în Eva a fost la 
început în Adam. Dumnezeu a ales să o facă pe Eva „din coasta 
lui Adam“. Imaginați-vă un cerc cu multe puncte care sunt ele-
mente „A“ și „E“. Când a despărțit-o pe Eva din Adam, Dum-
nezeu a creat două cercuri, plasând majoritatea elementelor 
„A“ în cercul lui Adam și majoritatea elementelor „E“ în cercul 
lui Eva. Am spus „majoritatea“, nu totalitatea lor. În cercul lui 
Adam au mai rămas elemente „E“ și în cercul Evei au fost pre-
luate și elemente „A“. 

Asta i-a făcut pe cei doi să nu fie total deosebiți, ci com-
patibili. Mai mult, la căsătorie, când unitatea celor doi se 
reface într-un singur trup, femeia și bărbatul au capacitatea 
extraordinară de a se modela unul după celălalt. Dacă bărbatul 



46

Daniel Brânzei

este o personalitate puternică, femeia îi devine un parte-
ner foarte feminin. Dacă bărbatul este slab ca personalitate 
masculină, femeia are în ea elemente care să-i înlesnească să 
devină mai masculină și să conducă familia în anumite limite. 
Acesta este sensul în care femeia este „un ajutor potrivit“ pen-
tru bărbat. În plus, când unul din soți moare, celălalt, rămas 
văduv, are capacitatea să fie pentru copii „și tată și mamă“. 
Este o rânduire divină extraordinar de înțeleaptă. 

Necazul este însă că, știind și el toate acestea, Satan a adus 
pe lume „homosexualitatea“. El se apropie de băieți și fete 
ca să le pervertească natura sexuală și să-i arunce în haos. 
La vârsta maturizării, el îi spune unui băiat: „Tu ai înclinații 
feminine. Ar fi trebuit să fii femeie. De fapt, ești o femeie 
prizonieră într-un trup de bărbat!“ 

Unei fete îi spune: „Tu  ești de fapt un băiat! Ai personali-
tatea unui bărbat, îți place să domini, să stăpânești, să condu-
ci. Te poți descurca singură, n-ai nevoie să te facă un bărbat 
fericită. Mai degrabă ai putea face tu pe cineva fericită. Ești de 
fapt un bărbat prizonier într-un trup de femeie!“ 

Acesta este raționamentul după care există azi „LBTQ“ și 
toate celelalte forme de perversiune de gen. Satan a creat un 
tobogan al „sexului fluid“ pe care fiecare individ poate aluneca 
de la un gen la altul. Obrăznicia lui Satan se apropie până și la 
oameni căsătoriți care au deja copii împreună, convingându-i 
că, de fapt, ei au alte orientări sexuale ...

2. Femeia a fost făcută „după bărbatul ei“. De aceea el va 
purta responsabilitatea și privilegiile „întâiului născut“ (nu 
va fi vorba niciodată de „cea întâi născută!“). Semnificația 
deplină a acestui adevăr se va vedea clar în capitolul trei din 
Geneza, unde Adam este socotit responsabil de ceea ce a făcut 
Eva. El este tras la răspundere.



47

Chemarea începuturilor

3. Femeia a fost făcută „pentru bărbat“. Istoric, Adam a 
avut o meserie înainte de a avea o nevastă! Bărbatul este ast-
fel făcut primordial să se împlinească prin lucrul pe care-l 
îndeplinește, în timp ce femeia este făcută să se împlinească 
prin calitatea relațiilor pe care le întreține. Adam a numit-o 
pe nevasta lui „Eva“, manifestându-și astfel dreptul de auto-
ritate, familia nu lucrează ca o „democrație“! Cum ar fi putut 
funcționa așa ceva atâta timp cât nu erau decât ei doi și fiecare 
ar fi avut un singur vot! Familia este un parteneriat, în care 
bărbatul are responsabilitatea finală care derivă din autorita-
tea poziției în care l-a așezat Dumnezeu. În acest parteneriat 
al familiei au apărut atunci câteva lucruri care sunt și astăzi 
fundamentale pentru funcționarea sănătoasă a familiei. 

4. Dumnezeu a creat omul pentru împlinire prin contopi-
rea trupească între bărbat și femeie. Aceasta nu este neapărat 
pentru procreare, ci pentru părtășie. Lucrul acesta a fost califi-
cat de Dumnezeu ca „bun“, chiar “foarte bun“. 

Parteneriatul dintre bărbat și femeie a fost definit ca mo-
nogamie, unirea dintre un singur bărbat și o singură femeie. 
Parteneriatul dintre bărbat și femeie presupune „lăsarea“ și 
„lipirea“, două jumătăți, una socială, cealaltă fizică. Fără una 
din aceste două jumătăți nu există căsătorie. Din acest motiv, 
actul sexual exercitat în afara recunoașterii sociale nu este 
căsătorie, ci curvie. Nici recunoașterea socială fără consuma-
rea fizică a trăirii împreună nu poate fi considerată căsătorie. 
Unirea relației dintre cei doi este prioritară asupra tuturor ce-
lorlalte relații sociale. Dacă această calitate ar fi respectată, nu 
ar mai exista azi așa de multe glume despre soacră și socrii. 
Soțul și soția trebuie să se plaseze reciproc deasupra tuturor 
celorlalte relații de parteneriat cu alte persoane din viața lor, 
chiar și deasupra relațiilor cu copiii lor. Adam și Eva au fost 
fără nici un ascunziș unul față de altul, o totală sinceritate și 
accesibilitate unul față de celălalt.



48

Daniel Brânzei

LUCIFER – SATANAH – DIABOLOS

Biblia plasează facerea omului în atmosfera unui conflict 
preexistent între Dumnezeu și unul din îngerii creați de El: 
Lucifer.

Lucifer – (Luceafărul) – este un nume care face aluzie la 
strălucirea și slava pe care Dumnezeu i-o dăruise acestui înger 
prin creație. Două pasaje din Vechiul Testament ne descriu 
ceva din măreția poziției și făpturii lui:

„Așa vorbește Domnul, Dumnezeu: „Ajunsesei la 
cea mai înaltă desăvârșire, erai plin de desăvârșire și 
plin de frumusețe. 

Stăteai în Eden, grădina lui Dumnezeu și erai aco-
perit de tot felul de pietre scumpe: … ; timpanele și 
flautele erau în slujba ta, pregătite pentru ziua când 
ai fost făcut. 

Erai un heruvim ocrotitor, cu aripile întinse; te 
pusesem pe muntele cel sfânt al lui Dumnezeu și 
umblai prin mijlocul pietrelor scânteietoare. 

Ai fost fără prihană în căile tale, din ziua când ai 
fost făcut până în ziua când s-a găsit nelegiuirea în 
tine. Prin mărimea negoțului tău te-ai umplut de 
silnicie și ai păcătuit; de accea te-am aruncat de pe 
muntele lui Dumnezeu și te nimicesc, heruvim ocro-
titor, din mijlocul pietrelor scânteietoare.”

„Cum ai căzut din cer, Luceafăr strălucitor, fiu al 
zorilor! Cum ai fost doborât la pământ, tu, biruitorul 
neamurilor!  Tu ziceai în inima ta: „Mă voi sui în 
cer, îmi voi ridica scaunul de domnie mai pe sus de 
stelele lui Dumnezeu; voi ședea pe muntele adunării 
dumnezeilor, la capătul miază-noaptei; mă voi sui pe 
vârful norilor, voi fi ca Cel Prea Înalt.” (Ezec. 28:12-
16; Isaia 14:12-14)

În ambele cazuri, descrierile apar pe fundalul unor capete 
de acuzare enunțate de Dumnezeu împotriva unor lideri ai lu-
mii (împăratul Tirului, în Ezechiel și împăratul Babilonului, în 



49

Chemarea începuturilor

Isaia). Este evident însă că aluziile se adresează „domnului lu-
mii acesteia”, „stăpânitorului acestui veac” (Ioan 12:31;14:30;  
Efes. 6:12).

Satanah – (Împotrivitorul) – „Satana” este o transliterare 
a originalului aramaic. Numele definește poziția antagonistă 
față de Dumnezeu (1 Petru 5:8).

Diabolos – (Pârâșul, Calomniatorul) – „Diavolul” este o 
transliterare a originalului grec, ,,diabolos“ (Iov 1,2; Zah. 3:1,2; 
Apoc. 12:10). Numele arată dușmănia pe care o poartă oame-
nilor. Îl întâlnim astfel în cartea Iov, unde Satan îl batjocorește 
pe Iov, pretinzând că purtarea lui bună se datorează doar fap-
tului că îi aduce prosperitate. În întâmplarea cu ispitirea Dom-
nului Isus, Satan Îl batjocorește aruncând îndoială asupra fap-
tului că El este Fiul lui Dumnezeu.

În Noul Testament din limba greacă există un singur ,,dia-
bolos“, Satan însuși. Unele traduceri folosesc acest termen la 
plural, ,,diavoli“, dar aceasta nu este niciodată corect, pentru 
că termenul ,,daimonia“ trebuie tradus peste tot prin ,,demo-
ni“. Textul original spune clar că există un singur ,,diabolos“, 
dar mai mulți ,,daimonia“, un singur diavol și mai mulți de-
moni.

Din cele trei numiri și din descrierile de mai sus este clar 
că Lucifer, Satanah, Diabolos nu are nimic comun cu arătarea 
urâtă, neagră, cu coarne și coadă și cu furca în mână, atât de 
des întâlnită în tradițiile populare. Arătarea aceea urâtă este 
un produs al religiilor păgâne din Nordul Europei și a pătruns 
în creștinism de-a lungul istoriei, ca și alte forme și tradiții 
păgâne. Lucifer nu a fost și nu este urât la înfățișare. Prima 
referință despre el o găsim în Geneza 3, când a ispitit-o pe Eva 
și a provocat căderea primilor oameni.

Se pare că noi am provocat o mare confuzie când am inter-
pretat un pasaj figurativ în mod literal. Când Biblia spune: 
„Șarpele era mai șiret decât toate fiarele câmpului” textul 



50

Daniel Brânzei

folosește o metaforă pentru a-l identifica pe Lucifer. Făptura 
aceea a fost un șarpe propriu zis la fel de puțin cum a fost Dan 
un „șarpe”, când a primit binecuvântarea de la Iacov (Gen. 
49:17). Tot prin metafore, Biblia îl numește pe Irod „vulpe” 
(Luca 13:32) și pe Iuda „pui de leu”.

Apocalipsa folosește aceeași metaforă pentru Lucifer, 
numindu-l „șarpele cel vechi” (Apoc. 20:2). Este clar că „cel 
vechi” este o aluzie la arătarea sa precedentă în grădina Ede-
nului. Faptul că acest Satan L-a ispitit pe Hristos, „ultimul 
Adam”, ne obligă să credem că tot el a fost și acela care l-a is-
pitit pe Adamul cel dintâi.

„Mai șiret decât toate fiarele câmpului” este iarăși o tra-
ducere nu prea fericită. Originalul folosit pentru „fiarele 
pământului”, „chai”, trebuie tradus prin „făpturile vii”, la fel 
cum grecescul „zoe” a fost tradus prin „făpturile vii” în Apoca-
lipsa 4:6. În felul acesta, primul verset din Geneza 3 se traduce 
prin: 

„Șarpele era cea mai șireată dintre toate făpturile 
vii pe care le făcuse Domnul Dumnezeu”.

Cuvântul aramaic „Nachaș” – „șarpe” – înseamnă și 
„strălucitor”. Același cuvânt identifica în caldeiană și cuprul 
sau arama, pentru că strălucea când era lustruit. Îl întâlnim 
în această dublă semnificație în  2 Regi 18:4: „ … a sfărâmat 
în bucăți șarpele de aramă, pe care-l făcuse Moise, căci co-
piii lui Israel arseseră până atunci tămâie înaintea lui; îl nu-
meau „Nehuștan.” În mod asemănător, „seraf” din Isaia 6:2,6 
înseamnă în limba originală „cei înfocați”, „plini de strălucire”.  
În Numeri 21, când Dumnezeu îi spune lui Moise să facă 
„șarpele de aramă”, șerpii care-i mușcau pe evrei sunt numiți 
„înfocați” (Num. 21:6).

În Eden, Lucifer i-a apărut Evei în toată splendoarea 
strălucirii sale, pentru a ruina rasa umană și pentru a bloca 



51

Chemarea începuturilor

planul divin de restaurare a cosmosului. Pedeapsa rostită îm-
potriva lui este și ea plină de metafore (Gen. 3:14,15).

„Domnul Dumnezeu a zis şarpelui: „Fiindcă ai 
făcut lucrul acesta, blestemat eşti între toate vitele 
şi între toate fiarele de pe câmp; în toate zilele vieţii 
tale, să te târăşti pe pântece şi să mănânci ţărână. 
15 Vrăjmăşie voi pune între tine şi femeie, între 
sămânţa ta şi sămânţa ei. Aceasta îţi va zdrobi capul, 
şi tu îi vei zdrobi călcâiul” (Geneza 3:14-15).

„Să te târăști pe pântece”, mai mult decât „să cazi cu fața 
la pământ” este o ilustrare a smeririi și umilinței la care va fi 
supus, iar „să mănânci țărână” este o expresie care descrie o 
mare dezamăgire, un semn al înfrângerii (Psalm 72:9). Noi 
spunem astăzi: „parcă aș avea nisip între dinți”. Este doar o 
metaforă pentru că, ca animal, șarpele nu mănâncă pământ, ci 
se hrănește cu viețuitoare mici.

Tot așa, „aceasta îți va zdrobi capul și tu îi vei zdrobi 
călcâiul” vorbește metaforic despre lucrări spirituale cu va-
loare eternă săvârșite prin înfruntarea dintre Lucifer și Dom-
nul Isus la Calvar.

Departe de a fi un „scaraoțchi” cu coarne și coadă, Luci-
fer este și astăzi o ființă capabilă să se prefacă „într-un înger 
de lumină” și în stare să înșele lumea întreagă (2 Cor. 11:14). 
Frecvența numelui său în conținutul înjurăturilor și blesteme-
lor românești este o dovadă de fascinație obsesivă și, în același 
timp, o practică foarte periculoasă. Într-un fel, orice înjurătură 
este o rugăciune adresată diavolului! Biblia ne avertizează 
drastic împotriva unor astfel de obiceiuri:

„Arhanghelul Mihail, când se împotrivea diavo-
lului și se certa cu el pentru trupul lui Moise, n-a 
îndrăznit să rostească împotriva lui o judecată de 
ocară, ci doar a zis: „Domnul să te mustre!” Aceștia, 
dimpotrivă, batjocoresc ce nu cunosc și se pierd sin-



52

Daniel Brânzei
guri în ceea ce știu din fire, ca dobitoace fără minte.” 
(Iuda 9-10).

„Ca niște îndrăzneți și încăpățânați ce sunt, ei nu 
se tem să batjocorească dregătoriile, pe când îngerii, 
care sunt mai mari în tărie și putere, nu aduc înain-
tea Domnului nici o judecată batjocoritoare împo-
triva lor. Dar aceștia, ca niște dobitoace fără minte, 
din fire sortite să fie prinse și nimicite, batjocorind 
ce nu cunosc, vor pieri în însăși stricăciunea lor și își 
vor lua astfel plata cuvenită pentru nelegiuirea lor” 
(2 Petru 2:10-13).

Creștinii sunt astăzi păziți de puterea lui Dumnezeu (Rom. 
8:31-39; 1 Ioan 5:18) și au asigurată biruința; „Dumnezeul 
păcii va zdrobi în curând pe Satana sub picioarele voastre” 
(Rom. 16:20). Până atunci, ei trebuie „să fie treji și să vegheze” 
ca unii care nu sunt în „neștiință despre planurile lui” (2 Cor. 
2:11).

Lucifer este instigatorul din conflictul angelic produs în 
lumea lui Dumnezeu înainte de facerea omului. O treime din 
îngeri l-au urmat în revolta lui (Apoc. 12:4; Matei 12:24). Mi-
lioane de oameni, orbiți de Lucifer ca să nu primească mân-
tuirea oferită prin Hristos, se află și ei în astăzi robia lui Satan 
și-i vor împărtăși destinul (Matei 25:41). Despre lucrarea lui 
Lucifer prin Antichrist și despre soarta lui finală puteți citi în: 
1 Tesal. 2:1-13;  Apoc.12:7-12; 16:13-16; 19:11-21; 20:1-3, 10.

2. DIN EDEN LA BABEL

Când Dumnezeu a terminat de făcut lumea S-a uitat în jur 
și a văzut că toate erau bune, chiar foarte bune. Asta l-a inclus 
și pe om. Astăzi, nimeni n-ar mai putea rosti aceleași cuvinte 
despre lucrurile din jur. S-a întâmplat ceva. Ce s-a întâmplat, 
cum s-a întâmplat și unde s-a petrecut această teribilă schim-
bare?



53

Chemarea începuturilor

Capitolul trei din Geneza ne dă un răspuns la aceste 
întrebări. Toate cele trei relații descrise în capitolele prece-
dente, relația dintre om și Dumnezeu, relația dintre om și ce-
lelalte creaturi și relația dintre primii doi oameni s-au alterat. 
Care s-a stricat însă prima?

Trăim într-o lume care este mai degrabă blestemată decât 
binecuvântată. Să luăm numai trei exemple.

Nașterea este plină de durere. Viața este grea. Moartea este 
necruțătoare. De ce? Unii spun că toate acestea ar fi pentru 
că există un Dumnezeu bun și altul rău în lume. Alții spun că 
există numai un Dumnezeu, dar că El a  făcut o treabă foarte 
proastă. Biblia ne spune că Dumnezeu a ales deliberat să-l 
așeze pe om în contextul unui conflict angelic cosmic. El l-ar fi 
putut crea pe om într-o parte a universului în care să nu simtă 
acest conflict sau l-ar fi putut crea numai după ce a rezolvat 
într-un mod satisfăcător acest conflict. Singura concluzie 
posibilă este că Dumnezeu a vrut să implice creatura umană 
în acest conflict și chiar să o folosească ca instrument pentru 
rezolvarea lui. Iată patru adevăruri pe care le găsim în Biblie:

1. Răul n-a existat dintotdeauna în Univers.
2. Răul n-a început cu ființele umane.
3. Răul nu este ceva din lumea fizică. Unii filosofi au spus 

că răul este o caracteristică intrinsecă a materiei; trupul mate-
rial este locul în care simțim ispitele. Biblia nu ne lasă să cre-
dem așa ceva. Răul este de natură morală, dincolo de sfera 
îngustă a lucrurilor materiale.

4. Răul nu există în sine. Există numai lucruri sau persoane 
rele. Răul nu are existență prin sine. El este mai degrabă un 
adjectiv, nu un substantiv. Persoanele pot deveni rele.

Capitolul trei din Geneza ne pune în față un eveniment real, 
într-o istorie reală și într-un loc geografic real. Ni se dă locul și 
ni se spune vremea. În cea mai timpurie existență a umanității 



54

Daniel Brânzei

s-a petrecut o catastrofă de proporții gigantice. Nu este vorba 
de o poveste sau despre un mit.

Ni se vorbește despre un animal cu picioare, mai mult o 
șopârlă decât un șarpe, care avea capacitatea de a vorbi. Ce a 
fost de fapt? Există trei posibilități. S-ar putea ca să fi fost Dia-
volul deghizat în acest fel. Diavolul este prefăcut și mincinos 
și îi place de minune să se ascundă sub diferite înfățișări. S-ar 
putea ca să fi fost un animal căruia Dumnezeu i-a dăruit capa-
citatea de a vorbi (cum va face mai târziu cu măgărița lui Ba-
laam) sau s-ar putea ca să fi fost vorba de un animal intrat sub 
stăpânire demonică (când Domnul Isus i-a trimis pe demoni 
în cei două mii de porci, ei s-au aruncat în mare. Este foarte 
posibil ca Diavolul să intre în animale și chiar în oameni. Două 
mii de porci n-au suportat atâta stăpânire demonică cât supor-
tase îndrăcitul din Gadara!).

Diavolul a vorbit prin gura acelui șarpe/șopârlă. El a venit 
la primii oameni prin intermediul uneia dintre creaturile care 
trebuiau să-i fie supuse, nu ca o făptură din ordinul îngerilor.

Biblia ne spune că îngerii există. Evoluționiștii au o mare 
problemă să explice originea și existența lor, dar îngerii există. 
Ei sunt mai inteligenți decât noi și mai puternici decât noi. 
Diavolul a fost un înger de rang foarte mare care s-a pervertit 
în natura relației lui cu Dumnezeu și a devenit „altfel“ decât l-a 
făcut Dumnezeu, s-a făcut „rău“.

Pomul vieții și pomul cunoștinței din Eden au fost două 
obiecte didactice folosite de Dumnezeu pentru a-l învăța 
pe Adam temelia moralității și originea binelui: ascultarea 
deplină de Dumnezeu. 

Este interesant că șarpele/șopârlă a ales să se apropie 
mai întâi de Eva. Asta pentru că femeia este predispusă să fie 
încrezătoare. Bărbații sunt unele din cele mai bănuitoare crea-
turi din lume. Femeile sunt mult mai ușor de convins și păcălit 
decât bărbații.



55

Chemarea începuturilor

Există trei feluri în care poți perverti Cuvântul lui Dum-
nezeu: să scoți ceva din el, să adaugi ceva la el sau să-l 
răstălmăcești. În dialogul cu Eva, Diavolul le face pe toate 
trei. El face la fel și astăzi. Ispita aruncată asupra Evei a fost 
întreită și la fel ne ispitește și pe noi astăzi. Satan vrea să ne 
îndoim de Dumnezeu cu mintea, să poftim ceva rău cu inima 
și să ne împotrivim lui Dumnezeu cu voința. Ispitită de vor-
bele diavolului, Eva a văzut că fructul oprit era „frumos la pri-
vit, bun la gust și de dorit ca să deschidă cuiva mintea“. Pofta 
firii pământești și pofta ochilor sunt căile prin care Diavolul 
caută mereu să ne ispitească.

„Căci tot ce este în lume: pofta firii pământești, 
pofta ochilor şi lăudăroșenia vieții, nu este de la 
Tatăl, ci din lume“ (1 Ioan 2:16).

Ca reacție la neascultarea lui Adam și Eva descoperim 
în Dumnezeu o caracteristică nouă, pe care n-am văzut-o în 
primele două capitole din Geneza: sfințenia care pedepsește 
păcatul. Acesta este mesajul capitolului trei.

Când Dumnezeu vorbește în proză, El ne transmite ce 
gândește ; când ne vorbește în limbaj poetic, El ne trans-
mite preponderent ceea ce simte cu inima. Există câte un 
singur verset poetic în primele două capitole: când Dum-
nezeu vorbește despre familie ca „parte bărbătească și parte 
femeiască“ (Gen. 1:27) și atunci când Adam o descopere cu 
uimire pe Eva, „os din oasele lui și carne din carnea lui“ (Gen. 
2:23). Amândouă sunt câte o „cântare a cântărilor“ în cartea 
Geneza.

În capitolul trei, limbajul poetic este folosit pentru a expri-
ma o altă emoție intensă a inimii divine: mânia.

„Și Domnul Dumnezeu a zis femeii: ,,Ce ai făcut?“ 
Femeia a răspuns: ,,Șarpele m-a amăgit, și am mân-
cat din pom.“ 



56

Daniel Brânzei
Domnul Dumnezeu a zis șarpelui: ,,Fiindcă ai 

făcut lucrul acesta, blestemat ești între toate vitele 
și între toate fiarele de pe câmp; în toate zilele vieții 
tale să te târăști pe pântece, și să mănânci țărână. 
Vrăşmăşie voi pune între tine și femeie, între 
sămânța ta și sămânța ei. Aceasta îți va zdrobi capul, 
și tu îi vei zdrobi călcâiul.“ 

Femeii i-a zis: ,,Voi mări foarte mult suferința 
și însărcinarea ta; cu durere vei naște copii, şi 
dorințele tale se vor ținea după bărbatul tău, iar el va 
stăpâni peste tine.“ 

Omului i-a zis: ,,Fiindcă ai ascultat de glasul 
nevestei tale, și ai mâncat din pomul despre care îți 
poruncisem: „Să nu mănânci deloc din el,“ bleste-
mat este acum pământul din pricina ta. Cu multă 
trudă să-ți scoți hrana din el în toate zilele vieții tale; 
spini și pălămidă să-ți dea, și să mănânci iarba de pe 
câmp. În sudoarea feței tale să-ți mănânci pâinea, 
până te vei întoarce în pământ, căci din el ai fost 
luat; căci țărână ești, și în țărână te vei întoarce.“ 
(Gen. 3:13-19).

Eva a fost pedepsită în domeniul nașterilor, iar Adam a fost 
pedepsit în domeniul lucrului. Acesta este foarte important.

Capitolul trei este supranumit și „capitolul căderii“. După 
el, de la capitolul patru la capitolul 11 putem vedea urmările 
produse de păcat în lume. Ele acoperă o perioadă foarte mare 
de timp (cam 1.656 de ani), dar Dumnezeu nu ne dă decât o 
scurtă selecție cu evenimentele care L-au afectat cel mai mult 
pe El și au fost cele mai determinante pentru a duce lumea în 
starea pe care o cunoaștem astăzi. Cele trei evenimente redate 
în Biblie sunt: Cain și spiritul ucigaș declanșat de el în ome-
nire, Noe și corabia lui izbăvitoare de potopul mâniei divine și 
Nimrod și turnul lui sfidător. Acestea sunt evenimentele care 



57

Chemarea începuturilor

au mișcat foarte mult inima lui Dumnezeu și au influențat ma-
jor dezvoltarea umanității.

CAIN – ALTERNATIVA CEA REA

Din multitudinea de copiii pe care i-au avut Adam și Eva, 
Dumnezeu alege să ne vorbească despre trei: Cain, Abel și Set. 
Acest grup este semnificativ pentru esența pe care vrea să ne-o 
comunice Dumnezeu. 

Ca urmare a păcatului primului bărbat, Adam, cel de al 
doilea om, Cain, îl omoară pe cel de al treilea, iar motivul 
este același pentru care va fi omorât și Domnul Isus: invidia. 
Ea este vinovată pentru prima crimă din istorie și pentru cea 
mai oribilă crimă din istorie. Cain l-a invidiat pe Abel pentru 
relația bună pe care acesta a avut-o cu Dumnezeu.

Numele lui Cain se poate traduce prin căpătat, „primit în 
dar“, iar numele lui Abel este „suflare“ sau „abur“. Motivul 
nemulțumirii lui Dumnezeu față de jertfa adusă de Cain a fost 
neascultarea. 

Biblia ne prezintă încă de la început posibilitatea alegeri-
lor unor alternative personale distincte. Primele două proge-
nituri ale lui Adam și Eva au debutat și cele două căi distincte 
pe care vor apuca apoi toți ceilalți membrii ai rasei umane. Nu 
degeaba vorbește Biblia despre … „calea lui Cain“.

Să începem însă cu o observație preliminară. Primii oame-
ni au trăit extrem de mult. Adam a ajuns vârsta de 930 de ani 
și a umplut pământul cu urmașii lui. O româncă din Stoenești, 
Argeș, a intrat în cartea recordurilor pentru că până la vârsta 
de 44 de ani a dat naștere la nu mai puțin de 20 de copiii. Vă 
puteți închipui câți urmași au avut în câteva generații Adam și 
Eva. Nu ni s-a scris nimic despre ei, în afara faptului că dintre 
ei și-a luat și Cain o nevastă. Este evident că nu ni s-a spus 
decât extrem de puțin despre Adam. Dacă fiecărui personaj 



58

Daniel Brânzei

al Genezei i s-ar fi acordat atâta atenție ca lui Iacov sau Iosif, 
Biblia ar fi trebuit să aibă probabil un milion de pagini.

Dumnezeu a vrut însă să fie altfel, iar despre primii oameni 
ni s-au comunicat doar foarte puține lucruri, și acestea alese 
cu minuțiozitatea unui ceasornicar, doar în măsura în care 
au făcut să meargă mecanismul istoriei care s-a derulat mai 
departe. Din această cauză, mulți s-au obrăznicit să umple 
spațiile goale cu fantezia lor bolnăvicioasă. Astfel de creatori 
de senzații care ne „descoperă“ mai mult decât a vrut Dum-
nezeu să ne spună umplu până la refuz auditoriile și au zeci de 
mii de adepți pe Internet.

De la ei aflăm de exemplu că acest Cain și-a luat o nevastă 
dintr-o umanitate paralelă, un experiment nereușit anterior 
al lui Dumnezeu. Cain a avut astfel niște urmași blestemați, 
iar când linia urmașilor lui Set s-a unit cu linia urmașilor lui 
Cain, umanitatea s-a pervertit în totalitate și L-a forțat pe 
Dumnezeu să o șteargă de pe fața pământului prin potop. 
„Specialiștii aceștia de senzațional“ ne spun și că uriașii au pu-
tut să reapară pe pământ chiar și după potop pentru că Noe și 
băieții lui au fost neprihăniți, necorupți genetic, dar și-au luat 
neveste corupte care au dus astfel sămânța contaminării chiar 
și după potop. Tot de la unul din ei, aflăm că expresia „Cain 
era de la cel rău“, folosită în Noul Testament, indică coruperea 
sexuală a Evei de însuși Satan, care a dorit astfel să împiedice 
să apară „sămânța femeii“ anunțată să-i „zdrobească capul“. 
Aceste „reverii“ nu sunt revelații, ci rezultatul unei imaginații 
bolnave, ieșită de sub controlul ascultării de Dumnezeu.

Ce vom face noi însă pentru că ceea ce ni s-a comunicat 
despre Cain este într-adevăr foarte puțin. Iată ce vom face: 
vom porni spre Cain dinspre comentariile pe care ni le dau cei 
din Noul Testament despre el. Cu siguranță, oamenii aceștia 
aleși de Dumnezeu și inspirați de Duhul Sfânt să scrie Scriptu-
ra, ne vor îndruma pe calea cea bună a învățăturii sănătoase.



59

Chemarea începuturilor

Începem cu mărturia lui Iuda, unul din frații de mamă ai 
Domnului Isus. În timp ce se pregătea să le scrie cititorilor lui 
despre „mântuirea de obște“ (un alt termen preluat și el obs-
cur de deformatorii de doctrine universaliști), Iuda se vede si-
lit să le scrie un avertisment împotriva învățătorilor mincinoși. 
Aceștia răspândeau printre creștini învățături nimicitoare care 
propuneau o alternativă la trăirea în neprihănire:

„Preaiubiților, pe când căutam cu tot dinadinsul să 
vă scriu despre mântuirea noastră de obște, m-am 
văzut silit să vă scriu ca să vă îndemn să luptați 
pentru credința care a fost dată sfinților o dată 
pentru totdeauna. Căci s-au strecurat printre voi 
unii oameni scriși de mult pentru osânda aceasta, 
oameni neevlavioși, care schimbă în desfrânare 
harul Dumnezeului nostru și tăgăduiesc pe singurul 
nostru Stăpân și Domn, Isus Hristos“ (Iuda 3-4).

Alternativa condamnată de Iuda, zice el, se aseamănă cu 
stilul de viață al lui Cain.

„Vai de ei! Căci au urmat pe calea lui Cain! S-au 
aruncat în rătăcirea lui Balaam din dorința de câștig! 
Au pierit într-o răscoală ca a lui Core!“ (Iuda 11).

Cele trei exemple de neascultare citate de Iuda n-au fost 
trei accidente ocazionale, ci însușirea unui anumit stil de viață. 
Iuda precizează „calea lui Cain“. O cale este un drum, un par-
curs, mult mai mult decât un eveniment ocazional.

Al doilea care ne vorbește definitoriu despre Cain este 
apostolul Ioan. Și el o face tot în contextul luptei cu învățătorii 
mincinoși care propuneau adoptarea un indiferentism moral. 
Ioan face o clarificare categorică. Cine este dela Dumnezeu 
trăiește sistematic în neprihănire, iar cel care este de la diavol 
trăiește în păcat. Nu există cale de mijloc:

„Copilașilor, nimeni să nu vă înșele! Cine trăiește 
în neprihănire este neprihănit, cum El Însuși este 



60

Daniel Brânzei
neprihănit. Cine păcătuiește, este de la diavolul, 
căci diavolul păcătuiește de la început. Fiul lui 
Dumnezeu S-a arătat ca să nimicească lucrările 
diavolului. Oricine este născut din Dumnezeu nu 
păcătuiește, pentru că sămânța Lui rămâne în el; și 
nu poate păcătui, fiindcă este născut din Dumnezeu.

Prin aceasta se cunosc copiii lui Dumnezeu şi co-
piii diavolului. Oricine nu trăiește în neprihănire nu 
este de la Dumnezeu; nici cine nu iubește pe fratele 
său. Căci vestirea, pe care ați auzit-o de la început 
este aceasta: să ne iubim unii pe alții; nu cum a fost 
Cain, care era de la cel rău și a ucis pe fratele său. Și 
pentru ce l-a ucis? Pentru că faptele lui erau rele, iar 
ale fratelui său erau neprihănite“ (1 Ioan 3:7-12).

Crima lui Cain, nu a fost un accident neașteptat ci s-a 
născut dintr-un anumit fel de viață. Acest fel de viață nu a 
urmat evenimentului cu jertfele descris în cartea Genezei, ci a 
fost „calea lui Cain“ înainte de aducerea jertfei, în timpul adu-
cerii jertfei și după ce a adus jertfa. Dacă ne apropiem de tex-
tul sumar din Geneza pe poarta acestor două lămuriri date în 
Noul Testament vom pricepe mai multe și ne vom păzi singuri 
de sofisticate speculații sterile.

Cu aceste două caracterizări despre Cain preluate din Noul 
Testament, să ne apropiem acum să vedem ce ne spune textul 
din Geneza despre Cain.

Numele lui Cain – începutul procreației

„Adam s-a împreunat cu nevastă-sa Eva; ea a 
rămas însărcinată și a născut pe Cain. Și a zis: „Am 
căpătat un om cu ajutorul Domnului!” (Geneza 4:1).

Numele Cain înseamnă un qayin, un meșteșugar, un fie-
rar, un lucrător în metale. Prin extensie, qayin poate însem-
na și un lucru meșteșugit, ceva lucrat, ceva realizat. De aici și 
expresia mamei lui, Eva: „Am căpătat un om cu ajutorul, lui 



61

Chemarea începuturilor

Dumnezeu!“, un fel de „iată ce am făcut împreună cu Dum-
nezeu“. Aceasta este realitatea cu orice altă naștere umană. 
Copilul este o responsabilitate pe care Dumnezeu a ales să o 
împartă împreună cu omul. Creatorul lucrează împreună cu 
creatura, făcând-o părtașă la viața lumii. În mod absolut, dacă 
omul nu vrea, Dumnezeu nu-i poate da copii, dar și reversul 
este adevărat, dacă Dumnezeu nu vrea, omul nu poate face co-
pii. Acesta este sensul în care apostolul Ioan scrie că copiii lui 
Dumnezeu n-au fost născuți „prin voia unui om“ (Ioan 1:13).

Cain are întâietate în foarte multe. El a fost cel dintâi copil 
născut din istorie. A fost primul frate din istorie, primul plu-
gar din istorie, primul ucigaș din istorie, primul blestemat din 
rasa umană. Cain este un deschizător de drumuri, iar „calea 
lui Cain“ este prima alternativă la calea neprihănirii. Istoria lui 
Cain definește atât caracterul, cât și conduita unei persoane 
neregenerate, a păcătosului condamnat.

Jertfa lui Cain – o închinare ratată

Nu știm de ce și nu știm când s-a întâmplat acest eveni-
ment. Nu știm ce vârstă avea Cain atunci când a adus jertfa. 
Ceea ce intuim precis este că Adam și Eva le-au vorbit copiilor 
lor despre Eden și despre vinovăția lor, despre îndepărtarea 
de Dumnezeu și despre bunătatea prin care Dumnezeu nu 
i-a omorât, ci i-a lăsat în viață. Probabil că Adam și Eva și-au 
trăit viața ca un fel de continuă ofrandă adusă lui Dumnezeu. 
Cert este că amândoi copiii lor, Cain și Abel au ajuns să aducă 
Domnului câte o jertfă:

„A mai născut şi pe fratele său Abel. Abel era 
cioban, iar Cain era plugar. După o bucată de 
vreme, Cain a adus Domnului o jertfă de mâncare 
din roadele pământului. Abel a adus şi el o jertfă de 
mâncare din oile întâi născute ale turmei lui şi din 
grăsimea lor“ (Geneza 4:2-4).



62

Daniel Brânzei

N-are rost să căutăm sensuri ascunse în natura celor două 
jertfe. Fiecare a adus ceea ce câștigase cu sudoarea frunții. 
Fiecare venise la altar cu câte o „jertfă de mâncare“. Abel era 
cioban, iar Cain era plugar. Această imagine primordială face 
țăndări teoria cu evoluția societății umane de la semi-maimuțe 
specializate în vânătoare la semi-civilizați adunători din culti-
varea pământului. Amândouă îndeletniciri au fost practicate 
de la începutul omenirii, fără nici un fel de „evoluție“ a progre-
sului.

Atunci și acolo, ca de atunci întotdeauna și pretutindeni, 
Dumnezeu refuză închinarea atunci când nu-i plac închinătorii 
(Ieremia 6:20; Isaia 1:11-16; Amos 5:21-24; Osea 6:6-7; Pro-
verbe 15:8).

Cain contrastat cu Abel – o alternativă vinovată

Doi copii care s-au născut din aceeași părinți, au supt lapte 
de la aceeași mamă, au crescut pe aceeași genunchi, au auzit 
aceleași vorbe și au primit aceeași educație au ales totuși două 
căi deosebite în viață. Abel era un om sincer, Cain era un ca-
racter rău, prefăcut sub tipare religioase. Dumnezeu nu se lasă 
păcălit de aparențele noastre. El știe ce este în inimile noastre 
și ne tratează ca atare:

„Domnul a privit cu plăcere spre Abel și spre 
jertfa lui, dar spre Cain și spre jertfa lui n-a privit cu 
plăcere. Cain s-a mâniat foarte tare și i s-a posomo-
rât fața“ (Geneza 4:4-5).

Redusă în Biblie la esențe, întâmplarea aceasta a dat 
naștere la confuzii. Unii au căutat să vadă dacă tratamentul 
diferit aplicat de Dumnezeu lui Cain și Abel s-a datorat naturii 
jertfelor puse pe altar. Așa ceva nu se justifică însă. Dumnezeu 
nu este împotriva vegetarienilor! Foarte multe din jertfele pe 
care le va cere mai târziu celor din poporul Lui, mai ales jert-



63

Chemarea începuturilor

fele de mâncare vor fi exact ca jertfa adusă de Cain. De fapt, 
până la potop, toți oamenii au fost vegetarieni.

Singura deosebire dintre jertfele lui Cain și Abel n-a fost în 
ceea ce a fost adus pe altar, ci în persoanele care au venit la 
altar. Motivul pentru care „Dumnezeu n-a privit cu plăcere“ 
spre jertfa lui Cain a fost Cain însuși.  Așa cum am văzut din 
lămuririle din Noul Testament, Cain avea deja o istorie, un fel 
de a fi, un comportament, o „cale a lui Cain“. Cain n-a devenit 
păcătos doar după ce i-a fost refuzată jertfa, ci asta s-a întâm-
plat pentru că el era păcătos mai dinainte.

Prin contrast cu Abel, Cain s-a putut privi în oglindă și ceea 
ce a văzut nu i-a plăcut de loc. Reacția lui a fost însă pe linia 
faptelor lui de mai înainte. În loc să înțeleagă clipa cercetării 
și să-și schimbe comportamentul, „Cain s-a mâniat foarte tare 
și i s-a posomorât fața“. Cain nu s-a mâniat pe el însuși, ci pe 
Dumnezeu și mai ales pe … Abel. Când ne vedem urâciunea, 
spargem mânioși oglinzile.

Cain - ce aude cel ce nu vrea asculte

Cain a avut privilegiul de a auzi direct glasul lui Dumnezeu. 
El nu a citit despre el dintr-o carte și nici nu i-a auzit cuvintele 
printr-un intermediar, cum se întâmplă astăzi. Cain L-a auzit 
pe Dumnezeu personal, clar și limpede. Iată lămuririle pe care 
i le aduce Dumnezeu pentru jertfa neprimită:

„Și Domnul a zis lui Cain: „Pentru ce te-ai mâniat 
și pentru ce ți s-a posomorât fața? Nu-i așa? Dacă 
faci bine, vei fi bine primit, dar, dacă faci rău, 
păcatul pândește la ușă; dorința lui se ține după tine, 
dar tu să-l stăpânești” (Geneza 4:6-7).

Cain n-a fost primit nu pentru că a adus o jertfă greșită, 
ci pentru că avea un comportament greșit. Dacă jertfa ar fost 
problema, Dumnezeu l-ar fi sfătuit să ia ceva din turma lui 
Abel, dar nu asta a fost problema și altceva i-a spus Dumnezeu 



64

Daniel Brânzei

… Deși săvârșea răul, Cain a vrut să treacă drept un om res-
pectabil, ca fratele său Abel și, probabil, ca părinții lui. Cain 
este primul ipocrit religios din istorie. Primul, dar nu și ulti-
mul. De ipocriți religioși n-a fost niciodată criză, iar omenirea 
și chiar bisericile de azi sunt pline de urmași ai lui Cain. Ei nu 
înțeleg că pe altar trebuie să se așeze mai întâi pe ei înșiși, în-
tr-o pocăință adâncă și-ntr-o totală lepădare de sine. Jertfele 
lor, ca și frunzele de smochin cusute ca șorțuri de Adam și Eva 
după ce păcătuiseră (Geneza 3:7) nu vor reuși niciodată să le 
acopere înaintea lui Dumnezeu „goliciunea“.

Mustrarea lui Dumnezeu n-a fost punitivă, ci corectivă. 
Dumnezeu i-a dat lui Cain șansa îndreptării:

„ … păcatul pândește la ușă; dorința lui se ține 
după tine, dar tu să-l stăpânești”.

Avem aici prima menționare a relației dintre om și păcat. 
Ispita păcatului este inevitabilă, dar păcătuirea nu este. 
Păcatul este ca un dușman care ne pândește la ușă. Depinde 
însă de noi înșine dacă ne biruiește sau nu. Dumnezeu i-a 
dat omului liberul arbitru și el poate spune un „nu“ hotărât 
păcatului sau se poate lăsa biruit de el. Nimeni nu păcătuiește 
cu forța.

Stăruința în păcat și deformarea continuă

Cain este prototipul păcătosului condamnat. Descoperit, el 
nu vrea să se pocăiască, ci se adâncește și mai mult în păcat.

„Însă Cain a zis fratelui său Abel: „Haidem să 
ieșim la câmp.” Dar, pe când erau la câmp, Cain s-a 
ridicat împotriva fratelui său Abel şi l-a omorât“ 
(Geneza 4:8).

Prima victimă a păcatului este întotdeauna cel care-l 
săvârșește. Crima săvârșită de Cain l-a abrutizat și mai mult. 
Urmăriți continuarea dialogului dintre Dumnezeu și el și veți 



65

Chemarea începuturilor

observa deformarea catastrofală a caracterului. Posomorârea 
feței lui Cain nu l-a îndemnat la pocăință, ci i-a întunecat și 
mai mult inima și mintea. Cain a „căzut“ și mai adânc. Ima-
ginea pe care o are despre Dumnezeu este și mai caricaturală, 
mai ștearsă. Cain crede că Dumnezeul cel Atotștiutor n-a văzut 
fapta lui și minte cu nerușinare:

„Domnul a zis lui Cain: „Unde este fratele tău 
Abel?” El a răspuns: „Nu știu. Sunt eu păzitorul 
fratelui meu?” 

Și Dumnezeu a zis: „Ce ai făcut? Glasul sângelui 
fratelui tău strigă din pământ la Mine“ (Geneza 4:9-
10).

Păcatul deformează gândirea alterând perspectiva asupra 
realității. Așa a fost cu Adam și cu Eva și așa a fost și cu Cain. 
Ei au crezut că se pot „ascunde“ de El. Dumnezeu a rămas 
același, dar imaginea lor despre El s-a deformat, s-a carica-
turizat. Apostolul Pavel a definit astfel întunecarea percepției 
despre Dumnezeu în urma săvârșirii păcatului:

„În adevăr, însușirile nevăzute ale Lui, puterea Lui 
veșnică și dumnezeirea Lui, se văd lămurit de la fa-
cerea lumii, când te uiți cu băgare de seamă la ele în 
lucrurile făcute de El. Așa că nu se pot dezvinovăți, 
fiindcă, măcar că au cunoscut pe Dumnezeu, nu 
L-au proslăvit ca Dumnezeu, nici nu I-au mulțumit, 
ci s-au dedat la gândiri deșarte și inima lor fără pri-
cepere s-a întunecat “ (Romani 1:20-21).

Așa s-a întâmplat și cu Cain. Numai așa se explică 
obrăznicia cu care răspunde întrebărilor lui Dumnezeu.

Cain - o portiță de har nefolosită

De ce nu l-a ucis Dumnezeu pe Cain? De ce l-a mai lăsat să 
trăiască? De ce i-a îngăduit să se căsătorească și să mai aibă 
copii? Se pot da multe răspunsuri. Părerea mea este că Dum-



66

Daniel Brânzei

nezeu i-a arătat lui Cain o portiță de har. Dacă ar fi fost să-l 
nimicească ar fi trebuit să repete aceasta cu majoritatea oa-
menilor care au trăit vreodată pe pământ. Ni l-a lăsat însă ca 
exemplu pe paginile Scripturii ca să înțelegem cum a fost el și 
ce a făcut el, pentru ca noi să fim altfel și să facem altfel.

„Acum, blestemat ești tu, izgonit din ogorul acesta, 
care şi-a deschis gura ca să primească din mâna ta 
sângele fratelui tău! Când vei lucra pământul, să 
nu-ți mai dea bogăția lui. Pribeag și fugar să fii pe 
pământ” (Geneza 4:11).

Obraznic, Cain contestă pedeapsa primită. Într-un fel avea 
dreptate. Dacă s-ar fi căsătorit trebuia să ia una din fetele fa-
miliei lui Adam și la fiecare sărbătoare de familie, cei prezenți 
n-ar fi uitat că el este ucigașul lui Abel.

Cain a zis Domnului: „Pedeapsa mea e prea mare 
ca s-o pot suferi. Iată că Tu mă izgonești azi de pe 
fața pământului; eu va trebui să mă ascund de Fața 
Ta și să fiu pribeag și fugar pe pământ, şi oricine mă 
va găsi mă va omorî” (Geneza 4:13-14).

Dumnezeu anticipase însă situația aceasta și pregătise un 
„semn“ care să-i facă publică grațierea:

Domnul i-a zis: „Nicidecum, ci, dacă va omorî 
cineva pe Cain, Cain să fie răzbunat de șapte ori.” Şi 
Domnul a hotărât un semn pentru Cain, ca oricine 
îl va găsi să nu-l omoare. Apoi, Cain a ieșit din Fața 
Domnului şi a locuit în țara Nod (care înseamnă 
simbolic „fugă de Dumnezeu“), la răsărit de Eden“ 
(Geneza 4:15-16).

De atunci și până astăzi, Cain fuge. „Cel rău nu are pace“, 
spune Dumnezeu „fuge fără să fie gonit de nimeni“ (Proverbe 
28:1). Cain a fost cel dintâi om „fără Dumnezeu“, alegând 
să trăiască în neascultare și împietrit în încăpățânarea lui 
păguboasă. Calea lui Cain duce întotdeauna în jos, pentru că 



67

Chemarea începuturilor

păcatul deformează ca și cangrena, adâncind mortal rana. Este 
semnificativ însă că, imediat după ce ne-a spus despre Cain, 
Scriptura ne spune ceva despre urmașii lui Cain, care au ajuns 
culmea decadenței și răutății în strănepotul său, Lameh:

„Cain s-a împreunat cu nevastă-sa; ea a rămas 
însărcinată şi a născut pe Enoh. El a început apoi să 
zidească o cetate şi a pus acestei cetăți numele fiului 
său Enoh. Enoh a fost tatăl lui Irad; Irad a fost tatăl 
lui Mehuiael; Mehuiael a fost tatăl lui Metuşael şi 
Metuşael a fost tatăl lui Lameh.

 Lameh şi-a luat două neveste: numele uneia era 
Ada şi numele celeilalte era Ţila. Ada a născut pe 
Iabal: el a fost tatăl celor ce locuiesc în corturi şi 
păzesc vitele. Numele fratelui său era Iubal: el a fost 
tatăl tuturor celor ce cântă cu alăuta şi cu cavalul. 
Ţila, de partea ei, a născut şi ea pe Tubal-Cain, 
făuritorul tuturor uneltelor de aramă şi de fier. Sora 
lui Tubal-Cain era Naama“ (Geneza 4:17-22).

Avem iarăși câteva dovezi ale harului. Dumnezeu a dat 
urmașilor lui Cain pricepere și îndemânare. Nu înseamnă că 
ceilalți copiii ai lui Adam au fost niște papă-lapte, dar Dum-
nezeu ține neapărat să ne spună că unii dintre urmașii lui Cain 
au fost dotați cu o înțelepciune deosebită. Cum au folosit ei 
această înțelepciune este însă o cu totul altă poveste …

 „Lameh a zis nevestelor sale:
„Ada şi Ţila, ascultați glasul meu!
Nevestele lui Lameh, ascultați cuvântul meu! Am 

omorât un om pentru rana mea
Şi un tânăr pentru vânătăile mele. Cain va fi 

răzbunat de șapte ori,
Iar Lameh de șaptezeci de ori câte șapte” (Geneza 

4:23-24).

Preluând vorbele sentinței rostite de Dumnezeu asupra lui 
Cain, cu prevederea protecției acordate celui păcătos, Lameh 
le pervertește spunând de data aceasta: ,,Nimeni nu s-a putut 



68

Daniel Brânzei

atinge de Cain, dar pe mine chiar nimeni nu mă poate atinge. 
Sunt de neatins! Sunt unic!“ Lameh a transformat astfel harul 
în destrăbălare.

Peste veacuri, Dumnezeul întrupat în istorie în Fiul Său 
Isus Christos va lua aceste cuvinte ale depravării totale și le va 
contrasta cu bunătatea totală a urmașilor Lui:

„Atunci, Petru s-a apropiat de El şi I-a zis: 
„Doamne de câte ori să iert pe fratele Meu când va 
păcătui împotriva mea? Până la șapte ori?” Isus 
i-a zis: „Eu nu-ți zic până la șapte ori, ci până la 
șaptezeci de ori câte șapte“ (Matei 18:21-22).

Cain este prototipul ateului deliberat. Dincolo de moral 
și imoral, mai există omul amoral, unul care refuză ideea de 
moralitate, care alege să nu o ia în seamă. În mod similar, un 
ateu deliberat este cel ce știe că există Dumnezeu, dar alege 
încăpățânat să nu i se supună. El știe că există Dumnezeu, 
dar alege să trăiască fără Dumnezeu, departe de neprihănirea 
divină și împotriva tuturor mustrărilor și atenționărilor pe 
care i le trimite El. El alege cochetarea cu păcatul, acceptarea 
păcatului și devine sclav neputincios al păcatului. Neprihănitul 
Abel moare, iar Cain este lăsat să trăiască. Este aceasta drept? 
Poate că în ochii noștri nu, dar în ochii lui Dumnezeu, este! 
Abel era copt și a fost recoltat pentru veșnicia în care a fost 
dus. Cain a fost lăsat să pribegească străin pe un pământ 
înstrăinat, vrednic de moarte, însă cu o porție suficientă de 
har care să-l poată face mereu … recuperabil.

„Doresc Eu moartea păcătosului? zice Domnul, 
Dumnezeu. Nu doresc Eu mai degrabă ca el să se 
întoarcă de pe căile lui și să trăiască?“ (Ezechiel 
18:23).

„Spune-le: ,,Pe viața Mea, zice Domnul, Dum-
nezeu, că nu doresc moartea păcătosului, ci să se 
întoarcă de la calea lui și să trăiască. Întoarceți-vă, 



69

Chemarea începuturilor
întoarceți-vă de la calea voastră cea rea! Pentru ce 
vreți să muriți voi, casa lui Israel?“ (Ezechiel 33:11).

Uciderea lui Abel de către Cain a stabilit un tipar care se 
va repeta în istorie. El arată că cel păcătos îl invidiază și-l 
dușmănește pe cel neprihănit. Conflictul acesta s-a perma-
nentizat în istorie și a împărțit omenirea în două. Platon a 
fost unul din cei care a spus cu sute de ani înainte de Chris-
tos, proorocind fără să știe, că „dacă se va ivi vreodată pe fața 
pământului un om desăvârșit, ceilalți se vor repezi asupra lui 
să-l omoare“.

Oamenii se mulțumesc să scuze păcatul din ei spunând 
că „nimeni nu este perfect“. Când se ivește cineva care le 
zdruncină această convingere, ei intră în panică și se manifestă 
în ură. Domnul Isus ne-a avertizat, „dacă M-au prigonit pe 
Mine, vă vor prigoni și pe voi“ (Ioan 15:20).

Putem spune că Abel a fost cel dintâi martir pentru 
neprihănire. Aceasta este concluzia Domnului Isus: 

„Pe unii din ei îi veți omorî și răstigni, pe alții îi 
veți bate în sinagogile voastre, şi-i veți prigoni din 
cetate în cetate; ca să vină asupra voastră tot sângele 
nevinovat, care a fost vărsat pe pământ, dela sângele 
neprihănitului Abel până la sângele lui Zaharia, fiul 
lui Barachia, pe care l-ați omorât între Templu şi 
altar“ (Mat. 23:34-35).

Cain a fost cel dintâi dintr-o linie de asasini din istorie. În 
plus, din faptul că Dumnezeu a ținut neapărat să ne spună ce 
au făcut primii lui urmași, înțelegem că descendenții lui Cain 
au fasonat în mare parte restul istoriei „civilizației umane“. 
Din matricea folosită de ei s-a născut apoi progresul „social“, 
progresul „tehnologic“ și progresul “artei“. Ni se spune că 
urmașii lui s-au specializat în metalurgie (putere, dominare). 
Armele de metal au fost primele instrumente de ucidere în 
masă. 



70

Daniel Brânzei

Un urmaș al lui Cain a inventat urbanizarea, care nu face 
altceva decât să adune pe cei păcătoși laolaltă și să le ampli-
fice pornirile rele. Orașele au fost și sunt întotdeauna focare 
de păcat, habitate mult mai corupte decât localitățile rurale. 
Acesta este unul din motivele pentru care copiii lui Dumnezeu 
vor alege să trăiască mai degrabă nomazi în corturi decât să fie 
asimilați de viața deșănțată a marilor metropole antice. 

Tot ceea ce numim noi astăzi „progres“ a fost întinat de 
pornirile păcătoase ale lui Cain și ale urmașilor lui. Nu este 
de mirare că, și astăzi, cele mai noi descoperiri din știință și 
tehnologie sunt secrete păstrate preferențial pentru aplicațiile 
militare din industria de război. Îndepărtarea urmașilor lui 
Cain de Dumnezeu este subliniată și în numele pe care le-au 
purtat urmașii lui. La doar câteva generații de Cain, Mehuiael 
își numește copilul „Metușael“ care se traduce „distrugător de 
Dumnezeu“ sau „Elohim nu este Dumnezeul meu“ sau, și mai 
rău, „Elohim nu este Dumnezeu“.

Un alt lucru care a venit prin viața deșănțată a urmașilor 
lui Cain a fost poligamia: „Lameh și-a luat două neveste: nu-
mele uneia era Ada și numele celeilalte era Țila“ (Gen. 4:19). 
Până și Avraam și David, ca să nu mai vorbim de Solomon, au 
fost contaminați cu aceste păcate ale urmașilor lui Cain.

Lui Adam i s-a mai născut însă și un al treilea fiu: Set, înlo-
cuitorul lui Abel. Linia urmașilor lui Set s-a întors la umblarea 
după Dumnezeu. Iată ce este scris despre fiul său:

„Lui Set i s-a născut şi lui un fiu, şi i-a pus numele 
Enos. Atunci au început oamenii să cheme Numele 
Domnului“ (Gen. 4:26).

Liniile care s-au dezvoltat din Cain și din Set merg paralel 
prin toată istoria omenirii și vor fi prezente până la sfârșit, 
când cele două linii vor fi despărțite pentru totdeauna: 

„Cine este nedrept, să fie nedrept şi mai departe; 
cine este întinat, să se întineze şi mai departe; cine 



71

Chemarea începuturilor
este fără prihană să trăiască şi mai departe fără 
prihană. Şi cine este sfânt, să se sfințească şi mai 
departe!“ (Apocalipsa 22:11). 

Tu și cu mine putem alege astăzi din care linie vrem să 
facem parte și pe care linie vrem să pătrundem în eterni-
tate: linia păcătoșilor sau linia celor ce au ales să trăiască în 
neprihănire.

GENEALOGIA DIN GENEZA 5 - ENOH

O scurtă observație despre genealogia din Geneza, capitolul 
5. Metusala este cunoscut drept omul care a trăit cel mai mult 
pe pământ. Și totuși, tatăl său n-a murit înaintea lui. Cum se 
poate?

Genealogia din Geneza 5 este plicticoasă pentru unii, uimi-
toare pentru alții. Numele descendenților formează cea mai 
timpurie formulare a Evangheliei. Dacă s-ar fi tradus, numele 
din șirul celor născuți de la Adam la Noe ne-am fi dat seama 
de însemnătatea mesajului lor:

- Adam
- Set
- Enoș
- Cainan
- Mahalaleel
- Iared
- Enoh
- Metusala
- Lameh
- Noe 



72

Daniel Brânzei

Traducerea ar fi sunat cam așa: ,,Omul (este) rânduit mu-
ritor necăjit, (dar) binecuvântatul Dumnezeu se va coborî 
învățând (că) moartea (Lui) va aduce disperării mângâierea“.

Nu e de loc clar că cei numiți în acest șir genealogic au fost 
neapărat întâii născuți. Faptul că ei au fost născuți pe când 
părinții lor aveau între 65 și 182 de ani, lasă loc de interpre-
tare. S-ar putea ca ei să fi fost aleși tocmai pentru că au făcut 
parte dintr-un lanț de nume cu revelație divină. După nașterea 
lui Metusala, aflăm despre Enoh câteva lucruri de excepție.

,,A umblat cu Dumnezeu trei sute de ani“ (Geneza 
5:22). 

Ce trebuie să fi aflat Enoh la nașterea fiului său ca să-i dea 
copilului un nume legat de profeția veniri judecății divine prin 
potop? Nu știm. Știm însă că Metusala înseamnă ,,moartea 
(lui) va aduce“. Ceva s-a întâmplat la nașterea lui Metusala. 

Enoh este singurul din lista genealogică, cu excepția lui 
Noe, despre care ni se spune că, după ce l-a născut pe Metu-
sala, ,,a umblat cu Dumnezeu“ (5:22,24). Enoh a demonstrat 
că poți umbla cu Dumnezeu chiar și în mijlocul unei societăți 
total decăzute. Viața lui a fost cu totul deosebită de a celorlalți 
dinainte de el și de după el. Intuim că Dumnezeu i-a spus 
despre mânia divină și despre planurile pedepsirii umanității 
decăzute. Dar … vom reveni asupra acestui aspect.

,,Nu s-a mai văzut, pentru că l-a luat Dumnezeu“ 
(Gen. 5:24). 

Enoh este prima făptură umană care n-a părăsit lumea 
aceasta prin moarte. A doua avea să fie profetul Ilie … De la 
acești doi oameni știm cu certitudine că este posibil ca cineva 
să ajungă într-un cer la fel de real ca și realitatea în care trăim 
astăzi. 

Și pentru că veni vorba de profeți, știți care a fost cea dintâi 
profeție făcută în Biblie și cine a fost, implicit, și primul pro-



73

Chemarea începuturilor

fet? Nu vă grăbiți să răspundeți: ,,Avraam“ deși așa este în or-
dinea în care este răsfoită Biblia (Gen. 20:7).

Prima profeție din istorie a fost rostită de Enoh, dar ea 
apare în scris numai în penultima carte a Bibliei, epistola lui 
Iuda. 

Despre ce a vorbit atunci Enoh?

,,Și pentru ei a prorocit Enoh, al șaptelea patriarh 
(atenție la cifra șapte!) de la Adam, când a zis: 
„Iată că a venit Domnul cu zecile de mii de sfinți 
ai Săi, ca să facă o judecată împotriva tuturor și să 
încredințeze pe toți cei nelegiuiți de toate faptele 
nelegiuite, pe care le-au făcut în chip nelegiuit, şi de 
toate cuvintele de ocară pe care le-au rostit împo-
triva Lui acești păcătoși nelegiuiți” (Iuda 14-15).

Acesta este cel de al treilea lucru pe care-l învățăm de la 
Enoh: că peste toți și peste toate va veni judecata cea dreaptă 
a lui Dumnezeu. Iuda aplică această profeție oamenilor din 
vremurile de pe urmă, dar s-ar prea putea ca ea să fi fost o 
profeție cu dublă împlinire, cea dintâi să fi fost pentru dis-
trugerea umanității decăzute de dinainte de potop. Este cert 
că acest Enoh a fost un om cu totul și cu totul remarcabil. El 
a vorbit cu Dumnezeu, a umblat cu Dumnezeu și a plecat cu 
Dumnezeu. Cum spunea poetul Costache Ioanid: ,,Probabil 
că Dumnezeu i-a spus în timpul uneia din îndelungatele lor 
umblări împreună: ,,Enoh dragă, am tot fost la tine acasă. Hai 
acum și tu la Mine acasă!“ și … s-au dus.

Tipologic, și tot profetic, așa va fi și cu cei neprihăniți pe 
care Dumnezeu îi va lua la Sine prin ,,Răpire“ înainte de Neca-
zul cel Mare. 

„Fiindcă ai păzit cuvântul răbdării Mele, te voi 
păzi şi Eu de ceasul încercării care are să vină 
peste lumea întreagă, ca să încerce pe locuitorii 
pământului“ (Apocalipsa 3:10).



74

Daniel Brânzei

O mică atenționare. Există câteva variante diferite ale 
unei așa-numite „cărți a lui Enoh“ prin care unii ar vrea să 
reînterpretăm întreaga Biblie. Este o erezie veche care refuză 
să moară. Dacă ar fi existat o asemenea carte cu statut de 
Scriptură, ea ar fi fost mult mai răspândită și mai citată în 
celelalte cărți ale Bibliei. Enoh a trăit înainte de Avraam și 
înainte de potop, dar nu ni se spune nicăieri în Geneza despre 
o carte scrisă de el. Ca s-o avem noi astăzi, Noe ar fi trebuit să 
o ia cu el pe corabie.

Poate că a existat, așa cum au existat și alte cărți din care 
Biblia mărturisește că au fost preluate informații („cartea 
dreptului“, etc.), dar Dumnezeu n-a păstrat-o ca să facă parte 
din „Scriptură“. 

Moise nu o amintește atunci când alcătuiește „penta-
teucul“, Tora sau Legea, cea mai sfântă carte a evreilor, deși 
scrie despre Enoh. 

Niciunul din Judecători sau regi nu o citează, iar profeții 
nici nu amintesc despre așa ceva. 

Ea n-a fost inclusă nici de Ezra, cărturarul care a dat celor 
întorși din Babilon culegerea națională de cărți sfinte (circa 
500 înainte de Christos). 

N-o pomenește mai ales Fiul lui Dumnezeu care citează 
masiv din Vechiul Testament și nu o folosește „ca să le 
deschidă ucenicilor mintea“ pentru a pricepe ce este cu privire 
la El în toate Scripturile (Luca 24:44-47). Dovezile Lui au fost 
luate atunci din „Legea lui Moise, Prooroci și Psalmi“, nu din-
tr-o altă carte care ar fi fost atunci în circulație. 

Nici apostolul Pavel și nici ceilalți nu amintesc des-
pre o carte a lui Enoh, deși apostolul amintește de lumea 
supranaturală, de „puteri ale văzduhului, domnii și scaune de 
domnie“. Acest Pavel a fost „în cel de al treilea cer“ și ne-ar fi 
putut aduce argumente dintr-o carte a lui Enoh. El n-o face, 
subliniind că deocamdată „cunoaștem în parte și propovăduim 



75

Chemarea începuturilor

în parte“.  Apostolul nu ne dă nici o descriere a ceea ce a numit 
el, „domniile și stăpânirile din locurile cerești“ (Efeseni 3:9-
10). El a considerat pur și simplu că astfel de informații nu ne 
sunt deocamdată de nici un folos. 

Nici măcar Ioan, prin care Dumnezeu ne-a dat descrie-
rile despre supranaturalul ceresc din cartea Apocalipsa nu 
amintește despre o carte a lui Enoh. Dacă pui în paralel textul 
din cartea apocrifă și textul din Apocalipsa îți dai seama ime-
diat că între ele există o diferență ca de la cer … la pământ. 
Aceasta a fost și părerea celor care au stabilit canonul Noului 
Testament și au refuzat să respecte o carte de bazaconii. 

Cum de a citat atunci Iuda o profeție a lui Enoh care nu 
există în Vechiul Testament? Probabil din cauza unei puter-
nici tradiții orale apărute în cei 400 de ani de tăcere profetică 
intertestamentală. Alt exemplu de astfel de citate sunt numele 
„Iane și Iambre“, cei doi vrăjitori care I s-au opus lui Moise în 
Egipt.  Cartea Exod din Biblie nu le amintește nici numărul și 
nici numele.

Chiar și în epistola lui Iuda, pe lângă ceea ce ne spune 
despre Enoh, citim despre o întâmplare în care arhanghelul 
Mihail s-a certat cu Satan pentru trupul lui Moise (Iuda 9), 
un eveniment inexistent în Vechiul Testament, dar prezent 
într-o lucrare numită „Înălțarea lui Moise“. Iuda citează din 
scrieri foarte cunoscute de evrei atunci, cu aceeași abilitate cu 
care apostolul Pavel a citat din poeții și filosofii greci (Fapte 
17: 28).  De la simple citate și până la acceptarea unor întregi 
cărți ca „inspirate de Dumnezeu“ este o cale lungă și un drum 
greșit. De fapt, Iuda, ca și Petru folosește cuvinte foarte tari 
pentru cei care îndrăznesc să se avânte dincolo de informațiile 
Scripturii înspre fabulații fanteziste vinovate:

„Aceștia, dimpotrivă, batjocoresc ce nu cunosc şi 
se pierd singuri în ceea ce știu din fire, ca dobitoa-
cele fără minte. “ (Iuda 10).



76

Daniel Brânzei
„În norod s-au ridicat şi proroci mincinoși, cum şi 

între voi vor fi învățători mincinoși, care vor strecu-
ra pe furiş erezii nimicitoare, … Ca niște îndrăzneți 
şi încăpățânați ce sunt, ei nu se tem să batjocorească 
dregătoriile, pe când îngerii, care sunt mai mari în 
tărie şi putere, nu aduc înaintea Domnului nicio 
judecată batjocoritoare împotriva lor. Dar aceștia, 
ca nişte dobitoace fără minte, din fire sortite să fie 
prinse şi nimicite, batjocorind ce nu cunosc, vor pie-
ri în însăşi stricăciunea lor şi îşi vor lua astfel plata 
cuvenită pentru nelegiuirea lor“ (2 Petru 2:10-13).

Nu-i lucru ușor ca doi autori de Scriptură, Petru și Iuda, 
să numească pe cineva „dobitoace fără minte“. Aceste epitete 
indică în loc de „ascensiunea“ în lumea superioară a duhuri-
lor, o coborâre catastrofală în nivelul celor fără inteligență. 
Fascinația cu lumea angelică este citată profetic drept un semn 
al sfârșitului decadent al istoriei:

„Nimeni să nu vă răpească premiul alergării, 
făcându-şi voia lui însuşi printr-o smerenie şi 
închinare la îngeri, amestecându-se în lucruri pe 
care nu le-a văzut, umflat de o mândrie deşartă, prin 
gândurile firii lui pământeşti, şi nu se ţine strâns de 
Capul din care tot trupul, hrănit şi bine închegat, 
cu ajutorul încheieturilor şi legăturilor, îşi primeşte 
creşterea pe care i-o dă Dumnezeu“ (Coloseni 2:18-
19).

3. POTOPUL – GENEZA 6 − 9

Cel de al doilea eveniment catastrofal cu consecințe uni-
versale asupra omenirii a fost potopul. Cum de s-a întâm-
plat? Care a fost motivația lui Dumnezeu? Biblia folosește un 
limbaj șocant. Printr-o exprimare „antropomorfică“, Dum-
nezeu ne spune că „i-a părut rău că a făcut pe om pe pământ“ 



77

Chemarea începuturilor

(Gen. 6:6). Este una din cele mai triste expresii de pe paginile 
Scripturii. 

Care a fost evoluția omenirii de atunci de și-au atras asupra 
lor mânia divină? Informații despre cauzele potopului sunt 
parțial descrise în cartea Genezei și în scrierile lui Petru. 

Rămășițe ale civilizației dinainte de potop

Planeta noastră este presărată cu vestigiile unei 
civilizații trecute ale cărei culmi sunt încă neatinse de lumea 
contemporană. Ele sunt cioburile unei vaze frumoase cu care 
a dat Dumnezeu de pământ. Realizările ei păreau atunci ex-
traordinare. 

Piramidele din Egipt, construcțiile megalitice din Peru, 
precum și indiciile că în vechime oamenii au cunoscut zbo-
rul și legăturile dintre pământ și alte constelații. Astfel de lu-
cruri sunt „inexplicabile“ pentru „varianta“ de lucru impusă 
de oamenii fără Dumnezeu. Ei sunt astăzi propagatorii unei 
evoluții liniare, progresive, a civilizațiilor, de la orânduirea 
comunei primitive, la orânduirea sclavagistă, prin evul mediu 
la orânduirea capitalistă și, dincolo de ea, la utopica orânduire 
socialistă cu corolarul ei: orânduirea comunistă.

Biblia ne prezintă însă o cu totul altă realitate. Istoria ome-
nirii a cunoscut zvârcoliri spectaculoase, atingând ciclic culmi 
înalte urmate de evenimente catastrofale după care omeni-
rea a fost parcă forțată să o ia „de la început“. Apostolul Petru 
ne-a prevenit și de această „amnezie voluntară“ a locuitorilor 
pământului:

„Căci înadins se fac că nu ştiu că odinioară erau 
ceruri şi un pământ scos prin Cuvântul lui Dum-
nezeu din apă şi cu ajutorul apei şi că lumea de 
atunci a pierit tot prin ele, înecată de apă“ (2 Petru 
3:5-6).



78

Daniel Brânzei

Apostol Petru ne destăinuiește un alt crâmpei de revelație, 
primit probabil direct de la Isus Christos. Vorbind despre pe-
depsirea îngerilor „care și-au părăsit locuința“ și au produs o 
civilizație cu totul diferită de ce avea în vedere Dumnezeu, el 
zice:

„Căci dacă n-a cruţat Dumnezeu pe îngerii care 
au păcătuit, ci i-a aruncat în Adânc, unde stau 
înconjuraţi de întuneric, legaţi cu lanţuri şi păstraţi 
pentru judecată; dacă n-a cruţat El lumea veche, ci a 
scăpat pe Noe, acest propovăduitor al neprihănirii, 
împreună cu alți șapte inși, când a trimis potopul 
peste o lume de nelegiuiți; dacă a osândit El la pieire 
şi a prefăcut în cenușă cetățile Sodoma şi Gomora, 
ca să slujească de pildă celor ce vor trăi în nelegiuire 
şi dacă a scăpat pe neprihănitul Lot, care era foarte 
întristat de viața destrăbălată a acestor stricați (căci 
neprihănitul acesta care locuia în mijlocul lor îşi 
chinuia în toate zilele sufletul lui neprihănit din 
pricina celor ce vedea şi auzea din faptele lor nele-
giuite) – înseamnă că Domnul știe să izbăvească din 
încercare pe oamenii cucernici şi să păstreze pe cei 
nelegiuiți ca să fie pedepsiți în ziua judecății: mai 
ales pe cei ce, în pofta lor necurată, umblă poftind 
trupul altuia şi disprețuiesc stăpânirea“ (2 Petru 2:4-
10).

Cartea Geneza ne spune despre această contaminare 
demonică-extraterestră care a produs urmași degenerați din 
punctul lui Dumnezeu de vedere, dar redutabili în planul 
civilizației de atunci:

„Când au început oamenii să se înmulțească pe 
fața pământului şi li s-au născut fete, fiii lui Dum-
nezeu au văzut că fetele oamenilor erau frumoase 
şi din toate şi-au luat de neveste pe acelea pe care 
şi le-au ales. Atunci, Domnul a zis: „Duhul Meu nu 
va rămâne pururea în om, căci omul nu este decât 
carne păcătoasă; totuși, zilele lui vor fi de o sută 



79

Chemarea începuturilor
douăzeci de ani.” Uriașii (nefilim) erau pe pământ în 
vremurile acelea şi chiar şi după ce s-au împreunat 
fiii lui Dumnezeu cu fetele oamenilor şi le-au născut 
ele copii; aceștia erau vitejii care au fost în vechime, 
oameni cu nume. Domnul a văzut că răutatea 
omului era mare pe pământ şi că toate întocmirile 
gândurilor din inima lui erau îndreptate în fiecare zi 
numai spre rău“ (Geneza 6:1-5).

Termenul „nefilim“, care apare în originalul acestor ver-
sete, este neclar. El derivă din familia verbului ebraic „nafal“ 
( a cădea) și primește o explicație în Noul Testament, dată de 
unul din frații de corp ai lui Isus din Nazaret, Iuda:

„El a păstrat pentru judecata zilei celei mari, puși 
în lanțuri veșnice, în întuneric, pe îngerii care nu 
și-au păstrat vrednicia (au căzut), ci și-au părăsit 
locuința“ (Iuda 6).

Din încrucișările fiilor lui Dumnezeu cu fetele oamenilor 
s-au născut „vitejii care au fost în vechime, oameni cu nume“ 
(„hagiborim“ în originalul Genezei).  

„Când au început oamenii să se înmulțească pe fața 
pământului și li s-au născut fete, fiii lui Dumnezeu au văzut 
că fetele oamenilor erau frumoase și din toate și-au luat de ne-
veste pe acelea pe care le-au ales” – Gen. 6:1-2

Pentru a fi numit în categoria „fiilor lui Dumnezeu” trebuie 
să fii un produs nemijlocit al creației divine. „Ce este născut 
din carne este carne”. Dumnezeu este Duh și doar „ce este 
născut din Duh este duh” (Ioan 3:6).

Fiind creat direct de Dumnezeu, Adam are dreptul să fie 
numit „fiul lui Dumnezeu” (Luca 3:38). Tot așa acum, cei ce 
sunt „în Hristos”, făcuți părtași naturii divine printr-o „nouă 
creație” și ajunși să fie „născuți din nou”, „de sus” sau „din 
Dumnezeu” (2 Cor. 5:17; Efes. 2:10), au dreptul să aparțină 



80

Daniel Brânzei

acestei categorii privilegiate de „copii ai lui Dumnezeu” (Ioan 
1:13; Rom. 8:14-15; 1 Ioan 3:1).

Pentru toți ceilalți oameni care au trăit vreodată pe 
pământ, necreați direct de Dumnezeu, ci doar născuți dintr-o 
altă ființă umană, este valabilă terminologia folosită în Faptele 
Apostolilor 17:28:  „Suntem din neamul lui …” , unde cuvântul 
grec este γενοσ (genos), cu semnificație de rudenie sau „gen” 
originat de Dumnezeu.

Fiind creați direct de Dumnezeu, îngerii au și ei dreptul să 
fie numiți „fii ai lui Dumnezeu” (Iov. 1:6; 2:1; 38:7; Psalm 29:1; 
89:6; Daniel 3:25) și „duhuri” (Psalm 104:4; Evrei 1:7,14).

Această scurtă lămurire ne ajută să interpretăm corect unul 
din pasajele adeseori controversate și rău înțelese: Geneza 
6:1-7. Ființele care sunt numite aici fii de Dumnezeu au fost 
interpretate uneori ca descendenți din neamul lui Set, singu-
ra seminție despre care se presupune că a rămas credincioasă 
standardelor de morală divină. O astfel de interpretare, deși 
atrăgătoare, nu este sprijinită de evidențele textului Scripturii. 
Unul dintre cele mai renumite manuscrise grecești ale tradu-
cerilor originalului ebraic, Septuaginta, pune chiar termenul 
de „îngerii” acolo unde la noi găsim expresia „fiii lui Dum-
nezeu” !

Incidentul descris în Geneza 6 reprezintă fără îndoială un 
act de neascultare al îngerilor. Avem de a face cu o categorie 
de îngeri împotrivitori față de Dumnezeu, care au încercat să-I 
saboteze planurile. Faptul că o astfel de „cădere” a existat în 
experiența unora din făpturile îngerești create de Dumnezeu 
ni se spune lămurit și în versetul 6 al epistolei lui Iuda: „El 
(Dumnezeu) a păstrat pentru judecata zilei celei mari, puși în 
lanțuri veșnice, în întunerec, pe îngerii care nu și-au păstrat 
vrednicia, ci și-au părăsit locuința.” Termenul οικετεριον 
(oiketerion) „locuința”, mai apare în Noul Testament doar o 
singură dată în 2 Corinteni 5:2 și definește un trup spiritual 
(posibil pentru noi doar după înviere): „Și gemem în cortul 



81

Chemarea începuturilor

acesta, plini de dorința să ne îmbrăcăm peste el cu locașul 
(οικετεριον) nostru ceresc.”

O altă referință despre „invazia” îngerilor în lumea murito-
rilor umani ne este dată în 1 Petru 3:20 și 2 Petru 2:4. Fără 
îndoială, pescarul Petru a învățat despre aceste realități din 
sfera cerească de la Domnul Isus însuși: „Domnul Isus a în-
viat în duh, în care S-a dus să propovăduiască duhurilor din 
închisoare, care fuseseră răzvrătite odinioară, când îndelunga 
răbdare a lui Dumnezeu era în așteptare, în zilele lui Noe, când 
se făcea corabia, în care au scăpat un număr mic de suflete, și 
anume opt.”  „Căci dacă n-a cruțat Dumnezeu pe îngerii care 
au păcătuit, ci i-a aruncat în Adânc, unde stau înconjurați de 
întunerec, legați cu lanțuri și păstrați pentru judecată, …”

Rezultatul încrucișării dintre „fiii lui Dumnezeu” și fete-
le oamenilor a dat naștere pe pământ la un fel de supra-rasă 
umană, numită în textul ebraic gibor și tradus la noi prin 
„viteji”, „oameni cu nume” (Gen. 6:4). Deși putem pune în 
seama acestor făpturi progresul tehnologic extraordinar ilus-
trat de mărturiile unor vestigii de dinainte de potop, influența 
genetică și morală asupra rasei umane a fost devastatoare. Un 
produs secundar a fost apariția „uriașilor”, adevărate ilustrații 
de alterare genetică folosite de Satan pentru a-i descuraja sau 
chiar nimici pe purtătorii planului mesianic.

Scopul acestei contaminări drăcești a fost să blocheze pla-
nul profetic și întruparea Mântuitorului promis în „sămânța 
femeii” (Gen. 3:15). Scriptura ne spune că, sub influența înge-
rilor căzuți: „răutatea omului era mare pe pământ și că toate 
întocmirile gândurilor din inima lui erau îndreptate în fiecare 
zi numai spre rău” (Gen. 6:5). Mai mult, întregul ecosistem 
planetar a fost alterat: „Pământul era stricat înaintea lui Dum-
nezeu, pământul era plin de silnicie, … căci orice făptură își 
stricase calea pe pământ” (Gen. 6:11-12).

Soluția lui Dumnezeu a fost o nimicire totală prin potop și 
o re-începere a rasei umane, prin familia lui Noe (Gen.6:9). 



82

Daniel Brânzei

Prin potop, Dumnezeu a distrus (de facto) ceea ce fusese deja 
distrus (de jure). În original se folosește același cuvânt (sa-
chat) și în Gen. 6:17 și în Gen. 6:11,12.

Relatarea din Geneza 6 nu este decât prima dintr-o serie 
întreagă de încercări disperate ale Diavolului de a bloca „în-
truparea” mântuitoare a lui Hristos.

Când Dumnezeu a ales să zdrobească capul șarpelui prin-
tr-un descendent din „sămânța femeii” Satan a vrut să infec-
teze întreaga rasă. Când Dumnezeu a ales familia lui Avraam 
ca instrument al binecuvântarii lumii, Satan s-a năpustit 
asupra acestei familii. Când Canaanul a fost ales ca leagăn al 
dezvoltării poporului ales, „uriașii” au împânzit țara. De două 
ori, (Gen. 12:10-20 și Gen. 20:1-18) Satan a încercat să alunge 
familia lui Avraam din Canaan prin intermediul secetei.

A treia oară, seceta i-a dus pe urmașii lui Avraam iarăși în 
Egipt, iar Satan a încercat să-i nimicească prin uciderea tutu-
ror pruncilor de parte bărbătească (Exod 1:10,15-16).

Când, dintre toți urmașii lui Avraam, Dumnezeu  l-a ales 
pe David ca seminție regală din care să se nască Mesia, Satan 
s-a aruncat furibund asupra acestei familii.  Încercarea lui era 
gata, gata să izbutească pe vremea lui Ioram, Ioahaz, Atalia și 
Ioas (2 Cronici 21-23). Printr-un joc politic de culise, Satan a 
căutat să suprime toți membrii familiei davidice. Când a ajuns 
la tron, obsedat cu posibilitatea unei lovituri de palat, Ioram 
„a omorât cu sabia pe toți frații săi” (2 Cron. 21:4). 

Satan a lucrat apoi prin dușmani din afara Israelului. O 
ceată de egipteni și arabi s-a suit apoi împotriva lui Ioram „și 
i-au luat fii, nevestele, așa încât nu i-a mai rămas alt fiu decât 
Ahazia, cel mai tânăr dintre ei” (2 Cron. 21:17). Acest Ahazia 
s-a născut dintr-o căsătorie a lui Iotam cu Atalia, o strănepoată 
de a lui Ahab, împăratul regatului de nord. Și prin această 
mezalianță politică Satan a căutat să producă decadență și dis-
trugere în regatul lui Iuda (2 Cron. 21:3-4). Alianța dintre Iuda 



83

Chemarea începuturilor

și Israel l-a târât pe Ahazia în război și i-a provocat în final 
moartea (2 Cron. 22:4-9). 

Căutând să folosească momentul, prin Atalia, Satan a omo-
rât atunci „tot neamul împărătesc al casei lui Iuda” (2 Cron. 
22:10). Întreaga promisiune mesianică era în prag să se 
prăbușească. „Dar Domnul n-a voit să piardă casa lui David, 
din pricina legământului pe care-l făcuse cu David” (2 Cron. 
21:7). „S-a întâmplat că, pe când Atalia îi omora pe toți cei din 
neamul împărătesc, Ioșebead, fata lui Ioram, nevasta preotu-
lui Iehoiada, și sora lui Ahazia, a luat pe Ioas, fiul lui Ahazia, 
care era doar un prunc în scutece, și l-a ascuns cu doica lui în 
odaia paturilor” (2 Cron. 22:11-12). Timp de șase ani (simbol 
numeric al puterii imperfecte a omului), pe tronul din Ieru-
salim a domnit Atalia, iar în poporul Domnului se întărea 
pe zi ce trece convingerea că Dumnezeu nu putuse să-și țină 
legământul făcut cu David. Întreg planul mesianic părea ratat. 
După acești șase ani, preotul Iehoiada „s-a îmbărbătat”, a mo-
bilizat preoții și Leviții și l-au pus pe tron pe Ioas, așezându-i 
pe cap cununa împărătească. Cu un împărat în vârstă de șapte 
ani și cu Atalia pedepsită exemplar, Dumnezeu a răsturnat din 
nou atacul Diavolului și … planul mesianic a mers mai departe 
(2 Cron. 23).

Un alt moment de cumpănă a fost în timpul lui Ezechia. 
Împăratul n-avea nici un fiu moștenitor când a fost de două 
ori în pericol de moarte; o dată atacat de împăratul Asiriei și a 
doua oară de chiar solul morții (Isaia 36; 38). El s-a rugat însă 
Domnului și a supraviețuit celor două atacuri (Psalm 136).

Altădată, în robia Babiloniană, Haman, folosit de Satan, 
a încercat din nou să-i omoare pe toți copiii lui Israel. Dum-
nezeu a intervenit însă încă o dată în chip magistral, iar 
din planurile exterminatoare nu a rămas în picioare decât 
spânzurătoarea pe care a fost atârnat însuși … Haman.

Când, la plinirea vremii, Fiul lui Dumnezeu a venit în lume, 
Maria a riscat să fie omorâtă cu pietre ca fecioarele vinovate 



84

Daniel Brânzei

cu copii din flori (Deut. 24:1). Dumnezeu a intervenit din nou, 
vorbindu-i lui Iosif în vis și primejdia a fost înlăturată. A ur-
mat apoi, furia drăcească a lui Irod și uciderea pruncilor. Mân-
tuitorul a fost ascuns de Dumnezeu pentru o vreme în Egipt.

Cu prilejul ispitirilor, Diavolul L-a îndemnat pe Isus la un 
soi de sinucidere, spunându-I să se arunce jos de pe streașina 
Templului. În Nazaret, Satan i-a întărâtat pe locuitori să-L 
arunce pe Domnul Isus în prăpastie de pe sprânceana munte-
lui pe care era zidită cetatea lor (Luca 4:29).

Mai târziu, Satan a stârnit în două rânduri furtuni pe mare 
ca să scufunde corabia în care călătorea Domnul.

În final, Satan a crezut că biruie, atârnându-L pe Fiul lui 
Dumnezeu pe cruce. Moartea Lui a fost pecetluită de piatra 
mormântului. A urmat însă învierea glorioasă și lumea văzută, 
ca și „duhurile din închisoare”, au aflat că „biruința este a 
Domnului”.

În acest lung șir de atacuri demonice, unirea fiiilor lui 
Dumnezeu cu fetele oamenilor, redată în capitolul 6 din Gene-
za, a fost doar primul episod dintr-o încleștare al cărei punct 
culminant s-a săvârșit la Calvar și al cărei deznodământ îl 
așteptăm să se întâmple.

Ca și Ioas altădată, Domnul Isus este acum „întronat” în 
Casa Domnului, „stă” și „așteaptă” ca vrăjmașii Lui să-I fie 
făcuți așternut al picioarelor Lui (Evrei 10:12-13), iar antu-
rajul Său a ieșit preoțește pe străzi, ca altădată Iehoiada, să-I 
anunțe biruința (2 Cron 23:3,13a).

De ce nu ne dă Biblia nici un nume al acestor „oameni cu 
nume“ rezultați din unirea fiilor lui Dumnezeu cu fetele oa-
menilor? De ce nu-i întâlnim în niciuna din spițele de neam 
consemnate în cartea Genezei? 

Din faptul că Biblia nu-i pomenește este foarte clar despre 
ce fel de „vitejie“ au dat ei dovadă. Lumea de dinainte de potop 
era dominată de personalități excepționale, renumite pentru 



85

Chemarea începuturilor

extraordinarele lor abilități, caracteristice unor ființe supra-
naturale. Au fost însă ființe demonice și Dumnezeu le-a tre-
cut numele sub tăcere. Au fost „oameni cu nume“ în ierarhiile 
lumii de atunci, dar făpturi fără valoare în cântarul dumnezei-
rii. „Fii lui Dumnezeu“ au adus omenirii cunoștințe la care alt-
fel nu ar fi avut acces. Unele dintre acestea au supraviețuit și 
dincoace de potop, prin familia lui Noe. Aduceți-vă aminte că 
Iov dă dovadă de cunoștințe admirabile despre constelațiile 
cerești și interacțiunea dintre ele și ceea ce se întâmplă pe 
pământ:

„El a făcut Ursul-Mare, Luceafărul de seară şi 
Raliţele, şi stelele din ținuturile de miazăzi“ (Iov 
9:9).

Pentru că am pomenit deja despre piramidele din Egipt, 
se cade să spunem și legătura lor astrologică cu constelația 
Orion (centura lui Orion). Felul în care au fost ele așezate 
una față de alta respectă simetric exact felul în care apar pe 
cer cele trei stele mari din constelația celestă. „Specialiștii“ 
în domeniu pretind că cele trei piramide așezate exact în mi-
jlocul pământului (ca repartiție a masei uscatului) reprezintă 
„semnătura“ celor ce s-au coborât din această constelație ca 
să ajute populația lumii. Este foarte mult „supranatural“ în 
construcția piramidelor. Cea mare, supranumită convențional 
„a lui Keops“ sau Cufu, este aliniată spre Nord cu o eroare de 
numai 3/60 dintr-un grad geometric. 

Cunoștințele păstrate latent în omenirea de după potop 
n-au fost negate de Dumnezeu. Dimpotrivă! Iată ce spune 
Creatorul când îl pune pe Iov înainte cu minunile creației și cu 
providența Lui minunată pe pământ:

„Poți să înnozi tu legăturile Găinușei
sau să dezlegi frânghiile Orionului? 
Tu faci să iasă la vremea lor semnele zodiacului
şi tu cârmuiești Ursa-Mare cu puii ei?



86

Daniel Brânzei
Cunoști tu legile cerului? Sau tu îi orânduiești 
stăpânirea pe pământ?“ (Iov 38:31-33).

Ultima afirmație, „îi orânduiești stăpânirea pe pământ“ a 
fost luată ca premisă falsă pentru pseudo-știința astrologiei, 
cu horoscopul ei mincinos. Biblia nu prezintă un „determi-
nism astral“, ci o responsabilitate personală totală.

Profetul Isaia citează și el din cunoștințele pe care le aveau 
oamenii de atunci despre astronomie:

„Căci stelele cerurilor şi Orionul nu vor mai 
străluci; soarele se va întuneca la răsăritul lui şi luna 
nu va mai lumina“ (Isaia 13:10).

Orionul, constelația după care au fost ridicate simetric cele 
trei mari piramide din Egipt este amintită și în cartea profetu-
lui Amos:

„El a făcut Cloșca-cu-Pui şi Orionul, El preface 
întunericul în zori, iar ziua în noapte neagră; El 
cheamă apele mării şi le varsă pe fața pământului: 
Domnul este Numele Lui“ (Amos 5:8).

Astfel de rămășițe ale revelației primare se găsesc și la 
alte popoare care vorbesc despre un potop de ape. În vatra 
străvechii Mesopotamii au fost găsite 18 tablete cu manuscri-
sul unei liste care amintește despre opt regi coborâți din cer 
care au domnit în cinci cetăți de pe pământ și au dispărut din 
cauza potopului. Cea mai veche tabletă este de acum 4.000 de 
ani.

La urma urmei, nu numai grecii, dar toți ceilalți oameni din 
popoarele lumii sunt urmași ai lui … Noe, fie prin Sem, fie prin 
Ham, fie prin Iafet. Nu este deci de mirare că toți au păstrat, 
într-o formă sau alta, o revelația reziduală comună.

Progresul tehnologic material extraordinar al civilizației de 
dinainte de potop, propulsat de folosirea unor forme de ener-
gie pe care nu le mai cunoaștem azi, a fost o încercare „de a 



87

Chemarea începuturilor

reface raiul pe pământ“ fără implicarea lui Dumnezeu și de a 
împiedica întruparea lui Mesia într-o omenire demonizată. 

Satanah, vrăjmașul lui Dumnezeu, a urmărit și urmărește 
și azi să ofere universului priveliștea unei împărății paralele 
al cărei stăpânitor să fie el. „Șarpele cel vechi“ caută să-i 
convingă pe oameni că nu au nevoie de Dumnezeu pentru ac-
cesul la fericire și la împlinirea personală.

Istoricul grec Herodot scrie despre „Atlantida“, o insulă 
populată de un fel de semizei posesori ai unor cunoștințe 
superioare și care au produs o civilizație cu totul superioară. 
Pervertită în legendă, realitatea de atunci este sâmburele de 
adevăr în jurul căruia s-a țesut și legenda lui Prometeu, care 
ar fi adus oamenilor focul ceresc și a fost apoi pus în lanțuri și 
pedepsit crunt pentru gestul său. 

Un element care explică într-o oarecare măsură saltul rapid 
de civilizație de dinainte de potop a fost și durata extrem de 
lungă a vieții celor de atunci. Cinci sute de ani, șase sute de 
ani, șapte sute de ani, nouă sute de ani, au înlesnit acumularea 
unor cunoștințe enciclopedice. Coeficientul de inteligență al 
oamenilor care au trăit atunci a fost mult mai mare pentru că 
nu intrase încă în oameni degradarea și decreptitudinea care 
ne afectează astăzi. (Dacă și astăzi am trăi matusalemic, majo-
ritatea am absolvi măcar o universitate și ar fi plină lumea de 
invențiile noastre!) 

Aceeași durată lungă a vieții a dus rapid și la o explo-
zie demografică. La o rată a natalității de doar 5-16 copii de 
familie (ceea ce este improbabil de puțin pentru cât trăiau 
oamenii de atunci), omenirea dinainte de potop ar fi putut 
avea statistic între 5 sute de mii și 4 miliarde de oameni. Este 
o imagine la care ne gândim foarte puțin astăzi, păcăliți cu 
poveștile științifice despre „comuna primitivă“.  Există relicve 
de civilizație care-i plasează pe oamenii de atunci sub pădurile 
de nepătruns ale Amazonului și chiar în ținuturile înghețate 
astăzi de la pol.



88

Daniel Brânzei

Durata extrem de lungă a vieții și sănătatea întâilor oameni 
sunt subînțelese în dialogul dintre Dumnezeu și Cain, după ce 
acesta l-a ucis pe Abel:

„Ce ai făcut? Glasul sângelui fratelui tău strigă din 
pământ la Mine. Acum, blestemat ești tu, izgonit din 
ogorul acesta, care şi-a deschis gura ca să primească 
din mâna ta sângele fratelui tău! Când vei lucra 
pământul, să nu-ți mai dea bogăția lui. Pribeag 
şi fugar să fii pe pământ.” Cain a zis Domnului: 
„Pedeapsa mea e prea mare ca s-o pot suferi. Iată 
că Tu mă izgonești azi de pe fața pământului; eu va 
trebui să mă ascund de Fața Ta şi să fiu pribeag şi 
fugar pe pământ, şi oricine mă va găsi mă va omorî” 
(Geneza 4:10-14).

Expresia „oricine mă va omorî“ presupune existența unei 
mulțimi de alți descendenți ai lui Adam. De acolo și-a luat de 
altfel Cain și nevasta (Geneza 4:17). Despre lumea de atunci 
citisem una din precizările apostolului Petru. Iată ce ne-a lăsat 
scris pescarul acesta fără studii superioare:

„Hristos, de asemenea, a suferit odată pentru 
păcate, El, Cel neprihănit, pentru cei nelegiuiți, 
ca să ne aducă la Dumnezeu. El a fost omorât în 
trup, dar a fost înviat în duh, în care S-a dus să 
propovăduiască duhurilor din închisoare, care 
fuseseră răzvrătite odinioară, când îndelunga 
răbdare a lui Dumnezeu era în așteptare, în zilele 
lui Noe, când se făcea corabia în care au fost scăpate 
prin apă un mic număr de suflete, şi anume opt“ (1 
Petru 3:18-20).

Progresul celor de atunci a fost înlesnit și de faptul că 
oamenii trăiau toți la un loc,  când tot uscatul era la un loc 
și continentele nu existau (Geneza 10:25; 1 Cronici 1:19). 
Capacitățile mentale și fizice deosebite ale celor de dinainte 
de potop au fost însoțite de o totală perversiune a moralei. 
Conștiința umană a fost modificată parcă din pricina unui 



89

Chemarea începuturilor

alt cod genetic și „răutatea omului a ajuns mare pe pământ, 
… toate întocmirile gândurilor din inima lui erau îndreptate 
în fiecare zi numai înspre rău“ (Gen. 6:5). Contaminarea a 
pătruns apoi la toate făpturile create, astfel încât „pământul 
era stricat; căci orice făptură își stricase calea pe pământ“ 
(Gen. 6:12). 

Hotărât să spele această rușine de pe fața pământului, 
Dumnezeu a ales să strămute rasa umană dincolo de distru-
gerea totală de sub apele potopului prin familia neprihănitului 
Noe. 

Păstrat prin suveranitatea lui Dumnezeu separat de conta-
minarea generală, Noe a devenit astfel primul profet din isto-
rie. Subiectul pe care i l-a dat Dumnezeu să-l vestească a fost 
„neprihănirea“ și „judecata necruțătoare pentru păcat“. Dum-
nezeu și-a manifestat astfel „harul“ și, în dragostea Sa, le-a 
mai dat creaturilor încă o posibilitate de salvare prin pocăință 
și întoarcere la voia Sa. Timp de o sută douăzeci de ani, Dum-
nezeu l-a pus pe Noe să predice acest mesaj și a așteptat să 
vadă ce fac oamenii. Din păcate, în sensul cel mai real al aces-
tei expresii, oamenii și-au bătut joc și de mesagerul Noe și de 
mesajul profetic adus de el.

Biblia ne spune că Enoh a născut un copil la vârsta 
de șaizeci și cinci de ani și i-a pus numele Metusala, care 
înseamnă „se va întâmpla atunci când va muri el“. (Gen. 5:21-
27). Numele a fost un avertisment, iar durata vieții copilului a 
fost cât a durat așteptarea harului divin pentru ca oamenii să 
se întoarcă la El, nouă sute șaizeci și nouă de ani.  Metusala a 
fost omul care a trăit cel mai mult dintre toți cei menționați 
în Biblie, pentru că Dumnezeu a avut „o îndelungă răbdare 
pentru voi, şi dorește ca nici unul să nu piară, ci toți să vină la 
pocăință.“ (2 Petru 3:9).

Când a murit Metusala a început să plouă, o ploaie cu 
picături mari, au pornit șuvoaiele, au început inundațiile și s-a 
pornit … potopul. Nepotul lui Metusala, Noe, a intrat în cora-



90

Daniel Brânzei

bie și Dumnezeu a închis ușa după el. Se terminase vremea ha-
rului și începuse vremea cumplită a pedepsei. Trecuseră cam 
1656 de ani de la Creație.

„În anul al șase sutelea al vieții lui Noe, în luna a 
doua, în ziua a șaptesprezecea a lunii, în ziua aceea, 
s-au rupt toate izvoarele Adâncului celui mare şi 
s-au deschis stăvilarele cerurilor. Ploaia a căzut 
pe pământ patruzeci de zile şi patruzeci de nopți“ 
(Geneza 7:11-12).

Orice final tragic poartă în el și fereastra unui nou început 
al harului. Potopul a înecat o lume nelegiuită, dar Dumnezeu 
i-a strămutat pe aleșii Lui dincolo de moartea generală, într-
o nouă formă de existență, diferită ca și condiții de viață, dar 
nelipsită de grija lui Dumnezeu.

Lumea de după potop

Noul Testament ne confirmă că opt suflete din familia lui 
Noe au supraviețuit în corabie dincolo de pedeapsa teribilă a 
potopului (1 Petru 3:18-22).

După potop, Dumnezeu a așezat în nori semnul curcubeu-
lui și a promis că nu va mai nimici vreodată întreg pământul 
prin ape mari. Această realitate ne face să susținem că potopul 
a fost pe toată fața pământului. Altfel, inundații catastrofale pe 
arii geografice mai mici, care s-au petrecut în multe alte ocazii 
în istorie, ar contrazice promisiunea lui Dumnezeu. Este inte-
resant că pentru apariția curcubeului trebuie să avem lumină 
și apa ploii. Curcubeul este o refractare a luminii prin sferele 
picăturilor de ploaie. Lumina și apa sunt cele două elemente 
esențiale necesare pentru apariția și susținerea vieții. Ele 
se găsesc, după câte știm noi deocamdată, numai pe planeta 
pământ. Curcubeul a fost însoțit de promisiunea lui Dum-
nezeu nu numai că nu va mai distruge pământul prin interme-
diul apei, ci și că le va asigura oamenilor condițiile necesare 



91

Chemarea începuturilor

pentru o viață îmbelșugată. Tot cu acea ocazie, Dumnezeu 
a subliniat și valoarea vieții omenești și a instituit pedeapsa 
capitală pentru omor:

„Creșteți, înmulțiți-vă, şi umpleți pământul. S-
apuce groaza şi frica de voi pe orice dobitoc de pe 
pământ, pe orice pasăre a cerului, pe tot ce se mișcă 
pe pământ şi pe toți peștii mării: vi le-am dat în 
mâinile voastre! Tot ce se mișcă şi are viață, să vă 
slujească de hrană: toate acestea vi le dau, ca şi iarba 
verde. 

Numai carne cu viața ei, adică sângele ei, să 
nu mâncați. Căci voi cere înapoi sângele vieților 
voastre; îl voi cere înapoi dela orice dobitoc; şi voi 
cere înapoi viața omului din mâna omului, din mâna 
oricărui om, care este fratele lui. 

Dacă varsă cineva sângele omului, şi sângele lui să 
fie vărsat de om; căci Dumnezeu a făcut pe om după 
chipul Lui“ (Gen. 9:1-6).

Potopul a fost un eveniment unic în istoria planetei. 
Decadența a fost repetată însă de multe ori. Profețind despre 
sfârșitul istoriei, Isus Christos a anunțat că oamenii vor repeta 
evoluția străveche spre rău și va avea loc o altă selecție:

„Cum s-a întâmplat în zilele lui Noe, aidoma se va 
întâmpla şi la venirea Fiului omului. În adevăr, cum 
era în zilele dinainte de potop, când mâncau şi beau, 
se însurau şi se măritau până în ziua când a intrat 
Noe în corabie şi n-au știut nimic, până când a venit 
potopul şi i-a luat pe toți, tot așa va fi şi la venirea 
Fiului omului. 

Atunci, din doi bărbați care vor fi la câmp, unul 
va fi luat şi altul va fi lăsat. Din două femei care vor 
măcina la moară, una va fi luată şi alta va fi lăsată “ 
(Matei 24:37-41).

Solomon a avut dreptate: Nu este nimic nou sub soare!



92

Daniel Brânzei

4. TURNUL BABEL – GENEZA 11

Când parcurgi lista generațiilor fiilor lui Noe din Geneza 10, 
nu se poate să nu observi existența unui individ cu numele de 
„Nimrod”. Sonoritatea acestui nume este foarte asemănătoare 
cu cea a cuvântului ebraic „Marad”, care înseamnă rebel, 
răzvrătit, războinic. Textul din Geneza 10:8-9 face un adevărat 
joc de cuvinte prin asocierea acestor două cuvinte:

„Cuș a născut și pe Nimrod: el este acela care a 
început să fie puternic pe pământ. El a fost un viteaz 
vânător înaintea Domnului”.

Versetul următor, 10, enumeră orașele peste care s-a întins 
domnia lui și primul de care dăm este … Babilonul, prima ce-
tate zidită de oameni după epocala catastrofă a potopului lui 
Noe. Gândiți-vă la aceasta: Babilonul a fost prima aglomerare 
urbană de după potop, iar numele celui care a ctitorit-o are 
semnificația de „rebel”! Ce rezumat simbolic pentru direcția 
pe care a apucat-o umanitatea de atunci! Ni se spune că omul 
acesta a mai zidit și alte cetăți:

„El a domnit la început peste Babel, Erec, Acad și 
Calne, în țara Șinear” (Gen. 10:10).

Șinear este câmpia aluvionară din sudul Irakului modern, 
între Bagdadul de azi și golful în care se varsă Tigrul și Eufra-
tul. Șinear este regiunea, Babilon este cetatea, Nimrod este în-
temeietorul, iar clădirea principală este turnul Babel. Capitolul 
10 este trecut cu vederea de cei superficiali. Având în vedere 
preocuparea de a ne da cât se poate de scurt evenimentele de 
atunci, genealogiile din capitolul 10 sunt strict esențiale. Dacă 
veți număra, veți vedea că ne sunt date un total de 70 de nea-
muri descendente din Noe, din care s-a tras umanitatea după 
potop. 

„Acestea sunt familiile fiilor lui Noe, după spița 
neamului lor, după neamurile lor. Şi din ei au ieșit 



93

Chemarea începuturilor
neamurile care s-au răspândit pe pământ după 
potop“ (Geneza 10:32).

O reprezentare grafică face cât o mie de cuvinte. Iată una 
care este scara generațiilor de oameni de la Adam până la 
Moise.

 Ceea ce este surprinzător și senzațional este că Noe, tatăl 
tuturor celor de după potop, a fost încă în viață când a fost 
ridicat turnul Babel și când „s-a împărțit pământul“ și s-au 
format continentele pe vremea lui Peleg (Geneza 10:25). Vă 
închipuiți tristețea lui Noe când i-a văzut pe cei născuți în 
familia lui pormiți pe căi greșite? Puteți auzi avertizările lui 



94

Daniel Brânzei

pentru ei? Puteți măsura resemnarea lui și dreptatea pe care a 
dat-o cuvintelor lui Dumnezeu care a zis:

„Nu voi mai blestema pământul din pricina 
omului, pentru că întocmirile gândurilor din inima 
omului sunt rele din tinereţea lui, şi nu voi mai lovi 
tot ce este viu, cum am făcut“ (Geneza 8:21).

Terah, tatăl lui Avraam l-a mai prins încă în viață pe Noe! 
Sem, fiul lui Noe, a trăit un uluitor număr de 502 ani după 

pătop. Mai mult, el trăise 98 de ani înainte de potop și, ast-
fel, cunoștea bine viața și condițiile antediluviene. Acest fiu 
al lui Noe a văzut nașterea și moartea lui Avraam, apoi a mai 
trăit încă 35 de ani. A murit în 1.846 înainte de Christos. Iacov 
și Esau aveau deja 50 de ani când a murit Sem. Nu se poate 
spune că cei de după potop au fost lăsați fără mărturie de către 
Dumnezeu ... Noe a fost de față când s-a ridicat Nimrod, per-
sonajul scos în relief și căruia Geneza îi acordă două versete:

„Cuş a născut şi pe Nimrod: el este acela care a 
început să fie puternic pe pământ. El a fost un viteaz 
vânător înaintea Domnului; iată de ce se zice: „Ca 
Nimrod, viteaz vânător înaintea Domnului.” El a 
domnit la început peste Babel, Erec, Acad şi Calne, 
în țara Şinear. Din țara aceasta a intrat în Asiria; a 
zidit Ninive, Rehobot-Ir, Calah şi Resen între Ninive 
şi Calah; aceasta este cetatea cea mare“ (Geneza 
10:8-12).

Acest personaj mai este amintit și în 1 Cronici 1:9 („Cuş a 
născut pe Nimrod; el a început să fie puternic pe pământ.“) și 
Mica 5:6 („Ei vor pustii țara Asiriei cu sabia şi țara lui Nimrod 
cu sabia scoasă din teacă. Ne va izbăvi astfel de asirian când va 
veni în țara noastră şi va pătrunde în ținutul nostru“).

Nimrod a căutat să răstoarne ordinea mondială stabilită 
de Dumnezeu. Anunțul oficial făcut de Dumnezeu îl făcea pe 
Ham și pe urmașii lui să slujească lui Sem și Iafet:



95

Chemarea începuturilor
„Şi a zis:

„Blestemat să fie Canaan!
Să fie robul robilor fraților lui!”

El a mai zis:

„Binecuvântat să fie Domnul, Dumnezeul lui Sem,
Şi Canaan să fie robul lui!
Dumnezeu să lărgească locurile stăpânite de Iafet.
Iafet să locuiască în corturile lui Sem,
Şi Canaan să fie robul lor!” (Geneza 9:25-27).

Nimrod, strănepot al lui Ham, a contestat ordinea stabilită 
de Dumnezeu și a întemeiat primul imperiu. Din el a fost 
sămânța din care s-a ridicat Turnul Babel ca o „poartă a zei-
lor“ (în limba acadiană) prin care fiii lui Dumnezeu (Geneza 
6) să se poată coborî iar în mijlocul oamenilor. Spre marea 
lor surpriză însă, așa cum vom vedea în Geneza 10, pe această 
poartă a zeilor S-a „coborât să vadă ce fac ei“ însuși Dum-
nezeu! Cu „împotrivitorul“ Nimrod a început Babilonul și cu 
un alt împotrivitor antichrist se va prăbuși Babilonul cel mare 
din Apocalipsa. Ce începe în Geneza se termină în vremea 
sfârșitului.

O altă informație prețioasă pentru istoria omenirii ne este 
dată despre Peleg, care a purtat un nume ciudat:

„Lui Eber i s-au născut doi fii: numele unuia era 
Peleg (împărțire), numit așa pentru că pe vremea lui 
s-a împărțit pământul“ (Geneza 10:25).

Această derivă continentală s-a petrecut după Turnul Ba-
bel, astfel se explică de ce locuitorii din America de Nord au 
fost „descoperiți“ vorbind alte limbi decât cei din America de 
Sud. Dacă ar fi fost descendenții unora care au migrat dinspre 
Europa sau Asia, ei ar fi vorbit toți cam aceiași limbă.

Să trecem acum la capitolul 11:



96

Daniel Brânzei
„Tot pământul avea o singură limbă și aceleași 

cuvinte. Pornind ei înspre răsărit, au dat peste o 
câmpie în țara Șinear; și au descălecat acolo” (Gen. 
11:1-2).

Se pune întrebarea: „Cine-i mâna pe ei înspre răsărit?” 
Cine este acela care s-a pus în fruntea lor și le dirijează mersul. 
Capitolul precedent ne-a dat deja răspunsul: Nimrod.

Valul omenirii care se deplasează spre răsărit este mânat de 
Nimrod care formează cea dintâi cetate de după potop: Babi-
lonul. Iată care i-a fost motivația și iată care le-a fost dorința:

„Și au zis unul către altul: „Haidem! Să facem 
cărămizi, și să le ardem bine în foc”.  Și cărămida 
le-a ținut loc de piatră, iar smoala le-a ținut loc de 
var. Și au mai zis: „Haidem! Să ne zidim o cetate și 
un turn al cărui vârf să atingă cerul, și să ne facem 
un nume, ca să nu fim împrăștiați pe toată fața 
pământului” (Gen. 11:3-4).

Acest text este o „declarație-program” și reprezintă trei 
raționamente pentru care a trebuit să existe o cetate și un turn 
în locul numit Babilon:

1. Oamenii de atunci au vrut salvare: „Un turn care să 
atingă cerul”. Expresia „Turnul Babel” nu se află în textul 
Bibliei, decât sub forma unui subtitlu adăugat mai târziu. 
„Babel” se poate traduce prin „poarta lui Dumnezeu” (Babilu 
– în limba acadiană) sau „șarpele inelat”, din pricina formei 
în spirală pe care se presupune că a avut-o. În ebraică, „balal” 
înseamnă „încurcătură, confuzie” (Gen. 11:9).

Turnul din valea Șinear a reprezentat încercarea oame-
nilor de a construi o punte între locul „căderii lor” și „cerul 
prezenței lui Dumnezeu”. De la pământ până la cer: „un turn 
al cărui vârf să atingă cerul”.



97

Chemarea începuturilor

Nimrod și oamenii de atunci nu s-au supus limitărilor sta-
bilite de Dumnezeu, după momentul căderii în păcat. Zidirea 
turnului a fost echivalentă cu adunarea tuturor resurselor 
umane de atunci pentru ca, prin puterile lor, oamenii să-L 
oblige pe Dumnezeu să-i reintegreze în ordinea cosmică. Exa-
minat ușuratic și printr-un complex de falsă superioritate, pa-
sajul ne-ar putea duce pe o pistă falsă, subliniindu-ne aparent 
incapacitatea omenirii de atunci de-a înțelege legile fizicii și 
dimensiunile realității în care trăiau. Este clar că toată masa 
planetei pământ nu le-ar fi fost de ajuns oamenilor de atunci 
ca să facă un turn suficient de înalt pentru a străbate galaxiile 
spațiului cosmic. Turnul Babel n-ar fi putut niciodată să-și 
atingă scopul, dacă o punte materială între pământ și cer ar fi 
fost adevăratul scop al construirii lui.

Amănuntul care ne arată că turnul a urmărit o altfel de di-
mensiune este că Dumnezeu nu-și bate joc de oameni și nici 
nu le declară inițiativa drept o imposibilitate. Dimpotrivă! El 
declară că ce doreau ei ar fi fost foarte posibil și chiar probabil 
de realizat:

„Domnul S-a coborât să vadă cetatea și turnul, pe 
care-l zideau fiii oamenilor. Și Domnul a zis: „Iată, ei 
sunt un singur popor, și toți au aceeași limbă; și iată 
de ce s-au apucat; acum nimic nu i-ar împiedica să 
facă tot ce și-au pus în gând” (Gen. 11:6).

Turnul Babel din cetatea Babilonului așezat în câmpia 
Șinear a fost un fel de „portal cosmic”, un observator astro-
nomic-religios prin care creaturile de pe pământ urmăreau să 
se asocieze cu „puterile văzduhului” despre care ne vorbește 
Noul Testament, extratereștrii supranaturali ostili ordinii 
lui Dumnezeu și atrași de arhanghelul Lucifer în răscoala lui 
spirituală. Nimrod și omenirea de atunci erau nostalgici după 
combinarea dintre „îngerii lui Dumnezeu și fetele oamenilor” 
care produsese vremuri de nemaiauzit progres, este drept, 
„cu foarte puternice tente demonice”. Turnul era și realizabil 



98

Daniel Brânzei

și profund religios în întrebuințarea lui. Religia lui urmărea 
însă să fie „închinarea la Satan” și pătrunderea, prin această 
alianță, în dimensiunile pierdute ale „supranaturalului”.

„Salvarea” pe care o dorea Nimrod era ieșirea din „starea 
noastră smerită” despre care vorbește Pavel și reintegrarea 
prin forță în sferele civilizațiilor cerești:

„El va schimba trupul stării noastre smerite, și-l 
va face asemenea trupului slavei Sale, prin lucrarea 
puterii pe care o are de a-Și supune toate lucrurile” 
(Filip. 3:21).

„Ba încă, cineva a făcut undeva următoarea 
mărturisire: „Ce este omul, ca să-ți aduci aminte 
de el, sau fiul omului, ca să-l cercetezi? L-ai făcut 
pentru puțină vreme mai prejos de îngeri …” (Evrei 
2:6-7).

De ce le-a blocat Dumnezeu calea aceasta spre salvare? 
Pentru că alternativa Babilonului n-ar fi fost de fapt o „sal-
vare”, ci o alegere rea cu consecințe eterne. Oprirea construi-
rii turnului a fost un gest al dragostei și înțelepciunii divine, 
după cum tot așa fusese și alungarea din paradis și potopul de 
pe vremea lui Noe. Toate aceste trei pedepse au fost lucrarea 
harului lui Dumnezeu. Prin alungarea din paradis ni s-a in-
terzis accesul la pomul vieții, care ar fi dat un caracter etern 
înstrăinării noastre de Dumnezeu; am fi început „moartea a 
doua” cu consecințele ei ireversibile.

Oprirea construirii turnului Babel a blocat accesul omenirii 
„pe ușa din dos” în universul spiritual cosmic și alianța dintre 
urmașii lui Noe și aceia care pervertiseră creația de pe pământ 
înainte de potop.

2. Oamenii de atunci au vrut semnificație: „Și să ne facem 
un nume!” În Biblie, numele nu sunt doar o colecție plăcută 
de sunete, ci formulări care ascund în ele destăinuiri des-



99

Chemarea începuturilor

pre identitatea și destinul cuiva. Un „nume” reprezintă o 
anumită „stare”, o „calitate” care-l face deosebit de ceilalți. 
Îndepărtarea de Creator a dus creatura în rătăcire. Alungarea 
din paradis le-a produs oamenilor o teribilă criză de identi-
tate. Nemaifiind „ai Domnului”, ei ajunseseră să se simtă „ai 
nimănui”. Aceasta era ceea ce simțeau și resimțeau dureros în 
inimi. A reintra în sferele cerești prin propriile puteri era echi-
valent cu a-I spune lui Dumnezeu: „Am făcut-o și fără Tine. 
Am realizat-o prin puterile noastre. Ne-am făcut singuri un 
nume mare printre creaturile cerului”. Dumnezeu știa criza 
de semnificație prin care trecea omenirea și avea pregătită o 
cale pentru rezolvarea acestei probleme. În capitolul imediat 
următor citim că Dumnezeu l-a chemat pe Avraam tocmai cu 
scopul acesta:

„Domnul zisese lui Avram: „Ieși din țara ta, din 
rudenia ta, și din casa tatălui tău, și vino în țara pe 
care ți-o voi arăta. Voi face din tine un neam mare, 
și te voi binecuvânta; Îți voi face un nume mare, … “ 
(Gen. 12:1-2).

Identitatea veritabilă se definește în funcție de ceva sau de 
cineva. Orice identitate definită față de lucruri sau situații este 
falsă și efemeră. Numai identitatea definită față de Creatorul 
universului, este și va rămâne pururi adevărată. Dumnezeu 
este un punct de reper universal pentru toate făpturile. Proble-
ma identității umane, rezolvată pentru Avraam prin chemarea 
lui, va fi rezolvată de Dumnezeu în final pentru toți aceia care 
s-au întors prin credință la El. Despre aceasta ne spune Dom-
nul Isus în cartea Apocalipsei:

„Celui ce va birui, îi voi da să mănânce din mana 
ascunsă, și-i voi da o piatră albă, și pe piatra aceasta 
este scris un nume nou, pe care nu-l știe nimeni 
decât acela care-l primește” (Apocalipsa 2:17).



100

Daniel Brânzei
„Pe cel ce va birui, îl voi face un stâlp în Templul 

Dumnezeului Meu și nu va mai ieși afară din el. Voi 
scrie pe el Numele Dumnezeului Meu și numele 
cetății Dumnezeului Meu, noul Ierusalim, care 
are să se coboare din cer de la Dumnezeul Meu și 
Numele Meu cel nou” (Apocalipsa 3:12).

Semnificația noastră eternă va fi dată de această întreită 
identitate: pe noi va fi „scris”: „Numele Dumnezeului Meu”, 
„numele cetății Dumnezeului Meu”, și „Numele Meu cel nou”. 
Un veritabil „Social Security Number” cu trei seturi de numere 
… Inițiativa lui Nimrod și a oamenilor din Babilon urmărea 
dobândirea unei identități false, obținute prin uzurpare. Era 
calea propusă de Lucifer.

3. Oamenii de atunci au vrut siguranță: „ … ca să nu fim 
împrăștiați pe toată fața pământului”. Condițiile lumii de 
după cădere și potop erau grele și locurile erau periculoase. 
Există o putere în mulțime și un sentiment de siguranță în 
aglomerația unei mulțimi. Chiar așa a sunat și deviza din 
Internaționala comuniștilor: „De ce uitați că-n voi e număr și 
putere”?

Formarea unor mari aglomerări umane era însă în directă 
contradicție cu porunca pe care le-o dăduse Dumnezeu oa-
menilor: „Iar voi, creșteți și înmulțiți-vă, răspândiți-vă pe 
pământ, și înmulțiți-vă pe el!” (Gen. 9:7). Nimrod a ales să nu 
se supună acestei porunci divine, de parcă i-ar fi spus lui Dum-
nezeu: „Nu sunt de acord cu planurile Tale. Avem noi unul mai 
bun. Vom sta aici împreună și nu vom merge nicăieri”.

Nimrod și-a ridicat pumnul spre Dumnezeu și i-a zis: „N-
avem nevoie de Tine! Nu Te vrem! Vrem să trăim așa cum 
hotărâm noi. Vom face ce ne place, când ne place și cum ne 
place. Vom trăi fără Tine”.



101

Chemarea începuturilor

Din momentul acesta, Babilonul și-a definit un caracter 
anume: este cetatea mândriei, a rebeliunii față de Dumnezeu, 
a împotrivirii față de planurile Lui și a construirii unor alter-
native proprii pentru soluționarea problemelor omenirii.

Știm ce s-a întâmplat atunci. Dumnezeu a venit, a văzut 
și a spulberat planurile lui Nimrod. Prin încurcarea lim-
bilor, Dumnezeu i-a împrăștiat cu forța pe toată suprafața 
pământului. La Turnul Babel, Dumnezeu le-a dat oamenilor 
prima dată darul limbilor, dar nu le-a dat și traducător. 

Cincizecimile au fost repetarea fenomenului de la Babel. 
Dumnezeu poate face instantaneu pe cineva să vorbească în-
tr-o altă limbă. La Babel a fost vorba de o pedeapsă, la Ieru-
salim a fost vorba de înlăturarea acestei pedepse a divizării și 
împrăștierii din pricina diferitelor limbi vorbite. 

Lingvistic și psihologic, fiecare națiune a lumii își poate 
trasa drumul înapoi spre același punct de origine: Babilonul 
străvechi. De acolo au început toate problemele noastre.

Concluzii:

Din capitolele analizate până acum în cartea Genezei ve-
dem două principii la lucru. Cel dintâi este sfințenia lui Dum-
nezeu care vine să pedepsească păcatul. Dacă n-ar face-o, 
Dumnezeu n-ar mai fi bun. Prin caracterul Său, Dumnezeu 
trebuie să repare sau să înlăture răul. Și El o face de fiecare 
dată. Dumnezeu i-a pedepsit pe Adam și Eva, l-a pedepsit pe 
Cain, a pedepsit omenirea păcătoasă prin potop și i-a pedepsit 
pe cei ce se apucaseră să ridice Turnul Babel. Să nu uităm că 
El poate oricând să șteargă iar de pe fața pământului întrea-
ga rasă umană. Biblia ne spune că așa va și face la vremea 
sfârșitului. Domnul Isus ne-a anunțat că va fi „aidoma ca în 
zilele lui Noe“.

Paralel cu pedeapsa vedem activ și un al doilea principiu: 
harul binevoitor care găsește încă o cale ca să ne treacă dinco-



102

Daniel Brânzei

lo de pedeapsă. Lui Adam și Eva, Dumnezeu le-a făcut haine, 
ca să le acopere rușinea și goliciunea. Chiar și în cazul lui Cain, 
Dumnezeu i-a pus un semn pe frunte ca nimeni să nu se atingă 
de el. În cazul generației lui Noe, o rămășiță a fost salvată în 
corabie și din urmașii lor se va continua lanțul generațiilor de 
neprihăniți din care va veni, la vremea împlinirilor, soluția lui 
Dumnezeu pentru toate problemele cauzate de păcat, Mesia – 
Isus Christos. La Babel, Dumnezeu nu vine să nimicească, ci 
doar să-i incapaciteze și să-i împrăștie ca să nu mai poată rea-
liza ceea ce-și puseseră în minte.

Conflictul acesta dintre dreptatea sfințeniei lui Dum-
nezeu care-L obligă să pedepsească și harul care-L face să ne 
dorească binele va continua să meargă în paralel pe tot par-
cursul Vechiului Testament. Conflictul dintre aceste două 
principii se va rezolva în Noul Testament la Cruce. Moartea lui 
Isus Christos a fost evenimentul care a satisfăcut amândouă 
principii divine și ne-a pus la dispoziție soluția lui Dumnezeu 
pentru eternitatea noastră fericită.

Primele 11 capitole ale cărții Geneza ne dau doar câteva 
evenimente selectate din primii 2.000 de ani de existență ai 
omenirii. Este clar că Dumnezeu n-a dorit să știm decât ceea 
ce ne este necesar pentru orientarea noastră în principiile 
majore după care guvernează El lumea. Multe alte evenimente 
s-au petrecut atunci și mulți „oameni cu nume“ s-au perindat 
pe scena protoistoriei omenirii: 

„Uriaşii erau pe pământ în vremurile acelea şi 
chiar şi după ce s-au împreunat fiii lui Dumnezeu 
cu fetele oamenilor şi le-au născut ele copii; aceştia 
erau vitejii care au fost în vechime, oameni cu 
nume“ (Geneza 6:4).

Dumnezeu a preferat însă să-i treacă sub tăcere, așa cum 
a făcut mereu cu toți aceia decretați nevrednici pentru a fi 
ținuți minte. Această atitudine a lui Dumnezeu este ilustrată și 
în Vechiul Testament și În Noul Testament. În Vechiul Testa-



103

Chemarea începuturilor

ment  avem cazul persoanei care n-a vrut să răsumpere averea 
și familia lui Naomi din cartea Rut. Textul îl ascunde sub ano-
nimatul unui generic „cutare“:

„Boaz i-a zis: „Hei, cutare, apropie-te, stai aici.” Şi 
el s-a apropiat şi s-a oprit“ (Rut 4:1).

În Noul Testament avem cazul bogatului la poarta căruia 
zăcea săracul Lazăr. Deși el se credea în familia lui Avraam, 
dincolă de moarte a fost plasat departe de „sânul lui Avraam“ 
și a ajuns să-l invidieze pe cel pe care nu-l băgase altădată în 
seamă:

„Era un om bogat, care se îmbrăca în porfiră şi in 
subţire şi în fiecare zi ducea o viaţă plină de veselie 
şi strălucire. 

La uşa lui, zăcea un sărac numit Lazăr, plin de 
bube. Şi dorea mult să se sature cu firimiturile care 
cădeau de la masa bogatului; până şi câinii veneau 
şi-i lingeau bubele. 

Cu vremea, săracul a murit şi a fost dus de îngeri 
în sânul lui Avraam. A murit şi bogatul şi l-au îngro-
pat. 

Pe când era el în Locuinţa morţilor, în chinuri, şi-a 
ridicat ochii în sus, a văzut de departe pe Avraam şi 
pe Lazăr în sânul lui şi a strigat: ‘Părinte Avraame, 
fie-ţi milă de mine şi trimite pe Lazăr să-şi înmoaie 
vârful degetului în apă şi să-mi răcorească limba, 
căci grozav sunt chinuit în văpaia aceasta’ (Luca 
16:19-24).

Dumnezeu îi are în evidență pe absolut toți oameni care 
au trăit vreodată pe fața pământului, dar mesajul pe care 
ni-l dă această omisiune a nominalizării lor în textul inspi-
rat ne transmite indirect un mesaj foarte puternic: Căutați 
să fiți importanți, nu în felul lumii acesteia, ci în perspectiva 
eternității divine. În capitolul următor ne vom ocupa de patru 
bărbați care și-au trăit viața astfel.



104

Daniel Brânzei



105

Chemarea începuturilor

III. PROTOISTORIA POPORULUI ALES:  
AVRAAM, ISAAC, IACOV ȘI IOSIF



106

Daniel Brânzei



107

Chemarea începuturilor

Un Dumnezeu unic pentru 
un popor unic

Evreii sunt un popor ales, un popor al credinței și un popor 
al Legământului. Credința este felul în care ei s-au raportat la 
Dumnezeu, iar Legământul este felul în care Dumnezeu s-a 
raportat la ei.

„Dumnezeu a mai zis lui Moise: „Așa să vorbești 
copiilor lui Israel: ,,Domnul, Dumnezeul părinților 
voștri, Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul lui Isaac 
și Dumnezeul lui Iacov, m-a trimis la voi. Acesta este 
Numele Meu pentru veșnicie, acesta este Numele 
Meu din neam în neam“ (Exod 3:15).

După ce s-a ocupat cu patru evenimente principale din 
protoistoria omenirii, Geneza trece la patru personaje princi-
pale din protoistoria poporului evreu. Ceea ce este șocant în 
narațiunea biblică nu este că evreii au avut o credință în Dum-
nezeu, ci cu totul altceva. Toate popoarele antice și-au avut 
dumnezeul lor. În antichitate n-a existat nici un popor ateu! 
Pentru că fiecare popor și-a avut dumnezeul sau dumnezeii 
lui, conflictele dintre popoare erau văzute și ca înfruntări între 
diferiți zei sau dumnezei.

Ceea ce a fost unic și șocant la evrei a fost că ei au susținut 
că Dumnezeul lor este Creatorul întregului univers și, mai 
ales, că acest Creator al întregului univers a ales să fie Dum-
nezeul lor. 

Acesta este motivul pentru care Geneza ne prezintă mai 
întâi pe Creatorul universului în primele 11 capitole și în capi-
tolul 12 ne prezintă alegerea lui Avraam. Este un „scandal al 



108

Daniel Brânzei

particularității“. O asemenea pretenție produce un statut de 
„excepționalism al evreilor“. Toate popoarele au fost șocate de 
astfel de pretenții „absurde“. 

Dacă însă relatarea Bibliei din capitolul 12 al Genezei 
este adevărată, atunci Biblia este o carte al cărui conținut ne 
interesează și pe noi. Vă amintiți că am spus că dacă Biblia ar 
fi început cu cartea Exodul, reacția noastră ar fi putut fi: „Nu 
mă interesează o carte despre religia unui anumit popor, reli-
gia evreilor. Eu nu sunt evreu!“ 

Ceea ce ni se spune însă în capitolul 12 al Genezei este că 
Dumnezeu l-a ales pe Avraam pentru noi, pentru ca prin 
această alegere să ne poată binecuvânta pe toți oamenii, din 
toate neamurile omenirii.

„Domnul zisese lui Avram: „Ieși din țara ta, din 
rudenia ta, şi din casa tatălui tău, şi vino în țara pe 
care ți-o voi arăta. Voi face din tine un neam mare, 
şi te voi binecuvânta; îți voi face un nume mare, şi 
vei fi o binecuvântare. Voi binecuvânta pe cei ce 
te vor binecuvânta, şi voi blestema pe cei ce te vor 
blestema; şi toate familiile pământului vor fi binecu-
vântate în tine“ (Gen. 12:1-3).

„Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul lui Isaac și Dum-
nezeul lui Iacov“ este un nume compus care-L identifică pe 
Dumnezeu în relația Lui cu Geneza și cu începuturile poporu-
lui evreu. Ea este echivalentă cu ideea de 

„Dumnezeul Genezei“, 
„Dumnezeul începuturilor noastre“, 
„Dumnezeul care ne-a ales pentru Sine“. 
Acest apelativ pentru Dumnezeu apare de foarte multe ori 

în textul Bibliei, mai ales în clipe definitorii de criză sau subli-
niere a planului mesianic (Gen. 31:53; 32:9; 50:24; Exod 3:6, 
15-16; 4:5; Deut. 9:5; Mat. 22:32; Marcu 12:26; Fapte 3:13; 
7:32).



109

Chemarea începuturilor

Oameni aleși

De la capitolul doisprezece până la capitolul 50, Geneza se 
ocupă cu viața acestor trei patriarhi ai poporului ales.

Există un foarte mare „dezechilibru“ în felul în care ne-a 
fost scrisă istoria în Biblie. Geneza acopere o perioadă cu mult 
mai mare decât tot restul Bibliei. De la Exodul și până la Apo-
calipsa au trecut aproximativ 1,500 de ani, în timp ce prima 
carte a Bibliei acoperă o perioadă cu mult mai îndelungată.

Chiar și conținutul Genezei este împărțit în două părți ine-
gale. Primele capitole ne redau o perioadă de peste două mii 
de ani, în timp ce ultimele trei sferturi ale cărții ne istorisesc, 
prin comparație, doar o perioadă foarte scurtă, de aproxima-
tiv 350 de ani. Conținutul Genezei trece de la privirea generală 
asupra istoriei și a mulțimilor de oameni la viața a doar câțiva 
dintre ei. Timpul parcă încetinește și accentul cade pe eveni-
mentele legate de desfășurarea planului de mântuire făcut de 
Dumnezeu pentru omenire.

Dumnezeu a ales să fie așa, pentru că El a vrut să ne lase 
doar acele relatări care sunt importante pentru felul în care-
Și rezolvă problemele Lui cu creația. Toți cei care caută să 
facă Biblia o carte cu îndrumări pentru rezolvarea proble-
melor noastre fac o greșeală fatală. Biblia nu ne arată cum 
ne rezolvă Dumnezeu problemele noastre, ci cum Își rezolvă 
Dumnezeu problemele Lui! Biblia nu este „antropocentrică“, 
ci „teocentrică“ din scoarță în scoarță.

Avraam, Isaac și Iacov au fost aleși prin credință și pentru 
credință. Ei sunt parte din linia aceea de oameni credincioși 
care i-au urmat lui Set și au început să „cheme numele Dom-
nului“. Geneza ne vorbește despre ei de parcă ar fi cei mai 
importanți urmași de pe fața pământului și, într-un fel, chiar 
așa au și fost.

În măsura în care vom începe să studiem viețile acestor trei 
oameni, Avraam, Isaac și Iacov, vom observa că există o des-



110

Daniel Brânzei

criere a lor „prin contrast“ cu una din rudeniile lor. Avraam 
ne este descris în contrast cu nepotul său, Lot  ne este prezen-
tat prin contrast cu fratele său vitreg, Ismael, iar Iacov ne este 
prezentat în contrast cu fratele său geamăn, Esau. Observați că 
relația dintre aceste perechi devine din ce în ce mai apropiată, 
de la nepot, la frate vitreg, la frate geamăn. Biblia ne spune 
că există mereu aceste două linii care împart omenirea, cei 
neprihăniți și cei păcătoși. Istoriile celor trei perechi de oame-
ni te îndeamnă să te aliniezi cu unul sau cu celălalt. Vrei să fii 
un Avraam sau un Lot? Alegi să fii un Isaac sau preferi să fii 
un Ismael? Îți place să faci ce a făcut Iacov sau te abandone-
zi poftelor tale ca Esau? Când străbați relatările din Geneza, 
aceasta este întrebarea pe care trebuie să ți-o pui: Cu cine vrei 
să semeni?

Priviți din perspectiva revelației despre Dumnezeu, cele 
trei personaje ne vorbesc despre supremația lui Dumnezeu. 
Avraam dovedește supremația lui Dumnezeu în alegere, Isaac 
ilustrează supremația lui Dumnezeu în naștere și preferințe, 
iar Iacov cu fiul său Iosif dovedesc supremația lui Dumnezeu 
în îngrijire și călăuzire. Niciunul din acești trei oameni nu 
pot spune că au fost aleși din cauza poziției în care se aflau. 
Dumnezeu i-a ales în mod suveran. Chiar și atunci când a tre-
buit să aleagă pe unul în dauna altuia, Dumnezeu a preferat 
să-l aleagă pe acela care n-ar fi avut în mod normal prioritate. 
Dumnezeu l-a ales pe Isaac, nu pe Ismael, pe Iacov, nu pe 
Esau, pe Iosif, nu pe Ruben sau pe altul din frații lui mai mari, 
de parcă ar vrea să ne spună: „Nimeni nu-mi poate spune Mie 
pe cine să-l aleg și pe cine nu! Nimeni nu are dreptul la dra-
gostea Mea. O dau cui vreau Eu.“ 

Cu ironia lui specifică, C.H. Spurgeon a spus: „Mă bucur că 
Dumnezeu m-a ales înainte ca să mă nasc, pentru că nu mai 
m-ar fi ales după aceea ...“

Viața lui Avraam se împarte, așa cum au observat destui, în 
trei etape distincte: 



111

Chemarea începuturilor

- prinț în Egipt, când s-a crezut „cineva“
- cioban la Madian, când Dumnezeu l-a convins că este un 

nimeni
- trimis să scoată poporul spre Canaan, când Dumnezeu a 

arătat tuturor ceea ce poate face El Însuși cu un „nimeni“.
Nici unul din acești oameni nu pot spune că au fost aleși pe 

motive de superioritate morală. Una din ideile pe care trebuie 
să le ținem în minte, pentru că nu este spațiu aici să vorbim în 
amănunt despre aceste personalități, este formulată într-un fel 
de paradox pe care mă bucur să-l pot lansa și în limba română. 
El spne că „Dumnezeu scrie drept chiar și pe linii strâmbe“. 

Biblia este o carte cinstită și ne spune că toți trei au fost 
niște mincinoși. Nu sunt „sfinți de așezat în vitraliile bisericii“, 
ci oameni în carne și oase ca noi toți, cu greșeli și slăbiciuni. 
Ca să-și protejeze viața, Avraam și Isaac au mințit amândoi 
despre relațiile cu nevestele lor. Iacov a fost cel mai mare min-
cinos din cei trei. Nu întâmplător a fost poreclit „înșelătorul“. 
Nu cred că există prea mulți oameni care și-ar dori să fie rude 
cu Iacov. Vai de banii și averile lor! Adevărat că a trebuit să 
plătească și el când a fost păcălit de alții. Unul din cele mai 
ironice versete din Biblie este acela în care ni se spune că cel 
care se angajase să slugărească la socrul său Laban șapte ani 
pentru Rahela s-a trezit în dimineața de după noaptea nunții 
și „iată că era (sora ei) Lea“ (Gen. 29:25). Nici Iacov, nici 
preaiubita lui soție n-a fost altfel. Bilia ne spune că, la plecarea 
din casa tatălui ei:

„Pe când Laban se dusese să-şi tundă oile, Rahela 
a furat idolii tatălui său, şi Iacov a înşelat pe Laban, 
Arameul, căci nu l-a înştiinţat de fuga sa“ (Geneza 
31:19-20).

Lecția pe care trebuie să o învățăm de aici este că „ceea ce 
seamănă cineva, aceea va și secera“. Cel care n-a avut milă de 
bătrânul său tată sau de fratele său mai mare și i-a înșelat fără 



112

Daniel Brânzei

să clipească pe amândoi a trebuit să învețe pe propria piele 
cum este să fi înșelat tu însuți.

Oameni ai credinței
Oare de ce i-a ales atunci Dumnezeu? De ce nu a ales El pe 

alții? Nu există decât un singur răspuns la această întrebare: 
credința. Dumnezeu preferă să lucreze mai degrabă cu un om 
care crede, decât cu un om care este bun. El a mers chiar atât 
de departe încât să-i spună lui Avraam că, în evaluarea divină, 
„credința lui i-a fost socotită drept neprihănire“ (Gen. 15:6; 
Rom. 4:3,5,9, 22-23; Galateni 3:6; Iacov 2:23). 

Cel mai mare lucru pe care-l poți face pentru binele tău este 
să crezi în Dumnezeu. Când oamenii au vrut să afle ce trebuie 
să facă pentru a împlini voia lui Dumnezeu, Domnul Isus le-a 
spus: „Ei I-au zis: „Ce să facem ca să săvârșim lucrările lui 
Dumnezeu?“ Isus le-a răspuns: „Lucrarea pe care o cere Dum-
nezeu este aceasta: să credeți în Acela, pe care L-a trimes El“ 
(Ioan 6:28-29). Credința este cea dintâi din lucrările pe care 
trebuie să le faci. Poți face o sumedenie de fapte bune, dar 
dacă nu ai început cu credința în Dumnezeu, nu vei ajunge 
nicăieri.

Avraam, Isaac și Iacov au fost oameni ai credinței. Priviți 
din punct de vedere al lecțiilor pe care le putem învăța noi de 
la ei, cei trei sunt tot atâtea pilde de credință. Avraam este 
tatăl tuturor credincioșilor. Isaac este credința gata de jertfă. 
Iacov și fiul său Iosif sunt pilde despre umblarea prin credință. 
Sunt temperamente diferite, caractere diferite, trec prin 
circumstanțe diferite, dar ceea ce-i unește este credința lor în 
Dumnezeu. Au diferite forme de a-și manifesta credința, din 
când în când mai șovăiesc și șchioapătă, dar sunt oameni ai 
credinței.

Prin credință, Avraam a plecat la 75 de ani din Ur, din 
Caldeea, ca să primească în dar o țară pe care n-o mai văzuse 
niciodată. Dumnezeu i-a promis că va avea un fiu și Avraam a 



113

Chemarea începuturilor

crezut și aceasta. A așteptat mai bine de 14 ani ca să primească 
acest copil, dar până la urmă a făcut-o. A ezitat și s-a poticnit 
atunci când Sara i-a propus să nu mai aștepte și i-a dat-o ca 
mamă-surogat pe slujnica ei, Agar (Gen. 16:1-6). Credința l-a 
făcut pe Avraam să fie gata să-l jertfească pe Isaac atunci când 
Dumnezeu i-a cerut-o. El s-a gândit că dacă Dumnezeu poate 
să facă doi oameni aproape morți să aibă un copil, poate să în-
vie și acest copil după ce va fi adus ca jertfă:

„Prin credință şi Sara, cu toată vârsta ei trecută, 
a primit putere să zămislească, fiindcă a crezut în 
credincioșia Celui ce-i făgăduise. De aceea, dintr-un 
singur om, şi încă un om aproape mort, s-a născut o 
sămânță în mare număr, ca stelele cerului, ca nisipul 
de pe malul mării, care nu se poate număra.

Prin credință a adus Avraam jertfă pe Isaac, când 
a fost pus la încercare: el, care primise făgăduințele 
cu bucurie, a adus jertfă pe singurul lui fiu! El căruia 
i se spusese: „În Isaac vei avea o sămânță care-ți va 
purta numele!“ Căci se gândea că Dumnezeu poate 
să învieze chiar şi din morți: şi, drept vorbind, ca 
înviat din morți l-a primit înapoi“ (Evrei 11:11-12, 
17-19).

Dacă luăm în considerație că Dumnezeu nu mai înviase pe 
nimeni încă, putem spune că Avraam a avut o credință mare.

Isaac și-a dovedit credința atunci când a acceptat să fie 
adus ca jertfă. Asta s-a întâmplat nu în copilăria lui, așa cum îl 
arată unele tablouri, ci cam pe când avea el cu puțin peste 30 
de ani. Evreii care citesc Geneza știu că așa este. Biblia lor nu 
este împărțită în capitole și versete. 

Imediat după ce ni se spune despre jertfirea lui Isaac, Ge-
neza continuă cu informația că Sara, mama lui Isaac, a murit 
la vârsta de 127 de ani. La data aceea, Isaac avea 37 de ani. El 
s-a supus de bună voie tatălui său care era un om bătrân și nu 
putea să-l forțeze. A făcut-o pe muntele Moria, care se va numi 



114

Daniel Brânzei

peste secole Golgota și unde Fiul lui Dumnezeu se va supune 
Tatălui și va accepta să fie dat la moarte pentru noi.

O altă manifestare a credinței a fost că Isaac a acceptat ca 
Dumnezeu să-i aleagă o soție. El a stat acasă și l-a așteptat pe 
robul tatălui său Avraam să i-o aducă pe Rebeca din Mesopo-
tamia, de la rudeniile lor.

Iacov a avut și el credință, chiar dacă la început această 
credință a fost mai mult în … el însuși. A fost foarte priceput 
la șmecherii și a „cumpărat“ de la fratele său Esau dreptul de 
întâi născut și a „furat“ de la tatăl său, Isaac, binecuvântarea. 
Cel puțin a vrut să fie cu orice chip binecuvântat și asta este un 
plus pentru credința lui că totul depinde în viață de Dumnezeu 
și de cuvintele Lui. Dumnezeu a trebuit mai târziu să-l frângă 
și Iacov a șchiopătat toată viața după ce a fost lovit în coapsă 
de îngerul cu care s-a luptat toată noaptea (Gen. 32:25-32).

Șchiop, Iacov a umblat mai bine cu Dumnezeu ca oricând 
înainte! Spre sfârșitul vieții, Iacov i-a binecuvântat pe cei dois-
prezece copii ai săi care au devenit cei doisprezece „patriarhi“ 
ai semințiilor lui Israel. Toți aceștia, în ciuda slăbiciunilor și 
șovăielilor lor, au fost și ei „oameni ai credinței“. 

Perechile de rude diametral opuse cu care i-a comparat 
Dumnezeu au fost „oameni ai firii pământești, oameni lipsiți 
de credință“. Lot a fost un „materialist“ care a ales ceea ce i-a 
atras privirile, valea mănoasă a Iordanului și n-a vrut să stea 
în regiunile stâncoase. Avraam și Lot au avut o dispută din 
cauza turmelor lor care ajunseseră prea mari ca să poată sta 
împreună și Avraam, deși avea drept de proprietar asupra 
întregii țări promise, l-a lăsat pe Lot să aleagă primul. El s-a 
mulțumit doar cu ceea ce-i va rămâne la urmă și a rămas în 
singurătatea munților, departe de aglomerările urbane ale 
țării.

Aceleași porniri materialiste egoiste le găsim apoi la Ismael 
și la Esau. Biblia ne spune că Esau a prețuit mai mult un blid 



115

Chemarea începuturilor

de linte care să-i astâmpere foamea decât dreptul de întâi 
născut primit de la Domnul. „Sindromul lui Esau“ mai bân-
tuie și astăzi, în acest secol al vitezei în care oamenii nu mai au 
răbdare pentru nimic, fiind gata de orice compromis numai să 
obțină imediat ceea ce-și doresc. Autorul epistolei către Evrei 
ne avertizează împotriva acestei apucături: 

„Vegheați să nu fie între voi nimeni curvar sau 
lumesc ca Esau, care pentru o mâncare şi-a vândut 
dreptul de întâi născut. Știți că mai pe urmă, când 
a vrut să capete binecuvântarea n-a fost primit; 
pentru că, măcar că o cerea cu lacrimi, n-a putut s-o 
schimbe.“ (Evrei 12:16).

Una din cele mai extraordinare manifestări a credinței 
celor trei patriarhi a fost că fiecare dintre ei a lăsat drept 
moștenire urmașilor ceva ce … nu aveau, ceea ce nu primiseră 
încă nici ei de la Dumnezeu. Avraam i-a spus lui Isaac: „Fiule, 
îți las drept moștenire toată țara aceasta“ (când el nu avea în 
proprietate decât un petec de pământ). Isaac i-a spus lui Iacov: 
„Fiule, îți las în moștenire țara pe care mi-a dat-o tatăl meu …“ 
Iar Iacov le-a spus celor doisprezece copii „Vă las în moștenire 
toată țara aceasta …“ Nici unul dintre ei n-a stăpânit-o, dar au 
considerat-o drept „a lor“ pentru că așa le spusese Domnul 
Dumnezeu. 

Autorul epistolei către Evrei ne spune că toți aceștia au trăit 
prin credință până în clipa morții, fără să vadă împlinindu-se 
ceva din promisiunile primite:

 „În credință au murit toți aceștia, fără să fi căpătat 
lucrurile făgăduite: ci doar le-au văzut şi le-au urat 
de bine de departe, mărturisind că sunt străini şi 
călători pe pământ“(Evrei 11:13).

 Avraam, Isaac și Iacov n-au crezut doar pentru câteva zile 
sau ani. Ei au îmbătrânit crezând și așteptând prin credință. 
Asta este ceva care ne privește și pe noi, cei care suntem azi 



116

Daniel Brânzei

„oameni ai credinței“. În același capitol, autorul epistolei către 
Evrei ne spune: 

„Toți aceștia, măcar că au fost lăudați pentru 
credința lor, totuși n-au primit ce le fusese făgăduit: 
pentru că Dumnezeu avea în vedere ceva mai bun 
pentru noi, ca să n-ajungă ei la desăvârșire fără noi“ 
(Evrei 11:39-40). 

Avraam, Isaac și Iacov ne așteaptă, ca să primim împreună 
ce ne-a fost promis. Ei nu sunt morți, așa cum bine explică 
Domnul Isus. Dumnezeu este și astăzi (nu doar „a fost“) 
„Dumnezeul lui Avraam, Isaac și Iacov“: 

„Dar că morții înviază, a arătat însuşi Moise, în 
locul unde este vorba despre „Rug“, când numește 
pe Domnul: „Dumnezeul lui Avraam, Dumnezeul 
lui Isaac şi Dumnezeul lui Iacov.“ Dar Dumnezeu nu 
este un Dumnezeu al celor morți, ci al celor vii, căci 
pentru El toți sunt vii“ (Luca 20:37-38). 

Când Dumnezeu se va întoarce pe pământ, El va veni 
împreună cu Avraam, Isaac și Iacov și cu … noi, pentru ca 
împreună „să ajungem la desăvârșire“. Atunci va înceta tot ce 
este nedesăvârșit în credința și în ascultarea noastră.

Geneza ni-i prezintă deci pe Avraam, Isaac și Iacov ca pe 
trei oameni ai credinței, puși în contrast cu trei rude ale lor 
care sunt oameni ai firii pământești. Ne recunoaștem în 
această imagine pentru că distincția se observă în foarte multe 
din familiile noastre. Unii trăiesc în credință, alții aleg să 
trăiască după pornirile firii lor păcătoase. 

Interesant este că acest contrast este prezent în Geneza și 
în ceea ce le privește pe nevestele celor trei patriarhi. 

Sara, Rebeca și Rahela au fost femei foarte frumoase „la 
chip și la statură“. 

Soțiile rudelor celor trei, prin contrast, sunt femei 
nestăpânite și pornite pe neascultare. 



117

Chemarea începuturilor

Femeia lui Lot n-a ascultat de porunca lui Dumnezeu și a 
fost făcută într-un stâlp de sare. Chiar și Domnul Isus a dat-o 
drept exemplu negativ:

 „Aduceți-vă aminte de nevasta lui Lot. Oricine 
va căuta să-şi scape viaţa, o va pierde; şi oricine 
o va pierde, o va găsi“ (Luca 17:32-33). Esau și-a 
luat neveste idolatre dintre fetele Canaanului (Gen. 
36:2).

Cartea Geneza ne prezintă aceste două linii genealogice 
distincte, una a credinței și alta a neascultării. Nu este greu să 
vezi pe care a ales-o Dumnezeu.

Oameni aleși prin Legământ

Dumnezeu a început lumea cu un om, Adam, și mântui-
rea tot cu un om, Avraam. Pe Avraam l-a chemat din Ur, din 
Caldeea, și a făcut un legământ cu el.

„Domnul zisese lui Avram: „Ieși din țara ta, din 
rudenia ta, şi din casa tatălui tău, şi vino în țara pe 
care ți-o voi arăta. Voi face din tine un neam mare, 
şi te voi binecuvânta; îţi voi face un nume mare, şi 
vei fi o binecuvântare. Voi binecuvânta pe cei ce 
te vor binecuvânta, şi voi blestema pe cei ce te vor 
blestema; şi toate familiile pământului vor fi binecu-
vântate în tine“ (Gen. 12:1-3).

Dacă vă uitați bine, legământul conține o ,,septadă“ de pro-
misiuni:

1. „Voi face din tine un neam mare
2. te voi binecuvânta
3. îți voi face un nume mare
4. și vei fi o binecuvântare
5. Voi binecuvânta pe cei ce te vor binecuvânta
6. și voi blestema pe cei ce te vor blestema
7. și toate familiile pământului vor fi binecuvân-

tate în tine“



118

Daniel Brânzei

Un astfel de „legământ“ nu este sinonim cu un „contract“ 
făcut între două părți egale în drepturi și autoritate. 
Legămintele făcute de Dumnezeu sunt promisiuni solemne 
prin care Dumnezeu se angajează să binecuvânteze pe cineva. 
Cel cu care face Dumnezeu legământ nu are decât două reacții 
posibile: să accepte condițiile legământului sau să nu le ac-
cepte. El nu le poate însă schimba. Sunt condițiile stabilite de 
Dumnezeu. Dumnezeu face o promisiune solemnă și se jură că 
o va îndeplini. Când un om face un jurământ trebuie să-l facă 
pe ceva sau cineva mai mare decât el. Dumnezeu nu poate găsi 
așa ceva și se jură pe … Sine însuși:

„Pe Mine însumi jur, zice Domnul: pentru că 
ai făcut lucrul acesta, şi n-ai cruţat pe fiul tău, pe 
singurul tău fiu, te voi binecuvânta foarte mult şi-ți 
voi înmulți foarte mult sămânța, şi anume: ca stelele 
cerului şi ca nisipul de pe țărmul mării; şi sămânța 
ta va stăpâni cetățile vrăjmașilor ei. Toate neamurile 
pământului vor fi binecuvântate în sămânța ta, pen-
tru că ai ascultat de porunca Mea!“ (Gen. 22:16-18; 
Luca 1:73).

De fapt, numai Dumnezeu a semnat acest legământ. 
Avraam n-a fost în stare! Capitolul 15 din Geneza ne descrie 
scena care a avut loc. Procedeul se numea ,,barath“ (,,să tai un 
legământ“) și implica despicarea în două a unui animal și tre-
cerea celor ce făceau legământul printre cele două jumătăți. Ei 
trebuiau să facă un fel de procesiune în formă de opt, mergând 
unul după altul și recitând fiecare cuvintele legământului.

Textul ne spune că Dumnezeu a făcut să vină peste Avraam 
,,un somn adânc“ (același termen folosit pentru starea în care 
l-a pus Dumnezeu pe Adam la facerea Evei în Geneza 2). Pa-
ralizat de neputință, patriarhul n-a trecut printre cele două 
jumătăți. Numai Dumnezeu a făcut-o, semnalând în felul aces-
ta că este vorba de un legământ necondiționat, care nu ține 
cont de partea pe care o vor juca urmașii lui Avraam în istorie:



119

Chemarea începuturilor
,,Domnul i-a mai zis: „Eu sunt Domnul, care te-am 

scos din Ur, din Haldeea, ca să-ți dau în stăpânire 
țara aceasta.” Avram a răspuns: „Doamne Dum-
nezeule, prin ce voi cunoaște că o voi stăpâni?”

Şi Domnul i-a zis: „Ia o juncană de trei ani, o capră 
de trei ani, un berbec de trei ani, o turturea şi un pui 
de porumbel.” Avram a luat toate dobitoacele aces-
tea, le-a despicat în două şi a pus fiecare bucată una 
în fața alteia, dar păsările nu le-a despicat. Păsările 
răpitoare s-au năpustit peste stârvuri, dar Avram 
le-a izgonit. La apusul soarelui, un somn adânc a 
căzut peste Avram şi iată că l-a apucat o groază şi un 
mare întuneric.

Şi Domnul a zis lui Avram: „Să ști hotărât că 
sămânța ta va fi străină într-o țară care nu va fi a ei; 
acolo va fi robită, şi o vor apăsa greu, timp de patru 
sute de ani. Dar pe neamul căruia îi va fi roabă, îl 
voi judeca Eu, şi pe urmă va ieși de acolo cu mari 
bogății. Tu vei merge în pace la părinții tăi; vei fi 
îngropat după o bătrânețe fericită. În al patrulea 
neam, ea se va întoarce aici, căci nelegiuirea 
amoriţilor nu şi-a atins încă vârful.”

După ce a asfințit soarele, s-a făcut un întuneric 
adânc, şi iată că a ieșit un fum ca dintr-un cuptor şi 
nişte flăcări au trecut printre dobitoacele despicate.

În ziua aceea, Domnul a făcut un legământ cu 
Avram şi i-a zis: „Seminței tale dau țara aceasta, de 
la râul Egiptului până la râul cel mare, râul Eufrat, şi 
anume țara cheniţilor, a cheniziţilor, a cadmoniţilor, 
a hetiţilor, a fereziţilor, a refaimiţilor, a amoriţilor, a 
canaaniţilor, a chirgasiţilor şi a iebusiţilor” (Geneza 
15:7-21).

Legământul lui Dumnezeu cu Avraam a fost un fel de 
căsătorie prin care Dumnezeu s-a angajat față de Avraam și 
urmașii lui să le dea o țară, urmași care să le perpetueze fami-
lia și un suport providențial prin care va binecuvânta sau va 



120

Daniel Brânzei

blestema celelalte familii ale rasei umane în funcție de atitu-
dinea binevoitoare sau dușmănoasă față de evrei. Aceasta din 
urmă a fost și este o promisiune care a hotărât soarta multor 
oameni și popoare.

Ca răspuns la acest Legământ, Dumnezeu le-a cerut 
urmașilor lui Avraam să se taie împrejur, ca semn că ei aparțin 
acestei familii, și să umble într-o deplină ascultare de El. 
Așa se explică de ce toate popoarele care se trag din Avraam 
practică tăierea împrejur. Legământul acesta acoperă toate pa-
ginile Bibliei, de la Geneza și până la Apocalipsa. Fraza care-l 
confirmă este:

„Eu voi fi Dumnezeul vostru și voi veți fi poporul 
Meu“. Dumnezeu va coborî în mijlocul poporului 
Său și ei vor umbla în lumina Lui“ (Apocalipsa 
21:22-26).

Dumnezeu vrea să stea în mijlocul familiei Lui, să fie Tatăl 
nostru, să locuiască cu noi și să ne ia alături de El în treburile 
împărăției Lui. 

În capitolul următor îl vom privi pe Avraam cu mult mai 
multă atenție ...



121

Chemarea începuturilor

AVRAAM – TATĂL TUTUROR 
CREDINCIOȘILOR

Cuvintele adresate lui Avraam au fost: „Ieși din țara ta și 
din rudenia ta și din casa tatălui tău“. Lui Avraam nu i s-a 
spus să rămână în cetatea Ur și să lupte împotriva fărădelegii 
oamenilor de acolo, nici să încerce să îmbunătățească starea 
morală și socială din acea cetate, nici să facă vreo reformă de 
orice fel, ci a fost chemat s-o părăsească. El a părăsit lumea 
politică: „țara ta“; lumea socială: „rudenia ta“; și lumea de fa-
milie: „casa tatălui tău“.

Chemarea noastră astăzi este la fel de clară. Lumea din 
jurul nostru este o lume care are o formă de evlavie, dar care 
îi tăgăduiește puterea, o lume a creștinătății corupte. În Epis-
tola către Evrei ni se spune că suntem părtași chemării cerești 
(capitolul 3.1) și suntem îndemnați să ne separăm de corupția 
din jurul nostru. Trebuie să „ieșim la El, afară din tabără, și 
să purtăm ocara Lui“ (capitolul 13.3). Nu că am fi chemați să 
disprețuim stăpânirile, căci ele sunt rânduite de Dumnezeu. 
Nici nu trebuie să neglijăm relațiile de familie, căci și acestea 
sunt instituite de Dumnezeu. Nu trebuie să încetăm să fim 
amabili și buni, și să facem bine tuturor oamenilor, după cum 
ni se oferă prilejul. Însă, ca și credincioși, suntem chemați 
afară din orice activități politice ale lumii și din sfera în care 
membrii neconvertiți ai familiilor noastre își găsesc plăcerea 
fără Dumnezeu. Nu suntem chemați să reformăm lumea, 
nici s-o îmbunătățim, ci să ieșim afară din ea. Aceste cuvinte 
rămân valabile astăzi: „«Ieșiți din mijlocul lor și despărțiți-vă 
de ei», zice Domnul“ (2 Corinteni 6.17).



122

Daniel Brânzei

Există mult mai mult în Avraam decât cunoaștem. Omul 
acesta ne este înainte mergător în foarte multe domenii. Re-
dus la statura unui simplu pelerin în căutarea unei noi patrii, 
Avraam a stat cuminte în galeria modelelor noastre de destin. 
Asta la o citire superficială a Scripturii, pentru că dacă citim 
mai cu atenție …

Biblia ne descrie câteva lucruri fascinante în care Avraam 
a depășit cu mult capacitățile normale umane, dovedind 
un nivel de comunicare superior cu Dumnezeu și un ni-
vel de cunoaștere care nu poate fi explicat decât printr-o 
spectaculoasă revelație specială.

Cum s-a ajuns de la Avram la Avraam și de la Sarai la Sara?
În Geneza 17, Dumnezeu descrie semnul legământului 

pe care îl va încheia cu Avraam și cu urmașii săi. El îi dă lui 
Avraam un nume nou pentru a simboliza destinul său de 
patriarh al poporului ales al lui Dumnezeu. În urma acestor 
evenimente uimitoare, este ușor să trecem cu vederea faptul 
important că soția lui Avraam, Sarai – una dintre mamele lui 
Israel – a primit, de asemenea, un nume nou și o promisiune.

Numele „Avram” ַםָרְבא (Avram) este compus din două cu-
vinte, av și ram, și înseamnă ceva de genul „tatăl este înălțat”. 
Abraham ַםָהָרְבא (Avraham), pe de altă parte, provine din cu-
vintele ַבא (av) și ןוֹמֲה (hamon), după cum se explică prin sin-
tagma „pentru că [te dau ca] tată al unei mulțimi de neamuri” 
(Gen. 17:5). Așadar, o schimbare de o singură literă face marea 
diferență.

Apoi Dumnezeu i-a spus lui Avraam: „Dumnezeu a zis lui 
Avraam: 

„Să nu mai chemi Sarai pe nevastă-ta Sarai, ci 
numele ei să fie Sara (Sarah în textul original). Eu o 
voi binecuvânta şi îţi voi da un fiu din ea; da, o voi 
binecuvânta şi ea va fi mama unor neamuri întregi; 
chiar împăraţi de noroade vor ieşi din ea”. – Geneza 
17:15-16



123

Chemarea începuturilor

Observați că Sarai este paralelă cu schimbarea nume-
lui lui Avram în ceea ce privește semnificația. Amândoi sunt 
numiți cu noile lor nume, datorită rolurilor lor viitoare de tată 
și mamă a multor națiuni. „Sarai” (יָרָׂש) și „Sarah” (הָרָׂש) sunt 
forme diferite ale aceluiași cuvânt ebraic care înseamnă, în 
esență, „prințesă/femeie puternică” (dar  și „încăpățânată“ 
sau „capricioasă“). Este probabil ca Sarai să fie pur și simplu 
forma posesivă a lui Sarah (adică „Sarah a mea”). Prin ur-
mare, Sarai semnifică faptul că puterea ei nu aparține exclusiv 
soțului ei, ci viitoarei națiuni a lui Israel și chiar lumii între-
gi. Ca și în cazul lui Avraam, schimbarea unei singure litere a 
făcut toată diferența.

Introducerea sunetului „h“ (Abraham) a marcat umplerea 
cu duh, pentru că această consoană este pronunțată printr-o 
emisie, un șuvoi de aer, o suflare, o proiectare în afară, o exha-
lare. Dumnezeu a mai suflat odată peste ei, ca la facerea lui 
Adam, transformându-i în părinții unor urmași de rang dum-
nezeiesc.

Lumea în care a trăit Avraam nu se grăbea. Zilele erau 
lungi și timpul de reflexie și gândire era îndeajuns. Oamenii 
își puneau întrebări mari și meditau adânc la condițiile vieții. 
Proximitatea evenimentelor din proto-istoria omenirii le ofe-
rea suficient material pentru meditație. Nașterea lui Avraam 
s-a petrecut cam pe când a murit Noe. Moartea lui Avraam 
a fost înainte să moară Sem, unul din fiii lui Noe. Patriarhul 
a fost deci contemporan foarte mulți ani cu fiii lui Noe și cu 
urmașii lor, pe vremea când Dumnezeu vorbea auditiv cu oa-
meni! Vă dați seama ce extraordinare surse de informații a 
avut la îndemână. Numim cunoscătorii de Dumnezeu dinainte 
de Avraam „deținători ai cunoștințelor reziduale din viața pri-
melor generații de după Adam“.

Am să caut să ilustrez afirmațiile de mai sus prin trei detalii 
despre Avraam comentate în alte cărți ale Bibliei.



124

Daniel Brânzei

1. Credința în înviere

,,Prin credință a adus Avraam jertfă pe Isaac, când 
a fost pus la încercare, el, care primise făgăduințele 
cu bucurie, a adus jertfă pe singurul lui fiu! El căruia 
i se spusese: „În Isaac vei avea o sămânță care-ți va 
purta numele!” Căci se gândea că Dumnezeu poate 
să învieze chiar și din morți, și, drept vorbind, ca 
înviat din morți l-a primit înapoi.“ (Evrei 11:17-19).

Adam a avut nefericirea să vadă prima moarte atunci când 
Cain l-a omorât pe Abel. Avraam a gândit că poate avea feri-
cirea să fie martor la cea dintâi înviere din istorie! Numai așa 
și-a putut explica paradoxul dialogurilor cu Dumnezeu. Cel 
ce-i spusese că ,,în Isaac va avea o sămânță care va umple 
pământul“ i-a cerut apoi să-l aducă jertfă pe Isaac pe mun-
tele Moria. Cum va putea Isaac să aibă urmași după ce va fi 
jertfit? Mintea lui Avraam n-a găsit altă explicație decât ,,prin 
înviere“! Ca să aibă însă un asemenea raționament, mintea lui 
Avraam trebuie să fi fost părtașă unor revelații neconsemnate 
în Biblie. Lungul lui drum din Ur spre Canaan, peregrinările 
prin țara promisă și nopțile de veghe sub bolta înstelată i-au 
oferit lui Dumnezeu foarte multe ocazii să vină și să stea de 
vorbă cu ,,prietenul Său“.

,,Să ascund oare eu de Avraam ceea ce am să 
fac?“ a spus Dumnezeu când se pregătea să distrugă 
Sodoma și Gomora? Observați familiaritatea cu care 
Dumnezeu vine la Avraam și familiaritatea cu care 
Avraam Îl invită pe Dumnezeu la el acasă:

,,Domnul i S-a arătat la stejarii lui Mamre, pe când 
Avraam ședea la ușa cortului, în timpul zădufului 
zilei. Avraam a ridicat ochii şi s-a uitat, şi iată că trei 
bărbați stăteau în picioare lângă el. Când i-a văzut, 
a alergat înaintea lor, de la ușa cortului, şi s-a plecat 
până la pământ. Apoi a zis: 

„Doamne, dacă am căpătat trecere în ochii Tăi, 
nu trece, rogu-Te, pe lângă robul Tău. Îngăduie să 



125

Chemarea începuturilor
se aducă puțină apă, ca să vi se spele picioarele, şi 
odihniți-vă sub copacul acesta. Am să mă duc să iau 
o bucată de pâine, ca să prindeți la inimă, şi după 
aceea vă veţi vedea de drum, căci pentru aceasta 
treceți pe lângă robul vostru.” 

„Fă cum ai zis”, i-au răspuns ei. Avraam s-a dus 
repede în cort la Sara şi a zis: „Ia repede trei măsuri 
de făină albă, frământă şi fă turte.”

Şi Avraam a alergat la vite, a luat un vițel tânăr 
şi bun şi l-a dat unei slugi să-l gătească în grabă. 
Apoi a luat unt şi lapte, împreună cu vițelul pe 
care-l gătise, şi le-a pus înaintea lor. El însuşi a stat 
lângă ei, sub copac, şi le-a slujit până ce au mâncat“ 
(Geneza 18:1-8).

Ca Domnul Isus după înviere, Dumnezeu a stat la masă cu 
Avraam și ,,a mâncat“! Găsesc lucrul acesta unic și cu totul ex-
traordinar în relatările Scripturii. Avraam a avut cu Dumnezeu 
o intimitate și o părtășie nebănuite de noi astăzi. Ce a știut el 
despre înviere? În orice caz, mult mai mult decât ne putem în-
chipui noi astăzi …

2. Cunoștințe despre întruparea lui Christos

Evreii l-au crezut nebun, dar El le vorbea despre lucruri 
pe care le cunoștea foarte bine, pentru că fusese acolo și le 
cunoștea foarte bine. Despre ce a fost vorba?

,,Iudeii I-au răspuns: „Nu zicem noi bine că ești 
samaritean şi că ai drac?”

„N-am drac”, le-a răspuns Isus; „ci Eu cinstesc pe 
Tatăl Meu, dar voi nu Mă cinstiți. Eu nu caut slava 
Mea; este Unul care o caută şi care judecă. Adevărat, 
adevărat vă spun că, dacă păzește cineva cuvântul 
Meu, în veac nu va vedea moartea.”

„Acum”, I-au zis iudeii, „vedem bine că ai drac; 
Avraam a murit, proorocii de asemenea au murit, şi 
tu zici: ,,Dacă păzește cineva cuvântul Meu, în veac 



126

Daniel Brânzei
nu va gusta moartea”. „Doar n-ai fi Tu mai mare 
decât părintele nostru Avraam, care a murit? Şi 
decât proorocii, care de asemenea au murit? Cine te 
crezi Tu că ești?”

Isus a răspuns: „Dacă Mă slăvesc Eu Însumi, slava 
Mea nu este nimic; Tatăl Meu Mă slăvește, El, des-
pre care voi ziceți că este Dumnezeul vostru, şi totuși 
nu-L cunoașteți. Eu Îl cunosc bine şi, dacă aș zice 
că nu-L cunosc, aș fi şi Eu un mincinos ca voi. Dar îl 
cunosc şi păzesc Cuvântul Lui.

Tatăl vostru Avraam a săltat de bucurie că are să 
vadă ziua Mea; a văzut-o şi s-a bucurat.”

„N-ai nici cincizeci de ani”, I-au zis iudeii, „şi ai 
văzut pe Avraam?!”

Isus le-a zis: „Adevărat, adevărat vă spun că, mai 
înainte ca să se nască Avraam, sunt Eu.”

La auzul acestor vorbe, au luat pietre ca să arunce 
în El. Dar Isus S-a ascuns şi a ieșit din Templu, 
trecând prin mijlocul lor. Şi așa a plecat din Templu“ 
(Ioan 8:48-59).

Cearta aceasta a început pentru că Domnul Isus le-a răpit 
iluzia că oricine este evreu se trage automat din Avraam și are 
prerogative inalienabile înaintea lui Dumnezeu:

,,Pe când vorbea Isus astfel, mulți au crezut în El. 
Şi a zis iudeilor care crezuseră în El: „Dacă rămâneți 
în cuvântul Meu, sunteți în adevăr ucenicii Mei; veți 
cunoaște adevărul, şi adevărul vă va face slobozi”.

Ei I-au răspuns: „Noi suntem sămânța lui Avraam 
şi n-am fost niciodată robii nimănui. Cum zici Tu: 
,,Veți fi slobozi?”

„Adevărat, adevărat vă spun”, le-a răspuns Isus, 
„că oricine trăiește în păcat este rob al păcatului. 
Şi robul nu rămâne pururea în casă; fiul însă 
rămâne pururea. Deci, dacă Fiul vă face slobozi, 
veți fi cu adevărat slobozi. Ştiu că sunteți sămânța 



127

Chemarea începuturilor
lui Avraam, dar căutați să Mă omorâți pentru că 
nu pătrunde în voi cuvântul Meu. Eu spun ce am 
văzut la Tatăl Meu şi voi faceți ce ați auzit de la tatăl 
vostru.”

„Tatăl nostru”, I-au răspuns ei, „este Avraam”. 
Isus le-a zis: „Dacă ați fi copii ai lui Avraam, ați face 
faptele lui Avraam.” Dar acum căutați să Mă omorâți 
pe Mine, un om, care v-am spus adevărul, pe care 
l-am auzit de la Dumnezeu. „Așa ceva Avraam n-a 
făcut. Voi faceți faptele tatălui vostru.” (Ioan 8:30-
41a).

Proclamația Domnului Isus anunța că El, în calitate de Fiu 
al lui Dumnezeu, este singurul care îi poate așeza pe oameni 
în prerogativele unor fii de Dumnezeu pentru că numai El îi 
poate scoate de sub robia păcatului. Domnul Isus îi sfătuiește 
să nu se legene în iluzia că sunt urmași ai lui Avraam, dacă 
nu fac faptele lui Avraam, iar ca dovadă le dă faptul că ei și 
Avraam au o atitudine total diferită față de întruparea și lucra-
rea Lui.

ACEASTĂ informație, nemaiîntâlnită pe paginile Scripturi-
lor, i-a scos din minți pe contemporanii lui Isus, i-a convins că 
este vinovat de blasfemie și, prin urmare, vrednic de moarte.

Ce-ați fi făcut voi în locul lor? Voi ați fi acceptat această 
,,noutate“ senzațională spusă de El:

,,Tatăl vostru Avraam a săltat de bucurie că are să 
vadă ziua Mea; a văzut-o şi s-a bucurat.”

Când a reacționat patriarhul astfel?
Afirmația ne spune că au fost două faze ale interacțiuni lui 

Avraam cu ,,ziua lui Christos“: (1) când a săltat de bucurie că 
are s-o vadă“ și (2) când a văzut-o. Această succesiune presu-
pune că Avraam a stat de vorbă cu Dumnezeu despre mult mai 
multe lucruri decât știm noi. Ea ne îndreptățește să credem că 
Dumnezeu i-a vorbit mai întâi despre întruparea și lucrarea 



128

Daniel Brânzei

lui Christos, iar apoi, probabil la insistențele lui și cu acordul 
lui Dumnezeu, el ,,a văzut-o“!

A fost o vedenie? A fost o călătorie printr-un tunel al tim-
pului? Nu știm precis. Suficient să înțelegem că acest Avraam 
n-a fost doar un pelegrin prăfuit care a trăit ,,la coada oilor“, ci 
un personaj mult mai complex decât ne-am fi putut închipui 
noi vreodată.

3. Cunoaștere despre Noul Ierusalim

Cum de a putut stărui Avraam în credință când Dumnezeu 
nu i-a dat nimic din cele promise?! Cum l-a făcut Dumnezeu să 
meargă înainte și să aștepte dincolo de orice limite raționale?

Avraam a murit fără să capete de la Dumnezeu nici măcar 
o palmă de pământ din ,,țara făgăduinței“. Ca să-și înmor-
mânteze nevasta, Avraam a trebuit ,,să cumpere“ o bucată de 
pământ de la localnici:

,,Viața Sarei a fost de o sută douăzeci şi șapte 
de ani: aceștia sunt anii vieții Sarei. Sara a murit 
la Chiriat-Arba, adică Hebron, în țara Canaan, şi 
Avraam a venit să jelească pe Sara şi s-o plângă. 
Avraam s-a sculat apoi dinaintea moartei sale şi a 
vorbit astfel fiilor lui Het:

„Eu sunt străin şi venetic printre voi; dați-mi un 
ogor, ca loc de îngropare la voi, ca să-mi îngrop 
moarta şi s-o ridic dinaintea mea” (Gen. 23:1-4).

Smerit, acest ,,străin și venetic“ făcuse totuși asupra oame-
nilor din jur o impresie extraordinară. Neavând nimic, s-a 
purtat în așa fel încât oamenii au văzut în el un om parcă venit 
dintr-o altă lume:

,,Fiii lui Het au răspuns astfel lui Avraam: 
„Ascultă-ne, domnule! Tu ești ca un domnitor al lui 
Dumnezeu în mijlocul nostru; îngroapă-ți moarta în 
cel mai bun din mormintele noastre! Niciunul din 



129

Chemarea începuturilor
noi nu te va opri să-ți îngropi moarta în mormântul 
lui” (Gen. 23:5-6).

Avraam n-a vrut însă nimic de la ei. Cel care îi promisese 
țara era Dumnezeu și Avraam n-a vrut să primească nimic 
dela oameni. Avea încredere că Dumnezeu se va ține de cu-
vânt. Întârzierea împlinirii promisiunii nu l-a clătinat în nici 
un fel în credința sa:

,,Avraam s-a sculat şi s-a aruncat cu fața la 
pământ înaintea norodului țării, adică înaintea fiilor 
lui Het. Şi le-a vorbit astfel: „Dacă găsiți cu cale să-
mi îngrop moarta şi s-o iau dinaintea ochilor mei, 
ascultați-mă şi rugați pentru mine pe Efron, fiul 
lui Ţohar, să-mi dea peștera Macpela, care-i a lui şi 
care este chiar la marginea ogorului lui; să mi-o dea 
în schimbul prețului ei, ca să-mi slujească drept loc 
pentru îngropare în mijlocul vostru” (Gen. 23:7-9).

Parafrazând și intuind realitatea din dosul cuvintelor, 
Avraam a spus: ,,De la voi n-am nevoie decât de un loc pentru 
moarte. De la Dumnezeu aștept învierea, întruparea și lucra-
rea Fiului lui Dumnezeu și apoi … venirea Noului Ierusalim 
din cer“. De unde până unde?

Cel de al treilea comentariu despre cele știute și așteptate 
de Avraam de la Dumnezeu se găsește tot în epistola către 
Evrei. Având în vedere grija pe care au arătat-o ei textu-
lui scris, este uluitor că autorul le dă tocmai lor această 
informație:

,,Prin credință, Avraam, când a fost chemat să 
plece într-un loc pe care avea să-L ia ca moștenire, a 
ascultat şi a plecat fără să știe unde se duce.

Prin credință a venit şi s-a așezat el în țara 
făgăduinței ca într-o țară care nu era a lui şi a locuit 
în corturi, ca şi Isaac şi Iacov, care erau împreună-
moștenitori cu el ai aceleiași făgăduințe. Căci el 



130

Daniel Brânzei
aștepta cetatea care are temelii tari, al cărei meșter 
şi ziditor este Dumnezeu“ (Evrei 11:8-10).

Ce știa Avraam și ce aștepta el de la Dumnezeu? Ce l-a 
făcut să fie mulțumit chiar dacă n-a primit în timpul vieții 
împlinirea promisiunilor despre intrarea în stăpânire a țării? 
Eu cred că Dumnezeu i-a explicat faptul că viața lui, aparent 
neîmplinită și nerăsplătită, este doar un fragment dintr-un 
plan mai mare, care străbate veacurile și se va desăvârși ,,la 
plinirea vremii“:

,,În credință au murit toți aceștia, fără să fi căpătat 
lucrurile făgăduite, ci doar le-au văzut şi le-au urat 
de bine de departe, mărturisind că sunt străini şi 
călători pe pământ.

Cei ce vorbesc în felul acesta arată deslușit că sunt 
în căutarea unei patrii. Dacă ar fi avut în vedere pe 
aceea din care ieșiseră, negreșit că ar fi avut vreme 
să se întoarcă în ea. Dar doreau o patrie mai bună, 
adică o patrie cerească. De aceea, lui Dumnezeu nu-I 
este rușine să Se numească Dumnezeul lor, căci le-a 
pregătit o cetate“ (Evrei 11:13-16).

Este imposibil să nu vedem în text o aluzie la venirea 
Noului Ierusalim și este extraordinar că ni se spune despre 
Avraam că el știa despre acest eveniment de la finalul istoriei! 
Domnul Isus n-a vorbit despre el în nici una dintre Evanghelii. 
Noi aflăm despre el doar în cartea Apocalipsei:

,,Apoi am văzut un cer nou şi un pământ nou; 
pentru că cerul dintâi şi pământul dintâi pieriseră şi 
marea nu mai era. Şi eu am văzut coborându-se, din 
cer de la Dumnezeu, cetatea sfântă, Noul Ierusalim, 
gătită ca o mireasă împodobită pentru bărbatul ei. 
Şi am auzit un glas tare, care ieșea din scaunul de 
domnie şi zicea: 

„Iată cortul lui Dumnezeu cu oamenii! El va locui 
cu ei şi ei vor fi poporul Lui şi Dumnezeu Însuşi va 



131

Chemarea începuturilor
fi cu ei. El va fi Dumnezeul lor. El va șterge orice 
lacrimă din ochii lor. Şi moartea nu va mai fi. Nu va 
mai fi nici tânguire, nici țipăt, nici durere, pentru că 
lucrurile dintâi au trecut” (Apocalipsa 21:1-4).

Se prea poate ca Avraam să fi avut harul să privească prin 
descoperire dumnezeiască această cetate de la finalul istoriei, 
în care i s-a spus că va avea și el harul să trăiască:

,,Şi m-a dus, în Duhul, pe un munte mare şi înalt. 
Şi mi-a arătat cetatea sfântă, Ierusalimul, care se 
pogora din cer de la Dumnezeu, având slava lui 
Dumnezeu“ (Apocalipsa 21:10).

Punând cap la cap informațiile din textele de mai sus, pu-
tem spune că, deși nu a primit nimic din țara Canaan, Avraam 
n-a fost dezamăgit, n-a vrut să se întoarcă în Ur, în Caldea, ci a 
stăruit în credință, primind de la Dumnezeu revelația unui vii-
tor strălucit, dincolo de istorie și de înviere, în Noul Ierusalim 
al sfinților făcuți părtași unei patrii noi, cu un pământ și ceruri 
noi, așa cum ne descrie cartea Apocalipsei.

Dincolo de citirea superficială, Avraam nu mai este un 
personaj prăfuit din vechime, ci devine contemporanul nos-
tru, părtaș al aceleiași revelații și moștenitor al acelorași pro-
misiuni ca și noi. În calitate de străbun spiritual și fizic al 
israeliților, Avraam este menționat des în Noul Testament, de 
șaptezeci și șapte de ori, mai mult decât oricare alt personaj al 
Vechiului Testament, cu excepția lui Moise, care apare în text 
de șaptezeci și nouă de ori.

Pentru Domnul Isus și pentru apostoli, principală a fost nu 
legătura fizică cu Avraam, ci cea spirituală.  Pentru ei, evreii 
n-au fost în nici un fel mai buni decât păgânii, pentru că au 
refuzat să creadă în lucrarea Fiului lui Dumnezeu. Adevărații 
copii ai lui Avraam sunt cei ce au credință. Acesta este motivul 
pentru care afirmația din Geneza 15:6 apare de câteva ori în 
Noul Testament:



132

Daniel Brânzei
,,Avram a crezut pe Domnul, şi Domnul i-a socotit 

lucrul acesta ca neprihănire“.

Apostolul Pavel, deși era foarte mândru de apartenența sa 
la neamul lui Israel, afirmă și el acest lucru:

,,Tot așa şi „Avraam a crezut pe Dumnezeu, şi 
credința aceasta i-a fost socotită ca neprihănire”. 
Înțelegeți şi voi, dar, că fii ai lui Avraam sunt cei ce 
au credință“ (Galateni 3:7).

,,Şi dacă sunteți ai lui Hristos, sunteți „sămânța” 
lui Avraam, moștenitori prin făgăduință“ (Galateni 
3:29).

Vorbind despre soarta bogatului și a lui Lazăr (Luca 16:19-
31), Domnul Isus dezvăluie că cei socotiți neprihăniți ajung 
după moarte în ceea ce El numește ,,sânul lui Avraam“. Ex-
presia apare o singură dată în Noul Testament. Enigmaticul 
termen kolpos  [kovlpo] permite și alte traduceri: ,,alături de 
Avraam“  (NIV, ESV), “lângă Avraam“ (CEV), ,,cu Avraam“ 
(NLT) sau ,,în brațele lui Avraam“ (NCV). În societatea de 
atunci, stând împreună la masă, Ioan și-a putut rezema capul 
pe pieptul Domnului Isus (Ioan 13:25; 21:20).

,,A ascultat, a plecat, a așteptat“ sunt trei acțiuni care au de-
finit viața de credință a lui Avraam. Credința nu se moștenește 
și nu „se ia“ ca ceva molipsitor. Ea marchează întotdeauna o 
relație personală intimă cu Dumnezeu. 

AVRAAM ȘI LOT - BENEFICIAR AL HARULUI

Cred că ne-ar fi de mare folos dacă am vedea lucrul acesta 
din viața lui Lot, nepotul care a avut vremelnic șansa să stea 
lângă Avraam, titanul credinței. 

Nu este suficient să știi și să vrei, trebuie să faci ceea ce tre-
buie făcut. Credința fără fapte este moartă, așa cum s-a întâm-
plat în cazul nefericitului Balaam.



133

Chemarea începuturilor

Un text din Numeri 23:1-10 ne dă cea dintâi rostire a pro-
fetului Balaam când a fost chemat de Balac, împăratul Moabu-
lui, să decidă soarta lui Israel. Copleșit de privilegiile pe care 
le-a comunicat din partea lui Dumnezeu pentru evrei, Balaam 
oftează în finalul discursului lui cu aceste cuvinte:

„O, de aș muri de moartea celor neprihăniți
Şi sfârșitul meu să fie ca al lor!” (Numeri 23:10).

Dacă a dorit cu adevărat așa de mult oare de ce n-a avut 
parte de ea? Pentru că între vorbele noastre și faptele noastre 
este uneori o diferență „ca de la cer la pământ“. Balaam este 
un exemplu al celor care ar fi putut, dar n-au ajuns acolo unde 
ar fi trebuit să fie, al celor care au știut ce trebuie să facă, dar 
iubirea de bogățiile acestei lumi i-au luat mințile și mântuirea. 

Să ai parte vremelnică de har, dar să sfârșești până la urmă 
departe de el, în pierzarea veșnică, ce tragedie!

Unul care seamănă până la un punct cu Balaam a fost ce-
lebrul Lot, izbăvitul din cetatea Sodomei. Pățania l-a lăsat 
văduv, dar, ceea ce a pățit după aceea a fost și mai tragic. 
Haideți să ne aducem aminte de viața lui în acest context al 
unui om înconjurat de lăstari ai harului.

1. Beneficiar al harului la ieșirea din Ur

„Tatăl tuturor credincioșilor“ era pe atunci încă un prunc 
în credință și a ieșit din Ur călcând cu … stângul. În loc să 
se separe complet de ai lui, El n-a ascultat întocmai porunca 
chemării divine și a plecat din Ur cu toată casa tatălui său Te-
rah. Din cauza acestei greșeli, oamenii credinței din toate tim-
purile s-ar fi putut numi astăzi „fiii lui Terah“! În familia lui 
Avraam și Terah se afla și acest Lot, nepot al lui Avram, fiul 
fratelui său (Geneza 11:27).

„Domnul zisese lui Avram: „Ieși din țara ta, din 
rudenia ta şi din casa tatălui tău şi vino în țara pe 
care ți-o voi arăta“ (Geneza 12:1).



134

Daniel Brânzei

Lot a ieșit din Ur pe chemarea lui Avram. El a fost indirect 
un beneficiar al acestei chemări. Neascultarea lui Avraam a 
însemnat indirect plasarea lui Lot în sfera binecuvântărilor 
divine. Nu se întâmplă însă nimic în afara providenței așa 
că putem pune ceea ce s-a întâmplat atunci în dimensiunile 
nepătrunse ale harului.

2. Beneficiar al harului la plecarea din Haran

Dumnezeu l-a „arestat“ pe Avram la Haran și l-a ținut acolo 
până la moartea tatălui său, ca să corecteze neascultarea copi-
lului în credință. Toate rudele lui Avram au rămas la Haran. 
La ele își va trimite el mai târziu slujitorul ca să ia o nevastă 
fiului său, Isaac. Singurul care a continuat călătoria spre țara 
promisă cu Avram a fost Lot. El a continuat să meargă pe 
„pașaportul“ lui Avram, ca „dependent“.

„Avram a plecat, cum îi spusese Domnul, şi a 
plecat şi Lot împreună cu el. Avram avea șaptezeci 
şi cinci de ani când a ieșit din Haran. Avram a luat 
pe Sarai, nevastă-sa, şi pe Lot, fiul fratelui său, 



135

Chemarea începuturilor
împreună cu toate averile pe care le strânseseră şi 
cu toate slugile pe care le câștigaseră în Haran. Au 
plecat în țara Canaan şi au ajuns în țara Canaan“ 
(Geneza 12:4-5).

Toți oamenii „mari“ au fost mai întâi copii mici. Înainte 
de a fi „tatăl tuturor credincioșilor“, Avram a fost el însuși un 
copilaș în credință, cu pași șovăielnici și căderi copilărești.

S-au scris multe cărți despre Avraam și n-am de gând să 
mă apuc să mai scriu și eu una. Vreau doar să constat că foarte 
mulți autori îl „evidențiază“ pe Avraam ca să justifice într-un 
fel „alegerea“ lui Dumnezeu. Nu este cazul. Nu este adevărul. 
Nu trebuie să adăugăm fantezia logicii noastre legaliste la ha-
rul nemeritat și inexplicabil acordat de Dumnezeu unui muri-
tor de rând. Avraam și-a început calea credinței călcând vârtos 
cu … stângul. El a făcut două greșeli mari. Prima a fost că n-a 
ascultat de reglementările din chemarea Domnului. În loc să 
iasă din familia tatălui său, el a ieșit „cu familia“ tatălui său. 
Anunțată retrospectiv, chemarea lui Avraam a sunat așa:

„Domnul zisese lui Avram: „Ieși din țara ta, din 
rudenia ta şi din casa tatălui tău şi vino în țara pe 
care ți-o voi arăta“ (Gen. 12:1).

În realitate, Avraam a plecat cu întregul clan al familiei 
tatălui său: 

„Iată spița neamului lui Terah. Terah a născut pe 
Avram, pe Nahor şi pe Haran. Haran a născut pe 
Lot. Şi Haran a murit în fața tatălui său Terah, în 
țara în care se născuse, în Ur, în Haldeea. 

Avram şi Nahor şi-au luat neveste. Numele neves-
tei lui Avram era Sarai şi numele nevestei lui Nahor 
era Milca, fiica lui Haran, tatăl Milcăi şi Iscăi. Sarai 
era stearpă; n-avea copii deloc. 

Terah a luat pe fiul său Avram şi pe Lot, fiul lui 
Haran, fiul fiului său, şi pe Sarai, noră-sa, nevasta 
fiului său Avram. Au ieșit împreună din Ur din 



136

Daniel Brânzei
Haldeea, ca să meargă în țara Canaan. Au venit până 
la Haran şi s-au așezat acolo. Zilele lui Terah au fost 
de două sute cinci ani, şi Terah a murit în Haran“ 
(Geneza 11: 27-32).

Din discreție și decență, Biblia nu ne spune cine a fost fe-
meia care i-a născut-o lui Terah pe Sarai. Nu este important 
să știm pentru că, oricum, evreii nu se trag din Terah, ci din 
Avraam.  De ce n-a plecat Avram singur din Ur ? N-a putut 
să o facă? N-a vrut să o facă? Avea cam 75 de ani, așa că avea 
toată libertatea să procedeze așa cum îi spusese Dumnezeu.

A doua greșeală pe care a făcut-o Avram în primii lui pași 
pe calea credinței a fost că s-a învoit cu Sara să trăiască, la 
nevoie, în minciună. Avram a avut destulă credință ca să 
plece la un drum necunoscut fiind sigur că Dumnezeu poate 
să-l păzească pe drum și să-i dea apoi biruința asupra tutu-
ror din țara pe care urma să o ia în stăpânire, dar n-a avut 
destulă credință că Dumnezeu îl va scăpa din orice primejdie 
provocată de privirile pofticioase provocate de frumusețea ne-
vestei sale:

„Când m-a scos Dumnezeu din casa tatălui meu, 
am zis Sarei: ,,Iată hatârul pe care ai să mi-l faci: în 
toate locurile unde vom merge, spune despre mine 
că sunt fratele tău“ (Geneza 20:13).

Greu de înțeles și greu de acceptat. Și mai greu de înțeles 
este că Dumnezeu nu i-a spus nimic în privința aceasta. Neli-
mitate și neînțelese sunt dimensiunile harului divin …

3. Beneficiar al harului care 
îmbogățește peste măsură

În Canaan, turmele lui Avram și ale lui Lot au fost bine-
cuvântate și s-au înmulțit așa că nu mai încăpeau împreună. 
Păzitorii turmelor au început să se certe între ei, iar atmosfera 
rea punea în pericol mărturia lor înaintea celor din jur:



137

Chemarea începuturilor
„S-a iscat o ceartă între păzitorii vitelor lui Avram 

și păzitorii vitelor lui Lot. Canaaniţii și fereziţii 
locuiau atunci în țară.

Avram a zis lui Lot: „Te rog, să nu fie ceartă între 
mine și tine și între păzitorii mei și păzitorii tăi, căci 
suntem frați. Nu-i oare toată țara înaintea ta? Mai 
bine desparte-te de mine: dacă apuci tu la stânga, eu 
voi apuca la dreapta; dacă apuci tu la dreapta, eu voi 
apuca la stânga” (Geneza 13:7-9).

A fost momentul în care Avraam i-a propus lui Lot … 
despărțirea. Și Lot a acceptat-o. 

Mulți spun că Lot a ales greșit. Eu spun că orice ar fi ales 
ar fi fost la fel de rău. Dacă avea discernământ spiritual, Lot 
n-ar fi trebuit nici în ruptul capului să se despartă de Avram. 
Binecuvântarea divină se revărsa asupra lui „prin Avram“ și 
„din cauza lui Avram“. Lot a ales pofta ochilor, desigur, dar și 
mai grav a fost faptul că a ales să creadă că se poate descurca 
de acum înainte fără Avram, departe de Avram. Lot i-a dat un 
răspuns greșit la propunerea lui Avram. Adevăratul răspuns, 
singurul care trebuia să-i fie atunci pe buze era altul, unul pe 
care l-a dat mult mai târziu cineva din familia lui. Dar să nu 
anticipăm. Vom ajunge împreună și acolo.

În ceasul încercării, Lot a ales rău și a pornit spre alunecoa-
sa vale a drumului spre Marea Moartă și, dincolo de ea, spre 
Sodoma:

„Lot și-a ridicat ochii și a văzut că toată Câmpia 
Iordanului era bine udată în întregime. Înainte de a 
nimici Domnul Sodoma și Gomora, până la Ţoar, era 
ca o grădină a Domnului, ca țara Egiptului. Lot și-a 
ales toată Câmpia Iordanului și a mers spre răsărit. 
Astfel s-au despărțit ei unul de altul. Avram a locuit 
în țara Canaan, iar Lot a locuit în cetățile din Câmpie 
și și-a întins corturile până la Sodoma. Oamenii din 
Sodoma erau răi și afară din cale de păcătoși împo-
triva Domnului“ (Geneza 13:13).



138

Daniel Brânzei

Lot a plecat de lângă Avraam alunecând mai întâi spre So-
doma, apoi lângă Sodoma și până la urmă chiar „în Sodoma”. 

4. Beneficiar al harului chiar și 
în păcătoasa Sodomă

Noul Testament ne sune că „neprihănitul Lot“ „își chinuia 
sufletul“ în Sodoma (2 Petru 2:7). Chinuit, nechinuit, dar nu 
s-ar fi decis singur să plece din ea …

Biblia ne spune că scoaterea lui Lot din Sodoma la numai 
câteva minute înainte de a fi distrusă cu foc și pucioasă nu i s-a 
datorat lui Lot, ci a fost tot o urmare a legăturii lui cu Avraam. 
Patriarhul n-a menționat numele nepotului său atunci când a 
mijlocit pentru Sodoma. Asta s-a întâmplat probabil pentru că 
Lot alesese nesilit de nimeni de două ori să stea în Sodoma, a 
doua oară fiind după ce Avraam îl scăpase din captivitate după 
războiul regional în care intrase (Geneza 14:11-16). Oricum, 
mijlocirea lui n-a dat nici un fel de rezultat deoarece n-au 
fost nici măcar zece oameni neprihăniți în acea cetate a des-
frâului. Lot ar fi trebuit să piară împreună cu sodomiții, dar 
Dumnezeu citise în inima lui Avraam durerea lui nerostită și a 
ascultat-o:

„Când a nimicit Dumnezeu cetățile câmpiei, 
Şi-a adus aminte de Avraam şi a scăpat pe Lot din 
mijlocul prăpădului, prin care a surpat din teme-
lie cetățile unde îşi așezase Lot locuința“ (Geneza 
19:29).

Că Lot și fetele lui nu erau cu mult mai buni decât cei din 
Sodoma s-a văzut din ceea ce au făcut după aceea. Fetele lui 
l-au îmbătat și, prin incest, au născut de la el doi băieți din 
care s-au întemeiat apoi două neamuri: Moab și Amon. 

A fost ultima dată când s-a vorbit despre Lot în cartea Ge-
nezei. 



139

Chemarea începuturilor

5. Binecuvântat prin har în copiii lui

În cartea Deuteronom, Moise recapitulează evenimentele 
călătoriei poporului evreu dinspre Egipt spre țara promisă. 
Mulțimea aceea imensă a „copiilor robiei și ai pustiei“ au fost 
îndrumați și sfătuiți de Dumnezeu în drumul lor. Interesant și 
elocvent pentru harul dat copiilor lui Lot este porunca clară pe 
care Dumnezeu le-a dat-o evreilor cu privire la copiii lui Lot.

Pentru că trebuiau să treacă spre Iordan de cealaltă parte 
a Mării Moarte, prin teritoriile altor popoare, Dumnezeu le-a 
dat biruință în toate luptele, dar le-a interzis să se lupte cu 
Moab și Amon.

„Domnul mi-a zis: ,,Nu face război cu Moab şi 
nu te apuca la luptă cu el, căci nu-ți voi da nimic 
să stăpânești în țara lui. Arul l-am dat în stăpânire 
copiilor lui Lot“ (Deuteronom 2:9).

Domnul mi-a vorbit şi a zis: ,,Să treci azi hotarul 
Moabului, la cetatea Ar, şi să te apropii de copiii lui 
Amon. Să nu faci război cu ei şi să nu te iei la luptă 
cu ei, căci nu-ți voi da nimic de stăpânit în țara 
copiilor lui Amon: am dat-o în stăpânire copiilor lui 
Lot.“ (Deuteronom 2:17-19).

Credincioșia acestei promisiuni de har ține până în ziua 
de azi. Amman, capitala Iordaniei este ortografierea modernă 
a numelui Amon și este capitala acelor ținuturi încă din se-
colul XIII dinainte de Christos! Câte orașe din lume se pot 
lăuda cu o astfel de continuitate?   Tragedia a fost că Moab, 
moștenitorul harului acordat lui Lot, s-a ridicat el însuși îm-
potriva evreilor și l-a chemat pe Balaam, văzătorul de la Râu, 
ca să-l blesteme. În loc să-i primească ca pe verișorii lor care 
ieșiseră sleiți de puteri din muncile Egiptului și uscați de sete 
în cei patruzeci de ani prin pustie, în loc să le iasă înainte 
cu pâine și cu apă, Moab s-a gândit că poate să-i distrugă. 
Aceasta a fost prea de tot pentru Dumnezeu. Refuzarea haru-



140

Daniel Brânzei

lui avraamic a atras asupra lor blestemul etern din partea lui 
Dumnezeu:

„Amonitul şi moabitul să nu intre în adunarea 
Domnului, nici chiar al zecelea neam, pe vecie, pen-
tru că nu v-au ieșit înainte cu pâine şi apă pe drum, 
la ieșirea voastră din Egipt, şi pentru că au adus, 
pe preț de argint, împotriva ta pe Balaam, fiul lui 
Beor, din Petor, din Mesopotamia, ca să te blesteme. 
Dar Domnul, Dumnezeul tău, n-a voit să asculte 
pe Balaam şi Domnul, Dumnezeul tău, a schimbat 
blestemul acela în binecuvântare, pentru că tu ești 
iubit de Domnul, Dumnezeul tău. Să nu-ți pese nici 
de propășirea lor, nici de bunăstarea lor toată viața 
ta, pe vecie“ (Deuteronom 23:3-6).

În măsurile dee har divin, niciodată înseamnă niciodată 
și pe veci înseamnă pe veci, nu-i așa? Ce speranță mai putea 
avea Moab și urmașii lor.  

Trăind pe celălalt mal al Mării Moarte, Moab a văzut minu-
nile pe care le-a făcut Dumnezeu pentru urmașii lui Avraam 
la cucerirea țării și apoi în toată istoria lor. Era însă prea târ-
ziu pentru ei. Au rămas „pe celălalt mal al Mării Moarte“, tâ-
njind, dar niciodată putând să se mai bucure de ele. Simbolic 
și semnificativ, între ei și binecuvântările lui Avraam era acum 
„moartea“, acel „pe veci“ rostit de pedeapsa divină.

6. Binecuvântat în alegerea bună făcu-
tă de una din strănepoatele lui

Lot n-a rămas însă în paginile Bibliei sub blestem și este 
bine ca să nu-l pironim nici noi acolo. Rut a fost o „moabită“, 
iar tot ce s-a întâmplat cu ea dovedește cât de bun este Dum-
nezeul harului. El își permite să facă excepție de la propria Lui 
interdicție, iar Rut a ajuns să fie acceptată printre evrei, s-a în-
rudit cu ei și, născându-l pe bunicul lui David, a devenit indi-
rect mama celui mai mare împărat din istoria lui Israel. 



141

Chemarea începuturilor



142

Daniel Brânzei

Mai mult, ca persoană inclusă de providența 
divină în arborele genealogic mesianic, Rut, 
strănepoata lui Lot, fiică a blestematului Moab 
a ajuns peste veacuri străbunica  … lui Isus din 
Nazaret, Fiul lui Dumnezeu întrupat în istorie!

Asta s-a întâmplat pentru că femeia aceasta tânără a știu 
să dea un răspuns mai bun decât Lot atunci când i s-a spus 
să aleagă. Lot a ales să se despartă de Avraam și a pierdut 
binecuvântările. Rut a ales să se lipească cu orice preț de po-
porul binecuvântat. 

Unii se întreabă ce o fi văzut Rut în Naomi de s-a atașat așa 
de puternic de soacra ei? Cei cu pătrundere duhovnicească își 
dau seama însă că n-a fost vorba despre meritele lui Naomi, 
incontestabile bineînțeles. A fost vorba de mult mai mult!

Urmând-o pe Naomi, moabita Rut trecuse pe celălalt 
mal al Mării Moarte și purta în ea toate regretele seculare 
ale copiilor lui Lot, toate tânjirile lor, toate visările interzise. 
Citiți declarația ei cu această pătrundere duhovnicească și-
mi veți da repede dreptate. Naomi și familia ei plecaseră din 
„Betleem“ (casa pâinii) înfometat prin seceta pedepsei lui 
Dumnezeu să scape tocmai în Moab, locul blestemului. Acum 
Rut face calea întoarsă alături de Naomi, ca odinioară Lot 
alături de Avraam și rostește cuvintele pe care Lot ar fi trebuit 
să le rostească la vremea lui, dar n-a făcut-o:

„Rut a răspuns: „Nu sta de mine să te las şi să mă 
întorc de la tine! Încotro vei merge tu, voi merge 
și eu; unde vei locui tu, voi locui și eu; poporul tău 
va fi poporul meu și Dumnezeul tău va fi Dum-
nezeul meu; unde vei muri tu, voi muri și eu și voi 
fi îngropată acolo. Facă-mi Domnul ce o vrea, dar 
nimic nu mă va despărți de tine, decât moartea!” 
(Rut1:16-17).



143

Chemarea începuturilor

Lăstarii harului care l-au însoțit pe Lot toată viața au înflo-
rit și au dat rod în Rut moabita, scoasă de Dumnezeu de sub 
blestem și primită în linia mesianică.

De ce v-am spus eu toate acestea? Oare există printre noi 
cineva ca Balaam? Sau cineva ca Lot? Există oameni care au 
stat o vreme lângă binecuvântații copii ai lui Dumnezeu, dar 
sunt în pericol să facă așa cum au făcut Balaam și Lot?

Există cineva deznădăjduit în fața dreptății lui Dumnezeu 
ca Lot și urmașii lui? Există oameni cărora li se pare că nu li se 
mai permite accesul la binecuvântare?

Dacă există astfel de oameni am venit să le spun că Dum-
nezeul cel viu este un Dumnezeu al harului. Unii care au citit 
Biblia doar ca să o critice au spus că există doi dumnezei, unul 
dur și neînduplecat al Vechiului Testament și unul milos și 
iubitor al Noului Testament. Eu v-am arătat cât de bun este 
Dumnezeul celor din Vechiul Testament, Dumnezeul Legii, 
dar și Dumnezeul harului. Veniți la El cât se poate. Veniți cu 
toată inima. Veniți irezistibil, ca Rut. Căutați și veți găsi. Bateți 
și vi se va deschide, cereți și veți căpăta. 

Ce este deci credința? Cea mai bună definiție a ei se găsește 
în epistola cătrte Evrei din Noul Testament:

„Şi credinţa este o încredere neclintită în lucrurile 
nădăjduite, o puternică încredinţare despre lucru-
rile care nu se văd. Pentru că, prin aceasta, cei din 
vechime au căpătat o bună mărturie“ (Evrei 11:1-2).

Ilustrată în viața lui Avraam și a lui Rut, credința nu este 
un substantiv static, ci un verb activ.

 Tradusă cu alte cuvinte, definiția de mai sus ar suna cam 
așa: „Credința este mâna întinsă în nevăzut pentru a aduce în 
realitate lucrurile nădăjduite“. Ea nu este „oarbă“, ci merge 
pe linia luminii din promisiunile lui Dumnezeu. Credința 



144

Daniel Brânzei

răspunde călăuzirii pe care ne-a dă Dumnezeu fiecăruia dintre 
noi. În sensul acesta s-a exprimat și psalmistul când a zis:

„Ce dulci sunt cuvintele Tale pentru cerul gurii 
mele!

Mai dulci decât mierea în gura mea!
Prin poruncile Tale mă fac mai priceput,
de aceea urăsc orice cale a minciunii.
Cuvântul Tău este o candelă pentru picioarele 

mele
şi o lumină pe cărarea mea“ (Psalm 119:103-105).

Credința adevărată poate să mute munții, dar mai mult 
decât aceasta, o credință mare poate mișca inima lui Dum-
nezeu, așa cum s-a întâmplat cu moabita Rut și cu femeia 
samariteancă lăudată de Fiul lui Dumnezeu:

„Atunci, Isus i-a zis: „O, femeie, mare este credinţa 
Ta! Facă-ţi-se cum voieşti”“ (Matei 15:28).

Martin Luther a spus: 

„Credința nu este un vis omenesc sau o iluzie. 
Credința este lucrarea lui Dumnezeu în noi. Ea ne 
strămută în lumea divină pentru renașterea noastră 
în Dumnezeu. Ea îl omoară pe vechiul Adam din noi 
și ne face o faptură nouă, ne recreiază inima, curajul, 
întelegerea și toate celelalte fațete ale personalității. 
Credința vine prin lucrarea Duhului Sfânt. Ea 
implică o putere de viață care ne împinge irezistibil 
spre bine. Credința nu întreabă care sunt faptele 
bune ce trebuiesc făcute, ci trece la înfaptuirea lor 
fără nici un fel de întrebare“. –

Ceea ce credem despre Dumnezeu este cel mai important 
lucru despre noi înșine. Ceea ce credem determină cum ne 
comportăm, iar amandouă împreună determină ce devenim. 
Credința în Dumnezeu vede invizibilul, crede incredibilul și 
primește ca rasplată imposibilul. 



145

Chemarea începuturilor

Dwaight L. Moody descrie trei feluri de credință: credința 
care se chinuiește, asemenea unui om care se zbate în valurile 
furtunii; credința care se apucă, asemănătoare cu naufragia-
tul care, înotând, a ajuns să se apuce cu o mână de marginea 
bărcii, și credința liniștită, care se aseamănă cu cel care s-a 
urcat deja în barcă, s-a odihnit puțin și acum este gata să dea o 
mână de ajutor pentru salvarea altora. 

Credința este pasărea care vede lumina înainte de ivirea zo-
rilor și se apucă să cânte. Nu întotdeauna este însă așa. 

Că adevărata credință nu este statică și că ea poate ajunge 
fără rod, vom vedea și din viața celui de al doilea patriarh al 
evreilor, Isaac.



146

Daniel Brânzei



147

Chemarea începuturilor

ISAAC – UN PATRIARH PALID

Cine a fost acest „fiu al râsului“ primit de Avraam și Sarah 
dincolo de limitele credinței și așteptărilor lor?

„Unul dintre ei a zis: „La anul pe vremea aceasta, 
Mă voi întoarce negreşit la tine şi iată că Sara, 
nevastă-ta, va avea un fiu.”

Sara asculta la uşa cortului care era înapoia lui. 
Avraam şi Sara erau bătrâni, înaintaţi în vârstă, şi 
Sarei nu-i mai venea rânduiala femeilor. 

Sara a râs în sine, zicând: „Acum, când am 
îmbătrânit, să mai am pofte? Domnul meu bărbatul 
de asemenea este bătrân.” 

Domnul a zis lui Avraam: „Pentru ce a râs Sara, 
zicând: ‘Cu adevărat să mai pot avea copil eu, care 
sunt bătrână?’ Este oare ceva prea greu pentru Dom-
nul? La anul pe vremea aceasta, Mă voi întoarce la 
tine, şi Sara va avea un fiu.” 

Sara a tăgăduit şi a zis: „N-am râs”. Căci i-a fost 
frică. Dar El a zis: „Ba da, ai râs.” (Geneza 18:10-15).

Dintre cei trei patriarhi din temelia neamului, Biblia ne 
spune cel mai puțin despre Isaac, fiul lui Avraam și tatăl lui 
Iacov. Personalitatea sa este cumva „strivită“ între enormele 
personalități ale celorlalți doi. Comentatorii evrei și unii chiar 
creștini sunt de părere că acest Isaac a îndeplinit în istorie ro-
lul jertfei pe care avea să o împlinească Isus și această teribilă 
încercare l-a marcat toată viața. Unii spun că a fost șocat și a 
rămas cu un fel de epilepsie. Nici un fiu nu rezistă când vede 
că tatăl său vrea să-l omoare. Numai Fiul lui Dumnezeu a pu-
tut face aceasta, dar și atunci Fiul s-a clătinat și a gemut înain-



148

Daniel Brânzei

tea Tatălui: „Tată, dacă se poate, fă să treacă de la Mine paha-
rul acesta.“

Sunt câteva argumente care îi îndreptățesc pe comentatori 
să creadă acest lucru.

Primul este că Isaac a fost singurul patriarh care a stat în 
Canaan pe toată durata vieții sale. Singura dată când a încer-
cat să plece în altă parte din cauza unei secete teribile, Dum-
nezeu i-a spus să nu o facă (Geneza 26:1-6). Putem spune că 
Isaac nu a dobândit nimic prin eforturile sau meritele proprii. 

Al doilea argument este cum a fost găsită o nevastă pentru 
Isaac. Este evident că Avraam n-a avut curajul să-l trimită pe 
Isaac s-o caute, ci și-a trimis robul să o pețească. Vi-l imaginați 
pe Iacov de mai târziu să accepte așa ceva?

Al treilea argument ar fi faptul că Isaac a rămas toată viața 
un „băiat al mamei“. Când robul se întoarce cu mireasa adusă 
din casa lui Laban, Biblia ne spune sugestiv că 

„Isaac a dus-o în cortul mamei sale Sara ... Astfel 
a fost mângâiat Isaac pentru pierderea mamei sale“ 
(Geneza 24:67). 

Unde se afla acest cort al mamei sale? Biblia ne spune că 
lângă „Lahai Roi“, în țara de miazăzi, acolo unde Agar avu-
sese experiența ei extraordinară cu Dumnezeu (Geneza 16:7-
15). Dacă Sara a murit la 127 de ani (Geneza 23:1), iar Isaac a 
primit-o pe Rebeca pe când avea 40 de ani, înseamnă că Isaac 
a stat în cortul mamei sale cam 3 ani de la moartea ei. Ca un 
pui de cangur, el n-a vrut sau n-a putut să iasă din buzunarul 
mamei sale.

Al patrulea argument al celor ce susțin slăbiciunea lui Isaac 
se află în Geneza 26:12-23, unde Isaac cedează mereu în fața 
filistenilor și preferă să plece înfrânt în loc să lupte pentru fân-
tânile săpate odinioară de tatăl său Avraam.



149

Chemarea începuturilor

Al cincilea argument este faptul că Isaac l-a preferat pe 
Esau în detrimentul lui Iacov. Deși știa voia profetică a lui 
Dumnezeu și anume „cel mai mare va sluji celui mai mic“, 
Isaac l-a preferat pe Esau. Motivul a fost că Esau era tot ceea 
ce nu reușise vreodată să fie el: „un vânător îndemânatic, un 
om care-și petrecea vremea mai mult pe câmp“, un aventurier 
neînfricat. Furat de preferințele personale, Isaac era gata, gata 
să-i dea binecuvântarea profetică lui Esau și numai viclenia 
nevestei lui și a mezinului Iacov l-au împiedicat s-o facă.

Toate aceste lucruri negative nu știrbesc cu nimic ceea ce 
a făcut Isaac pe muntele Moria, această „umbră a Golgotei“. 
Când a înțeles că tatăl său, Avraam, vrea să-l aducă jertfă, 
Isaac a ales să se supună, deși tinerelul acesta ar fi putut să 
se opună și era suficient de mare și de agil ca să fugă. Isaac a 
acceptat să fie legat și să fie așezat pe altarul de lemne ... Ce 
dialog o fi fost între Isaac și Avraam numai Dumnezeu știe, iar 
El a ales să nu ne spună.

Isaac a reușit performanța să înceapă foarte bine, dar 
să sfârșească foarte prost. El a trăit la umbra credinței lui 
Avraam. Pe muntele Moria, tatăl lui l-a învățat un principiu 
fundamental al credinței: „Domnul va purta de grijă“ (Geneza 
22:7-14), dar Isaac nu și-a însușit decât vremelnic acest princi-
piu, sălbăticindu-se parcă pe măsură ce au trecut anii. 

La bătrânețe, se comportă de parcă nu există Dumnezeu. 
Se pune în locul lui Dumnezeu și ia acțiuni care sunt împotriva 
a ceea ce auzise de la Dumnezeu. El îi spune lui Esau: 

„Fiule, ... fă-mi o mâncare cum îmi place mie și 
adu-mi s-o mănânc, ca să te binecuvânteze sufletul 
meu“ (Geneza 27:4).

Făcând aceasta, Isaac se ancorează în el însuși („cum îmi 
place mie“) și  decide să-i dea binecuvântarea de întâi născut 
lui Esau (eu îți dau binecuvântarea!), exact invers de ceea ce-i 



150

Daniel Brânzei

spusese Dumnezeu înainte de nașterea celor doi gemeni din 
pântecele soției lui:

„Şi Domnul i-a zis:
„Două neamuri sunt în pântecele tău,
Şi două noroade se vor despărți la ieșirea din 

      pântecele tău.
Unul din noroadele acestea va fi mai tare decât 

celălalt.
Şi cel mai mare va sluji celui mai mic.” (Geneza 

25:23).

Mai mult, Isaac știa că, în ușurătatea sa, Esau își vându-se 
dreptul de întâi născut lui Iacov, pentru un blid de linte (Ge-
neza 25:29-34). 

Este evident că Isaac s-a înstrăinat de Dumnezeu. S-a 
înstrăinat însă și de soția lui. Ei trăiesc ca doi străini în aceeași 
casă. Isaac este gata să facă lucruri mari, dar nu se sfătuiește 
de loc cu Rebeca. Ea trebuie „să tragă cu urechea“ ca să afle ce 
vrea să facă soțul ei. Straniu, trist și neplăcut. 

Isaac abandonează spiritualitatea în favoarea trăirii în firea 
pământească. În pregătirea sa ca să transmită copilului lui 
destinul stabilit de Dumnezeu pentru viitor în planul mesianic, 
el nu își cheamă întreaga familie la zile de post și rugăciune, ci 
vrea să mănânce mâncarea lui preferată, de parcă abilitatea de 
a fi un purtător de cuvânt al lui Dumnezeu ar depinde, nu de 
starea sufletului, ci de satisfacția stomacului.

Cum a ajuns Isaac să-l disprețuiască pe Iacov, să nu comu-
nice cu soția lui și să nu-i pese de ceea ce auzise de la Dom-
nul? Ca să nu spunem că nici cu Esau n-a avut o comunicare 
corectă. Biblia ne spune că doar după ce Iacov este trimis 
la Laban din Mesopotamia (Geneza 28:6-9) să-și caute o 
nevastă, Esau a înțeles că lui Isaac nu-i plac fetele din Canaan. 
El era deja căsătorit cu două din ele! Cum s-o fi purtat Isaac la 
cele două nunți din familie? Cum de Esau nu știa sentimentele 
tatălui său față de fetele canaanite?



151

Chemarea începuturilor

Isaac a început frumos, dar a sfârșit-o trist. El n-a fost o 
binecuvântare nici pentru fiul favorit, Esau, nici pentru fiul 
binecuvântat, Iacov, trimis acum departe de casă. Dacă ar fi 
să dăm o direcție a evoluției acestui al doilea patriarh ea este 
„de sus în jos“. Copilul promisiunii, născut printr-o minune 
dumnezeiască, părtaș la credința extraordinară a tatălui său 
Avraam, ajunge spre final un om carnal, cu toane și preferințe 
nesăbuite, binecuvântând din partea lui Dumnezeu, dar ne-
fiind o binecuvântare nici pentru soție și nici pentru vreunul 
din cei doi copii ai săi.

Nu este oare o minune a harului faptul că Dumnezeu a ales 
să se numească „Dumnezeul lui Isaac“! Bineînțeles! Dar stați 
că nu l-ați văzut încă pe Iacov ...



152

Daniel Brânzei



153

Chemarea începuturilor

IACOV – UN ISRAELIT CU VICLEȘUG

Ce are Dumnezeu la dispoziție pentru a lucra la 
desăvârșirea noastră? Poate el să îndrepte un caracter strâmb 
încă de la nașterea lui? 

Spre deosebire de Isaac, direcția vieții lui Iacov este „de 
jos în sus“. El a început rău, neastâmpăratul acesta luându-
se la bătaie încă din pântecele mamei lui cu Esau fratele lui, 
dar a sfârșit-o bine, chiar foarte bine. Pentru aceasta însă, 
meritul cel mai mare, singurul merit în toate, Îi aparține lui 
... Dumnezeu. Nu degeaba se autonumește El „Dumnezeul lui 
Avraam, Isaac și Iacov“. 

Iacov începe de jos și urcă câte puțin până ce va ajunge la 
curtea celui mai puternic om din vremea aceea. Și nu numai că 
ajunge, dar acest Iacov îl va binecuvânta în numele lui Dum-
nezeu pe Faraon, iar Faraon va accepta acest gest cu bucurie.

Isaac a eșuat să-și binecuvânteze copilul, Iacov va ajunge 
să-l binecuvânteze pe Faraon! 

Iacov va avea un final de mare credință, poruncind ce-
lor din familia lui să-i ducă oasele în Țara Promisă. El nu se 
lasă impresionat de fala Egiptului, ci se leagă etern de planul 
pe care-l are Dumnezeu cu aleșii Lui din planul mesianic. La 
moartea lui va fi bocit de cei din familia lui, dar chiar și de 
egipteni. Țara Egiptului va fi în bocet pentru că a murit ... 
Iacov. Nu s-a mai pomenit o astfel de mare cinste pentru un 
martor al lui Iehova.

Istoria lui Iacov este metaforic vorbind, rezumatul între-
gii istorii a poporului ales și ... a istoriei noastre. Întotdeauna 
când alege, Dumnezeu ne alege „în Preaiubitul Lui“ și se apucă 



154

Daniel Brânzei

apoi să ne facă asemenea Preaiubitului Său Fiu. Dumnezeu ne 
ia așa cum ne găsește, dar ne iubește mult prea mult ca să ne 
lase așa cum ne găsește. 

Evanghelistul Ioan înregistrează un joc de cuvinte care este 
o aluzie directă la patriarhul Iacov.

„Isus a văzut pe Natanael venind la El şi a zis des-
pre el: „Iată cu adevărat un israelit în care nu este 
vicleşug” (Ioan 1:43).

În limba vorbită atunci, Isus a spus: „Iată un israelit în care 
nu este Iacov“. Patriarhul a rămas în istoria evreilor drept 
omul în care Dumnezeu a lucrat la schimbarea caracterului. 
Ca să mântuiască pe cineva, lui Dumnezeu îi este suficientă o 
fracțiune de secundă, dar ca să-l facă un sfânt, Îi trebuie uneo-
ri o viață întreagă. Nicăieri nu se vede lucrul acesta mai bine 
ca în viața patriarhului Iacov. El este omul luat în atelierul lui 
Dumnezeu pentru a fi făcut după voia Lui. Avem ocazia să-L 
vedem pe Dumnezeu care ia un rebut, un eșec și face din el o 
unealtă de cinste.

Cine a fost Iacov cel născut „înșelător“ 
încă din pântecele mamei sale?

El este mai întâi „băiatul lui mama“ și are o ereditate 
maternă. Tatăl lui Iacov, Isaac a fost mai introvert și lipsit 
de inițiativă. Mama lui însă, Rebeca, a fost „spirt“; o femeie 
harnică și plină de inițiativă. Aduceți-vă aminte că acesta a 
fost semnul pe care l-a cerut slujitorul lui Avraam plecat să 
găsească o soție pentru băiatul stăpânului său:

„Şi a zis: „Doamne, Dumnezeul stăpânului meu 
Avraam! Te rog, dă-mi izbândă astăzi şi îndură-Te 
de stăpânul meu Avraam. Iată, stau lângă izvorul 
acesta de apă, şi fetele oamenilor din cetate vin să 
scoată apă. Fă ca fata căreia îi voi zice: ,,Pleacă-ți 
vadra, te rog, ca să beau” şi care va răspunde: ,,Bea 



155

Chemarea începuturilor
şi am să dau de băut şi cămilelor tale” să fie aceea pe 
care ai rânduit-o Tu pentru robul Tău Isaac! Şi prin 
aceasta voi cunoaște că Te-ai îndurat de stăpânul 
meu.”  (Geneza 24:12-14). 

Un slujitor a gândit ca un slujitor și a cerut de la Dum-
nezeu ca viitoarea soție a lui Isaac să fie o femeie harnică și de 
inițiativă. Și așa a fost. O astfel de mamă  a avut Iacov, care i-a 
transmis această caracteristică. La Iacov n-a existat expresia 
„Nu se poate!“. El caută, inventează, se dă peste cap și scoate 
o soluție pentru orice. Când nu se poate cu o soluție cinstită, el 
face o înșelătorie și tot ajunge la rezultatul dorit. Este convins 
că totul i se cuvine, că totul poate fi dobândit.  

Iacov a moștenit de la Rebeca și șmecheria. Nu degeaba 
a ieșit din pântecele ei ținându-și fratele mai mare de călcâi 
și trăgându-l înapoi. Aduceți-vă aminte de șmecheria pusă la 
cale de Rebeca pentru ca Iacov să fure binecuvântarea de la 
tatăl lui. Femeia aceasta a fost gata să mintă și l-a învățat pe 
fiul ei s-o facă și el. A fost conștientă că face ceva rău și a fost 
gata să plătească prețul pedepsei: 

„Blestemul acesta, fiule, să cadă peste mine! 
Ascultă numai sfatul meu şi du-te de adu-mi-i.” 
(Geneza 27:13). 

Așa a și fost. Rebeca cea înșelătoare a trebuit să-l trimită 
pe Iacov departe de casă și nu l-a mai văzut apoi niciodată. 
Iertarea lui Dumnezeu nu împiedică întotdeauna consecințele 
greșelilor noastre. 

Așa este și cu noi: ne costumăm în piesele noastre de tea-
tru, facem scenariile de parcă Dumnezeu nu vede și nu știe, 
mințim, ne tragem sforile și ne așezăm ploile, dar ... la sfârșit 
va veni peste noi pedeapsa cea dreaptă a lui Dumnezeu. Și nu 
e nici un chip de scăpare! Pe Dumnezeu nu-L putem păcăli.

Ne întrebăm toți: Cum a putut Dumnezeu să binecuvân-
teze într-o asemenea farsă? Cum de n-a refuzat să dea atunci 



156

Daniel Brânzei

binecuvântarea? Dumnezeu anunță bunăvoința Lui pentru 
viitorul lui Iacov în ceasul de cea mai mare falsitate. Adevărul 
este trâmbițat în mijlocul unei înscenări mincinoase. Iacov se 
îmbracă în hainele lui Esau, miroase ca și Esau, încearcă să-și 
schimbe vocea ca să sune ca a lui Esau și-L târăște în minciuna 
aceasta și pe Dumnezeu:

„Iacov a răspuns tatălui său: „Eu sunt Esau, fiul 
tău cel mai mare; am făcut ce mi-ai spus. Scoală-te, 
rogu-te, șezi de mănâncă din vânatul meu, pentru ca 
să mă binecuvânteze sufletul tău!” Isaac a zis fiului 
său: „Cum, l-ai şi găsit, fiule ?” Și Iacov a răspuns: 
„Domnul, Dumnezeul tău, mi l-a scos înainte” 
(Geneza 27:19-20).

Da, Dumnezeu era la lucru, dar nu așa cum a spus Iacov. 
Dumnezeu era acolo, în toată mizeria aceasta de relații umane 
pervertite, Dumnezeu Își trâmbițează suveranitatea. Planul 
Lui nu poate fi împiedicat de condiția noastră păcătoasă, ci 
este divin în toate componentele lui. El își duce la împlinire 
planurile chiar și prin oameni păcătoși. O face pentru că, 
deocamdată, nu are la dispoziție altfel de oameni. 

Când Dumnezeu spune prin prifetul Ieremia că: „Ini-
ma este nespus de înşelătoare şi de deznădăjduit de rea“ 
El constată că în fiecare dintre noi există un Iacov. Toți am 
păcătuit și suntem lipsiți de slava Lui. Dar slava Lui este în 
răscumpărarea noastră și în reintegrarea noastră în familia 
Lui eternă.

Rebeca și Iacov au vrut să rezolve omenește o criză creată 
de neascultarea lui Isaac, născută din preferința lui vinovată 
pentru Esau. Dumnezeu îi anunțase pe acești părinți de 
hotărârea Lui cu privire la viitorul copiilor lor:

„Isaac era în vârstă de patruzeci de ani când a luat 
de nevastă pe Rebeca, fata lui Betuel, Arameul din 
Padan-Aram, şi sora lui Laban, Arameul. Isaac s-a 
rugat Domnului pentru nevastă-sa, căci era stearpă, 



157

Chemarea începuturilor
şi Domnul l-a ascultat: nevastă-sa Rebeca a rămas 
însărcinată. Copiii se băteau în pântecele ei, şi ea a 
zis: „Dacă-i așa, pentru ce mai sunt însărcinată?” S-a 
dus să întrebe pe Domnul. Şi Domnul i-a zis:

„Două neamuri sunt în pântecele tău,
Şi două noroade se vor despărți la ieșirea din 

pântecele tău.
Unul din noroadele acestea va fi mai tare decât 

celălalt.
Şi cel mai mare va sluji celui mai mic.” (Geneza 

25:20-23).

Știind aceasta, Isaac a vrut totuși să-i dea binecuvântarea 
lui Esau, fiul cel mare. Nu-i de mirare că Rebeca și prefera-
tul ei, Iacov au intrat în panică și s-au grăbit să împiedice o 
asemenea greșeală. Ca Uza de mai târziu, ei un întins mâna să 
nu se răstoarne carul lui Dumnezeu și asta a fost o inițiativă 
în firea pământească. Dumnezeu nu are nevoie de proptelele 
noastre.

Ca să se asigure că va moșteni dreptul și binecuvântarea 
primului născut, geamănul cel mic l-a înșelat de două ori pe 
Esau i-a cumpărat-o pe prima și ia furat-o pe dea de a doua. 
Asta s-a întâmplat și pentru că Esau a fost ușuratic și a trăit 
mai mult în lumea materială, decât în cea spirituală:

„Odată, pe când fierbea Iacov o ciorbă, Esau s-a 
întors de la câmp rupt de oboseală. Şi Esau a zis lui 
Iacov: „Dă-mi, te rog, să mănânc din ciorba aceasta 
roșiatică, fiindcă sunt rupt de oboseală.” Pentru 
aceea s-a dat lui Esau numele Edom (roșu).

 Iacov a zis: „Vinde-mi azi dreptul tău de întâi 
născut!” 

Esau a răspuns: „Iată-mă, sunt pe moarte; la ce-mi 
slujește dreptul acesta de întâi născut?” 

Şi Iacov a zis: „Jură-mi întâi.” 
Esau i-a jurat şi astfel şi-a vândut dreptul de întâi 

născut lui Iacov. 



158

Daniel Brânzei
Atunci, Iacov a dat lui Esau pâine şi ciorbă de 

linte. El a mâncat şi a băut; apoi s-a sculat şi a 
plecat. Astfel şi-a nesocotit Esau dreptul de întâi 
născut“ (Geneza 25:29-34). 

Din această întâmplare s-a născut expresia românească „te 
vinzi pentru un blid de linte“.

Fără să-și dea seama, dintr-o dragoste maternă exagerată și 
mai ales lipsită de credință, mama lui Iacov, Rebeca l-a băgat 
într-o mare belea. Copilul lui Rebeca rămâne însă o problemă 
pentru Domnul. Ce va face Cel Atotputernic? Dumnezeu l-a 
băgat în atelierul Lui și a început să-l lucreze. 

Va putea El să scoată ceva bun dintr-un astfel de 
„înșelător“, strâmb născut și noduros crescut? Va putea face 
un Israel (prinț al lui Dumnezeu) dintr-un Iacov (înșelător) ? 
Acesta este conținutul și mesajul din restul capitolelor din car-
tea Genezei, esența mesajului din viața celui de al treilea pa-
triarh.

Tratamentul divin aplicat lui Iacov

Primul lucru pe care-l face Dumnezeu este să-l scoată pe 
Iacov din casa părinților lui, îl izolează de influențele rele de 
acolo. Din momentul acela Iacov va intra pe mâna marelui 
Pedagog și vom vedea metodele prin care lucrează Creatorul 
asupra creaturii. Dumnezeu nu-l aruncă la groapa de gunoi a 
istoriei, pentru că are mari planuri cu el.

Iacov a avut trei mari probleme de caracter și Dumnezeu 
i-a aplicat trei tratamente corespunzătoare. 

Ar fi fost posibil să moștenească Iacov dreptul de întâi 
născut fără înșelătorie ? Da, iar tratamentul se numește „La-
ban“.

Ar fi fost posibil să moștenească Iacov dreptul de întâi 
născut fără să-l cumpere de la Esau? Da, iar tratamentul se 
numește ,,Esau”.



159

Chemarea începuturilor

Ar fi fost posibil să moștenească dreptul de întâi născut 
chiar fiind cel ,,mai mic”? Da, iar tratamentul se numește „Io-
sif“.

LABAN

Pentru primul tratament, Dumnezeu îl trimite pe Iacov la 
un om mai înșelător ca el, la unchiul său, Laban. „Cui pe cui 
se scoate“. Este inițiativa lui Dumnezeu, chiar dacă plecarea 
departe de răzbunarea lui Esau a fost aparent ideea lui Rebeca 
(Geneza 27:38-46).

Mai întâi însă Dumnezeu a vrut să-l asigure pe Iacov că 
„departe de casă“ nu înseamnă și „departe de Dumnezeu“. 
În drumul său dinspre Beer-Șeba spre Haran, noaptea, Ia-
cov visează un vis semnificativ. El vede deasupra lui o scară 
rezemată de pământ, al cărei vârf ajungea până la cer. Îngerii 
lui Dumnezeu se suiau și se pogorau pe scara aceea “ (Geneza 
28:12).

Iacov aude apoi o declarație semnificativă:

„Şi Domnul stătea deasupra ei şi zicea: „Eu 
sunt Domnul, Dumnezeul tatălui tău Avraam şi 
Dumnezeul lui Isaac. Pământul pe care ești culcat 
ți-l voi da ție şi seminței tale. Sămânța ta va fi ca 
pulberea pământului; te vei întinde la apus şi la 
răsărit, la miazănoapte şi la miazăzi şi toate fami-
liile pământului vor fi binecuvântate în tine şi în 
sămânța ta. Iată, Eu sunt cu tine; te voi păzi pre-
tutindeni pe unde vei merge şi te voi aduce înapoi 
în țara aceasta, căci nu te voi părăsi până nu voi 
împlini ce-ți spun.” (Geneza 28:13-15).

Este clar că plecarea este temporară și deplasarea este 
doar pentru un tratament necesar. Este la fel de clar că Iacov 
nu este încă la nivelul unui astfel mesaj divin. Dumnezeu nu-i 
reproșează înșelătoriile prin care și-a „dobândit“ dreptul de 



160

Daniel Brânzei

întâi și binecuvântarea. Iacov nu este „copt“ încă pentru un 
asemenea mesaj. Mustrarea nu i-ar fi ajutat prea mult, de 
aceea Dumneseu preferă deocamdată să tacă. Acțiunile Lui 
vor spune însă răspicat părerea lui Dumnezeu. 

Iacov reacționează conform naturii lui ,,șmechere“ și-i pro-
pune lui Dumnezeu „un târg“ avantajos:

„Iacov a făcut o juruință şi a zis: „Dacă va fi Dum-
nezeu cu mine şi mă va păzi în timpul călătoriei pe 
care o fac, dacă-mi va da pâine să mănânc şi haine 
să mă îmbrac şi dacă mă voi întoarce în pace în casa 
tatălui meu, atunci Domnul va fi Dumnezeul meu; 
piatra aceasta pe care am pus-o ca stâlp de aducere-
aminte va fi casa lui Dumnezeu şi Îţi voi da a zecea 
parte din tot ce-mi vei da” (Geneza 28:19-22).

Dacă faceți matematica necesară veți vedea că Iacov pro-
mite să păstreze pentru sine nouă părți din tot ce va primi 
de la Domnul. Bun negustor? Înșelătoare propunere! Oricât 
ar părea de neînțeles și de paradoxal, rămâne întotdeauna 
adevărat faptul că oamenii devin sfinți nu prin dorința pro-
prie, ci prin chemarea suverană a lui Dumnezeu. 

Tratamentul Laban a însemnat confruntarea cu un om 
„credincios“ în teorie, dar în realitate „idolatru“ (Geneza 
31:53,30). Acest frate al mamei sale este el însuși „înșelător“ 
(Geneza 29:22-30), avar și hrăpăreț (Geneza 31:7), un tată 
care și-a lăsat fetele fără zestre (Geneza 31:15), care l-a înșelat 
pe Iacov în căsătoria cu fetele lui (Geneza 29:26), în zestrea 
primită (Geneza 31:14-16) și în simbria dată (Geneza 31:36-
42). Iată mărturia lui Iacov:

„Scoate-le aici înaintea fraților mei şi fraților tăi, 
ca să judece ei între noi amândoi! 

Iată, am stat la tine douăzeci de ani; oile şi caprele 
nu ți s-au stârpit şi n-am mâncat berbeci din turma 
ta. 



161

Chemarea începuturilor
Nu ți-am adus acasă vite sfâșiate de fiare: eu însu-

mi te-am despăgubit pentru ele. Îmi cereai înapoi ce 
mi se fura ziua sau ce mi se fura noaptea. 

Ziua mă topeam de căldură, iar noaptea mă 
prăpădeam de frig şi-mi fugea somnul de pe ochi. 

Iată, douăzeci de ani am stat în casa ta, ți-am slujit 
paisprezece ani pentru cele două fete ale tale şi șase 
ani pentru turma ta, şi de zece ori mi-ai schimbat 
simbria. 

Dacă n-aș fi avut cu mine pe Dumnezeul tatălui 
meu, pe Dumnezeul lui Avraam, pe Acela de care 
se teme Isaac, mi-ai fi dat drumul acum cu mâinile 
goale. Dar Dumnezeu a văzut suferința mea şi oste-
neala mâinilor mele, şi ieri noapte a rostit judecata.” 
(Geneza 31:37-42). 

Până și vicleanul Laban a trebuit să se recunoască învins. 
Firea pământească se pleacă în fața providenței care l-a însoțit 
pe Iacov:

Drept răspuns, Laban a zis lui Iacov: „Fiicele 
acestea sunt fiicele mele, copiii aceștia sunt copiii 
mei, turma aceasta este turma mea şi tot ce vezi 
este al meu. Şi ce pot face eu azi pentru fiicele mele 
sau pentru copiii lor pe care i-au născut? Vino să 
facem amândoi un legământ, şi legământul acesta 
să slujească de mărturie între mine şi tine!” (Geneza 
31:43-44). 

Toate acestea s-au întâmplat ca Iacov să simtă pe pielea lui 
ce înseamnă să fii înșelat. Putem vedea panica lui din faptul că 
și-a chemat nevestele pe câmp și le-a spus în taină planul fugii 
lor de sub jugul lui Laban (Geneza 31:1-21). Panica lui s-a do-
vedit îndreptățită. Numai intervenția lui Dumnezeu l-a putut 
scoate din ghearele lui Laban:

„A treia zi, au dat de veste lui Laban că Iacov a 
fugit. Laban a luat cu el pe frații săi, l-a urmărit 
cale de șapte zile şi l-a ajuns la muntele Galaad. 



162

Daniel Brânzei
Dar Dumnezeu S-a arătat noaptea în vis lui Laban, 
Arameul, şi i-a zis: „Ferește-te să spui o vorbă rea lui 
Iacov!” (Geneza 31:22-24).

A învățat Iacov lecția aceasta? I-a folosit acest tratament 
celui de al treilea patriarh? Iată mărturia lui la „absolvirea“ 
acestui curs:

„Dacă n-aș fi avut cu mine pe Dumnezeul tatălui 
meu, pe Dumnezeul lui Avraam, pe Acela de care 
se teme Isaac, mi-ai fi dat drumul acum cu mâinile 
goale” Gen. 31:42).

Iacov a văzut cu ochii lui că Dumnezeu este acela care dă 
binecuvântarea și că toate șmecheriile noastre nu sunt de 
nici un folos înaintea Lui. La întrebarea: „Ar fi putut Iacov 
să moștenească dreptul de întâi născut fără înșelătorie?“ 
Răspunsul: „Bineînțeles că da“.

ESAU

Teama cea mare a lui Iacov n-a fost însă din cauza lui La-
ban. Teama mare era confruntarea cu Esau, cel căruia profeția 
tatălui său îi promisese dreptul de a-l omorî pe Iacov:

„Isaac a zis: „Fratele tău a venit cu vicleșug şi ți-a 
luat binecuvântarea.”

Esau a zis: „Da, nu degeaba i-au pus numele Iacov, 
căci m-a înșelat de două ori. Mi-a luat dreptul de 
întâi născut şi iată-l acum că a venit de mi-a luat şi 
binecuvântarea!” Şi a zis: „N-ai păstrat nicio binecu-
vântare pentru mine?” 

Isaac a răspuns şi a zis lui Esau: „Iată, l-am făcut 
stăpân peste tine şi i-am dat ca slujitori pe toți frații 
lui, l-am înzestrat cu grâu şi vin din belșug. Ce mai 
pot face oare pentru tine, fiule?” Esau a zis tatălui 
său: „N-ai decât această singură binecuvântare, 



163

Chemarea începuturilor
tată? Binecuvântează-mă şi pe mine, tată!” Şi Esau a 
ridicat glasul şi a plâns.

Tatăl său Isaac a răspuns şi i-a zis:
„Iată! Locuința ta va fi lipsită de grăsimea 

pământului
Şi de roua cerului, de sus.
Vei trăi din sabia ta
Şi vei sluji fratelui tău,
Dar, când te vei răscula,
Vei scutura jugul lui de pe gâtul tău!”

Esau a prins ură pe Iacov din pricina 
binecuvântării cu care-l binecuvântase tatăl său. Şi 
Esau zicea în inima sa: „Zilele de bocet pentru tatăl 
meu sunt aproape, şi apoi am să ucid pe fratele meu 
Iacov.” (Geneza 27:33-41).

Acest Esau este al doilea tratament aplicat de Dumnezeu 
lui Iacov. Ar fi fost posibil să moștenească Iacov dreptul de 
întâi născut fără să-l cumpere de la Esau? Ce va face el acum 
când se întoarce acasă și va da din nou ochii cu el? Nu-i de 
mirare că Iacov tremură și se înfioară. Ca în cartea profetului 
Amos: „Veți fi ca un om care fuge dinaintea unui leu, pe care-l 
întâlnește un urs şi care, când ajunge acasă, îşi reazemă mâna 
pe zid şi-l mușcă un șarpe!“ (Amos 5:19). Dacă este pe luptă, 
dacă Esau pornește cu sabia, câștigă cu siguranță. Așa a fost 
anunțul profetic dat de Dumnezeu. Și cu Dumnezeu nu te pui! 

Sau ... te pui?  Consecvent vicleniilor lui, Iacov a căutat 
o strategie de îmbunare a lui Esau. Faptul că Dumnezeu îi 
deschisese puțin ochii ca să vadă că trimisese pentru el o 
escortă angelică nu-l liniștise.

„Iacov şi-a văzut de drum şi l-au întâlnit îngerii 
lui Dumnezeu. Când i-a văzut, Iacov a zis: „Aceasta 
este tabăra lui Dumnezeu!” De aceea a pus locului 
aceluia numele Mahanaim (Tabără îndoită). (Geneza 
32:1-2)



164

Daniel Brânzei

Iacov a trimis niște soli la Esau și ei s-au întors cu un mesaj 
rău:

„Iacov a trimis înainte nişte soli la fratele său 
Esau, în țara Seir, în ținutul lui Edom. El le-a dat po-
runca următoare: „Iată ce să spuneți domnului meu 
Esau: ,,Așa vorbește robul tău Iacov: ,,Am locuit la 
Laban şi am rămas la el până acum; am boi, măgari, 
oi, robi şi roabe şi trimit să dea de știre lucrul acesta 
domnului meu, ca să capăt trecere înaintea ta”.  Solii 
s-au întors înapoi la Iacov şi au zis: „Ne-am dus la 
fratele tău Esau, şi el vine înaintea ta cu patru sute 
de oameni“. 

Iacov s-a înspăimântat foarte mult şi l-a apucat 
groaza. A împărțit în două tabere oamenii pe care-i 
avea cu el, oile, boii şi cămilele şi a zis: „Dacă vine 
Esau împotriva uneia din tabere şi o bate, tabăra 
care va rămâne va putea să scape”. (Geneza 32:3-7).

Strâns cu menghina circumstanțelor, Iacov aleargă la 
rugăciune, aleargă însă la Dumnezeul părinților lui, nu la 
Dumnezeul lui:

„Iacov a zis: „Dumnezeul tatălui meu Avraam, 
Dumnezeul tatălui meu Isaac! …  Izbăvește-mă, Te 
rog, din mâna fratelui meu, din mâna lui Esau! Căci 
mă tem de el, ca să nu vină şi să mă lovească, pe 
mine, pe mame şi pe copii “ (Geneza 32: 9-12).

Iacov era însă departe de a fi un om care să se încreadă 
în Dumnezeu, așa că „înșelătorul“ s-a gândit să-l mituiască 
pe Esau trimițându-i înainte, câteva sute de animale alese ca 
plocon:

„Iacov a petrecut noaptea în locul acela. A luat din 
ce mai avea cu el şi a pus deoparte, ca dar pentru 
fratele său Esau: două sute de capre şi douăzeci de 
țapi, două sute de oi şi douăzeci de berbeci, treizeci 
de cămile alăptătoare cu mânjii lor, patruzeci de vaci 
şi zece tauri, douăzeci de măgărițe şi zece măgăruși. 



165

Chemarea începuturilor

Le-a dat robilor săi, turmă cu turmă, deosebit, şi a 
poruncit robilor săi: „Treceți înaintea mea şi lăsați o 
depărtare între fiecare turmă.” (Geneza 32:13-16) 

A dat celui dintâi porunca următoare: „Când te va întâlni 
fratele meu Esau şi te va întreba: ,,Al cui ești? Unde te duci? Şi 
a cui este turma aceasta dinaintea ta? ” să răspunzi: ,,A robu-
lui tău Iacov; ea este un dar trimis Domnului meu Esau, şi el 
însuşi vine în urma noastră.” 

A dat aceeași poruncă celui de al doilea, celui de 
al treilea şi tuturor celor ce mânau turmele: „Așa să 
vorbiți domnului meu Esau când îl veți întâlni. Să 
spuneți: ,,Iată, robul tău Iacov vine şi el după noi”. 
Căci îşi zicea el: ,,Îl voi potoli cu darul acesta care 
merge înaintea mea; în urmă îl voi vedea față în față, 
şi poate că mă va primi cu bunăvoință.” (Geneza 
32:17-20).

Providența divină a făcut ca această a doua lecție pentru 
Iacov să fie alcătuită din două părți, una noaptea, iar cealaltă 
ziua. Asta pentru că Iacov era din punct de vedere spiritual un 
bezmetic care fugea prin noapte. Și Dumnezeu a făcut ca Iacov 
să rămână singur, despărțit de tot restul familiei:

„Iacov a petrecut noaptea în locul acela. ... Tot în 
noapte aceea s-a sculat, a luat pe cele două neveste 
ale lui, pe cele două roabe și pe cei unsprezece copii 
ai lui și i-a trecut vadul Iabocului“ (Geneza 32:13,22-
23).

În noaptea aceea, de afară și din sufletul lui, înainte de a 
se lupta cu Esau, Iacov a dus lupta cea mare a vieții lui. Dum-
nezeu a dat buzna peste el și l-a luat la trântă. Mesajul a fost 
direct și clar: „Iacove! Ai fugit destul. Ai crezut că fugi de La-
ban și de Esau, dar tu ai fugit de fapt de Mine. Ai conflicte și 
cu ei, dar cel mai mare conflict cu care n-ai vrut să te confrunți 
este cu Mine“. 



166

Daniel Brânzei
„Iacov însă a rămas singur. Atunci, un om s-a lup-

tat cu el până în revărsatul zorilor. 
Văzând că nu-l poate birui, omul acesta l-a lovit la 

încheietura coapsei, așa că i s-a scrântit încheietura 
coapsei lui Iacov, pe când se lupta cu el. 

Omul acela a zis: „Lasă-mă să plec, căci se revarsă 
zorile.” Dar Iacov a răspuns: „Nu Te voi lăsa să pleci 
până nu mă vei binecuvânta.” 

Omul acela i-a zis: „Cum îți este numele?” 
„Iacov” (înșelător), a răspuns el. 
Apoi a zis: „Numele tău nu va mai fi Iacov, ci te 

vei chema Israel (Cel ce luptă cu Dumnezeu), căci ai 
luptat cu Dumnezeu şi cu oameni şi ai fost biruitor.” 

Iacov l-a întrebat: „Spune-mi, Te rog, numele 
Tău.” 

El a răspuns: „Pentru ce Îmi ceri numele?” Şi l-a 
binecuvântat acolo.  

Iacov a pus locului aceluia numele Peniel (Fața lui 
Dumnezeu); „căci”, a zis el, „am văzut pe Dumnezeu 
față în față, şi totuși am scăpat cu viață.” 

Răsărea soarele când a trecut pe lângă Peniel. Însă 
Iacov șchiopăta din coapsă“ (Geneza 32:24-31).

Rivalitatea dintre copiii lui Isaac s-a frânt. Momentul care 
a dinamitat-o a fost lipsta pe care a avut-o Iacov cu Îngerul lui 
Dumnezeu la Penel. După noaptea aceea, apele s-au limpezit. 
În întâlnirea cu Esau, Iacov a acceptat să piardă și s-a așezat 
în poziția de subordonat dependent de bunăvoința fratelui său 
mai mare, Esau. Exsită biruințe interioare la care avem acces 
doar atunci când acceptăm să pierdem. Iacov îi cumpărase 
dreptul de întâi născut și îi furase binecuvântarea de la Tatăl 
lor, dar acum este gata să renunțe la amândouă, numai să fie 
bine de acum înainte. 

„Esau a zis: „Ce ai de gând să faci cu toată tabăra 
aceea pe care am întâlnit-o?” Şi Iacov a răspuns: 
„Voiesc să capăt trecere cu ea înaintea domnului 
meu.” 9 Esau a zis: „Eu am din belşug; păstrează, 
frate, ce este al tău.” 10 Şi Iacov a răspuns: „Nu, te 



167

Chemarea începuturilor
rog, dacă am căpătat trecere înaintea ta, primeşte 
darul acesta din mâna mea, căci m-am uitat la faţa ta 
cum se uită cineva la Faţa lui Dumnezeu, şi tu m-ai 
primit cu bunăvoinţă. 11 Primeşte deci darul meu, 
care ţi-a fost adus, fiindcă Dumnezeu m-a umplut 
de bunătăţi şi am de toate.” Astfel a stăruit de el, şi 
Esau a primit“ (Geneza 33:8-11).

Rezultatul? Peste capitularea lui Iacov, Dumnezeu a inter-
venit cu providența Lui suverană. Peste toate profețiile din bi-
necuvântarea rostită de Isaac, tatăl lor Dumnezeu i-a făcut pe 
cei doi fii să poată locui o vreme împreună. Amândoi fii au stat 
binecuvântați în preajma tatălui lor:

„Iacov a ajuns la tatăl său Isaac, la Mamre, la 
Chiriat-Arba, care este tot una cu Hebronul, unde 
locuiseră ca străini Avraam şi Isaac. Zilele vieţii lui 
Isaac au fost de o sută optzeci de ani. Isaac şi-a dat 
duhul şi a murit şi a fost adăugat la poporul său, 
bătrân şi sătul de zile. Fiii săi, Esau şi Iacov, l-au 
îngropat“ (Geneza 35:27-29)

Surprinzător și pe neașteptate, fără luptă și fără ceartă, 
doar printr-o providențială decizie, Esau a plecat apoi de bună 
voie „departe de fratele sîu Iacov“:

„Esau şi-a luat nevestele, fiii şi fiicele, toată lumea 
din casă, turmele, toate vitele şi toată averea pe care 
şi-o agonisise în ţara Canaan şi s-a dus într-o altă 
ţară, departe de fratele său Iacov. Căci bogăţiile lor 
erau prea mari ca să poată locui împreună şi ţinutul în 
care locuiau ca străini nu le mai putea ajunge din 
pricina turmelor lor. Esau s-a aşezat în muntele Seir. 
Esau înseamnă Edom“ (Geneza 36:6-8).

Ce frumos și liniștit știe și poate Dumnezeu să rezolve toate 
lucrurile! Nu putea Iacov să creadă aceasta și să nu se lupte 
atâția ani în firea pământească, să înșele și să fure? Bineînțeles 
că putea, dar el, ca și noi, a trebuit și se lupte ca un hăbăuc 



168

Daniel Brânzei

cu Dumnezeu o noapte întreagă, care simboliza toată viața lui 
de până atunci și să câștige ... pierzând. Aceasta este taina pe 
care ne-o împărtășește Dumnezeu într-o remarcabilă lămurire 
profetică:

„Domnul este în ceartă şi cu Iuda şi va pedepsi pe 
Iacov după purtarea lui; îi va răsplăti după faptele 
lui. Încă din pântecele mamei a apucat Iacov pe 
frate-său de călcâi şi, în puterea lui, s-a luptat cu 
Dumnezeu. S-a luptat cu îngerul şi a fost biruitor, a 
plâns şi s-a rugat de el. Iacov l-a întâlnit la Betel şi 
acolo ne-a vorbit Dumnezeu“ (Osea 12: 2-4).

Înfrângerea lui Iacov l-a lăsat cu se semn pentru toată 
viața. Dumnezeu l-a lovit în coapsă și l-a lăsat șchiop pentru 
toată viața. Evenimentul a însemna intrarea lui Iacov în lumi-
na unei zile noi:

„Răsărea soarele când a trecut pe lângă Peniel. 
Însă Iacov şchiopăta din coapsă. Iată de ce, până în 
ziua de azi, israeliţii nu mănâncă vâna de la încheie-
tura coapsei, căci Dumnezeu a lovit pe Iacov la 
încheietura coapsei în vână“ (Geneza 33:31-32).

Printr-o justiție profetică, cel ce l-a apucat pe fratele său de 
călcâi la naștere, „în puterea lui“, a fost disciplinat să șcioapăte 
el însuși toată viața. De picior l-a apucat și de picior a ajuns să 
șchioapete.

Iacov a șchiopătat spre o nouă zi din viața lui, dobândind 
numele pe care l-a purtat de atunci poporul ales. Ar fi fost mai 
firesc ca acest nume să fie legat de Avraam, să li se spună de 
exemplu, „avraamiți“, dar Dumnezeu a vrut să fie altfel. El îi 
vrea „israeliți“, niște sfinți capricioși luați în atelierul divin și 
prelucrați spre desăvârșire. Dacă veți studia atent, când cei 
din poporul ales o iau iar pe căi rătăcite, Dumnezeu îi numește 
„copiii lui Iacov“ (Isaia 8:17; 10:21; Ieremia 33:26; Plângerile 
1:17: 2:2; Ezechiel 39:25; Osea 12:2; Amos 6:8; etc.) 



169

Chemarea începuturilor

Când Iacov a trecut în sfârșit Iabocul și familia lui l-a văzut 
venind spre ei cu părul prăfuit, cu praf în gură, cu hainele 
rupte zdrențe și cu barba smulsă cred că s-au apropiat speriați 
de el și l-au întrebat: „Ce ți s-a întâmplat?“, iar el, cu o scân-
teiere cerească în priviri le-a răspuns: „Am fost binecuvântat!“

În zorii acelei zile noi, Dumnezeu i-a schimbat numele din 
Iacov (înșelător) în Israel (prințul care se luptă cu Dumnezeu). 
În Biblie o schimbare de nume reprezintă mereu o schimbare 
de viață. Oricât ar părea de paradoxal, unele din cele mai mari 
câștiguri vin atunci când accepți să pierzi, iar unele din cele 
mai mari victorii vin atunci când te dai bătut! Cu lecția aceasta 
învățată, Dumnezeu l-a trimis apoi smerit să se întâlnească cu 
Esau ...

„Când sunt plăcute Domnului căile cuiva, îi face 
prieteni chiar și pe vrăjmașii lui” (Prov. 17:6).

IOSIF

Cea de a treia întrebare din studiul nostru este: „Ar fi fost 
posibil să moștenească dreptul de întâi născut chiar de pe 
poziția celui „mai mic”? Răspunsul la ea este viața lui Iosif. 
Geneza rezervă un spațiu suspect de mare lui Iosif, fiul lui Ia-
cov. De fapt, „toledot“-ul lui Iacov debutează spectaculos cu … 
Iosif, făcându-ne să înțelegem că Iosif este personalitatea de 
prim ordin din această parte a Genezei (cap. 37-50).

„Iată istoria lui Iacov. Iosif, la vârsta de 
șaptesprezece ani, … (Gen. 37:2)

Viața lui Iosif este un fragment din viața lui Iacov. Aceasta 
este semnificația trecerii abrupte, dar neaccidentale pe care o 
citim în Geneza.

După o viața tumultoasă, măcar la bătrânețe, Iacov spera 
să poată duce o viață liniștită. Nu mai avea probleme cu Esau, 



170

Daniel Brânzei

i-au crescut copiii, acum muncesc ei, stau ei în frig noaptea și 
în zăduf ziua, are casa lui, masa lui, e bogat, nu duce lipsă de 
nimic. Ce necazuri ar mai fi putut să aibă? Omul acesta a ajuns 
însă să țină în mână o haină mânjită de sânge și să plângă 
amarnic. De ce aceasta? Pentru că Dumnezeu nu terminase 
încă de lucrat în viața lui.

În Iosif, Iacov a dovedit că mai are însă mult din firea 
pământească moștenită de la părinții lui. El se poartă cu fa-
voritism față de Iosif și-l nenorocește dorind să-i facă bine. 
Haina pestriță pe care i-a făcut-o a devenit haina însângerată 
cu care l-au înșelat copiii lui. După plată și răsplată! Cel ce s-a 
îmbrăcat în haina furată de la Esau a ținut înaintea ochilor 
lui, haina nenorocirii lui Iosif. Biblia ne spune clar: dacă i l-ar 
fi lăsat pe Iosif lui Iacov, patriarhul ar fi făcut din el o copie 
fidelă a lui. Dumnezeu l-a luat însă deoparte, l-a izolat de 
influența tatălui său și a făcut din el ceea ce ar fi putut face și 
din Iacov, dacă n-ar fi fost înclinat spre înșelătorie. 

Prin Iosif, Dumnezeu l-a vindecat pe Iacov de „complexul 
copilului mai mic“. Prâslea familiei a ajuns la curtea lui Faraon 
ca să scape lumea întreagă de foamete. Sub providența divină, 
viața lui Iosif a fost o lecție dureroasă pentru Iacov. Pentru cei 
cu pătrundere duhovnicească, Iosif este ultima lecție pe care 
i-o dă Dumnezeu lui Iacov în tratamentul pentru viclenie și 
independență nebunească. Prin viața lui Iosif, Dumnezeu 
îi spune patriarhului cam așa: „Erai gata să-l nenorocești pe 
Iosif cu preferința ta nesăbuită. L-ai iubit mai mult ca pe toți 
ceilalți, dar n-ai reușit decât să-l pui în conflict cu toți ceilalți. 
L-ai tratat mai bine, ai investit mai mult în el, dar … l-ai neno-
rocit. Dacă ți l-aș fi lăsat, ai fi făcut din el un al doilea Iacov, un 
om ca tine. Uită-te acum la ceea ce am făcut Eu din Iosif. Ai fi 
putut face tu așa ceva pentru el?“

Când s-a dus la Iosif în Egipt, Iacov s-a dus să-și ia și lecția 
pregătită de Dumnezeu. Slavă Domnului că a luat-o, a price-
put-o și a capitulat înaintea Domnului. Cel ce șchiopăta deja în 



171

Chemarea începuturilor

trup a fost străpuns apoi în suflet și prăbușit în cea mai adâncă 
smerire posibilă.

De unde știm că Iacov și-a înțeles lecția? Din ceea ce a făcut 
el la plecarea din Canaan înspre Egipt. Impulsiv, pripit și inde-
pendent ca întotdeauna, el declară:

„Destul! Fiul meu Iosif tot mai trăiește! Vreau să 
mă duc să-l văd înainte de moarte.” (Gen. 45:28).

Capitolul 46 ne prezintă însă un Iacov care se teme. Pen-
tru ce? Pentru că s-a pripit și a luat iar o hotărâre fără să-L 
consulte mai întâi pe Dumnezeu, ,,Șmecherul pocăit“ își dă 
seama că vechea lui natură i-a jucat iar o festă. Ar fi trebuit să 
fie mai veghetor …

Să te muți din țara făgăduinței în țara Egiptului nu-i mai 
sună acum de loc atrăgător. Seamănă mai mult cu o trădare a 
planului mesianic moștenit de la părinții lui, Avraam și Isaac.

Când ajunge însă la Beer Șeba, la granița Țării Promise, 
Iacov se oprește parcă electrocutat de un câmp de mare ten-
siune invizibil. Îl apucă teama. Mai plecase și altădată de capul 
lui. Nu este și aceasta o altă „neascultare“ pornită din inima 
lui nesupusă Domnului? Textul ne spune că a înțepenit acolo. 
A înălțat un altar și a adus o jertfă. Dumnezeu nu i-a răspuns 
în timpul zilei, de parcă l-a pus la încercare. I-a răspuns însă 
noaptea, printr-o vedenie înduioșătoare. Fiecare cuvânt are 
încărcătura unui fagur de miere. Se vede de la o poștă că, 
acum, lui Dumnezeu îi place de Iacov:

„Israel a plecat cu tot ce avea. A ajuns la Beer-Şeba 
şi a adus jertfe Dumnezeului tatălui său Isaac. Dum-
nezeu a vorbit lui Israel într-o vedenie noaptea şi a 
zis: „Iacove! Iacove!” Israel a răspuns: „Iată-mă!”

Şi Dumnezeu a zis: „Eu sunt Dumnezeu, Dum-
nezeul tatălui tău. Nu te teme să te pogori în Egipt, 
căci acolo te voi face să ajungi un neam mare. Eu 
Însumi Mă voi pogorî cu tine în Egipt şi Eu Însumi 



172

Daniel Brânzei
te voi scoate iarăși de acolo, iar Iosif îți va închide 
ochii” (Gen. 46:1-4).

Să le privim mai îndeaproape și să le simțim așa cum le-a 
simțit patriarhul Iacov:

,,Nu te teme să te pogori în Egipt“. Temerea aceea fusese 
după voia Domnului și El vine să o laude și să-i răspundă cu 
bunăvoință.

,,Acolo te voi face să ajungi un neam mare“. Și într-adevăr, 
Egiptul a funcționat ca un uriaș incubator în care copiii lui 
Dumnezeu au fost transformați dintr-o familie aleasă într-un 
popor ales.

,,Eu Însumi Mă voi pogorî cu tine în Egipt“.  Cu alte cu-
vinte, îndepărtarea ta de țara promisiunilor nu va însemna de 
data aceasta și o îndepărtare de Mine. Voi veni și Eu! Voi fi și 
Eu cu tine acolo! Ce fermecător! Un Dumnezeu care merge și 
El în Egipt, de dragul copiilor Lui.

,,Și Eu Însumi te voi scoate de acolo“. Dumnezeu îl asigură 
pe Iacov că Egiptul este doar o etapă intermediară pe drumul 
cel bun, un ocol necesar pe care-l pregătise El de foarte multă 
vreme (Gen. 15:13-15).

,,Iar Iosif îți va închide ochii“. Iosif acela pentru care ți-
au plâns ochii va fi mângâierea și răsplata ta la bătrânețe. Ai 
crezut că a murit înaintea ta … Așa ceva nu se va întâmpla. Vei 
avea o viață normală și liniștită în Egipt.

Dumnezeu îi răsplătește pe toți aceia care caută fața Lui 
și, reparându-și greșelile pripelilor lor, înalță un altar al 
pocăinței, al întrebărilor și al rugăciunii.

Când acesta și-a revăzut în final fiul, Iacov a înțeles ce 
înseamnă bunăvoința providenței. Ea este suficientă. Ea poate 
face totul. Biblia are sclipiri de geniu psihologic și literar. Ul-
tima scenă din viața lui Iacov este dovada că patriarhul și-a 
primit lecția și a învățat că Dumnezeu îl poate face pe cel mai 



173

Chemarea începuturilor

mic să fie mai important decât pe cel mai mare. Când Iacov 
îi înfiază pe copiii lui Iosif, ca să nu fie probleme de ereditate 
pentru că erau pe jumătate egipteni, el dovedește că este un 
om cu lecția învățată:

„După aceea, au venit şi au spus lui Iosif: „Tatăl 
tău este bolnav.” Şi Iosif a luat cu el pe cei doi fii ai 
săi, Manase şi Efraim. 

Au dat de știre lui Iacov şi i-au spus: „Iată că fiul 
tău Iosif vine la tine.” Şi Israel şi-a adunat puterile 
şi s-a așezat pe pat. Iacov a zis lui Iosif: „Dumnezeul 
Cel Atotputernic mi S-a arătat la Luz, în țara Ca-
naan, şi m-a binecuvântat. El mi-a zis: ,,Te voi face 
să crești, te voi înmulți şi voi face din tine o ceată de 
popoare; voi da țara aceasta seminței tale după tine, 
ca s-o stăpânească pentru totdeauna. ” 

Acum, cei doi fii care ți s-au născut în țara Egiptu-
lui, înainte de venirea mea la tine în Egipt, vor fi ai 
mei; Efraim şi Manase vor fi ai mei, ca şi Ruben şi 
Simeon. Dar copiii pe care i-ai născut după ei vor fi 
ai tăi; ei vor purta numele fraților lor în partea lor 
de moștenire. La întoarcerea mea din Padan, Rahela 
a murit pe drum lângă mine, în țara Canaan, la o 
depărtare bunicică de Efrata, şi am îngropat-o acolo, 
pe drumul care duce la Efrata, sau Betleem.”

Binecuvântarea celor doi fii ai lui Iosif

Israel s-a uitat la fiii lui Iosif şi a zis: „Cine sunt 
aceștia?”

Iosif a răspuns tatălui său: „Sunt fiii mei pe care 
mi i-a dat Dumnezeu aici.” 

Israel a zis: „Apropie-i, te rog, de mine, ca să-i 
binecuvântez.” 

Ochii lui Israel erau îngreuiați de bătrânețe, așa 
că nu mai putea să vadă. Iosif i-a apropiat de el, şi 
Israel i-a sărutat şi i-a îmbrățișat. Israel a zis lui 



174

Daniel Brânzei
Iosif: „Nu credeam că am să-ți mai văd fața şi iată că 
Dumnezeu m-a făcut să-ți văd şi sămânța.” 

Iosif i-a dat la o parte de lângă genunchii tatălui 
său şi s-a aruncat cu fața la pământ înaintea lui. 
Apoi Iosif i-a luat pe amândoi: pe Efraim cu mâna 
dreaptă la stânga lui Israel şi pe Manase cu mâna 
stângă la dreapta lui Israel şi i-a adus aproape de el. 

Israel şi-a întins mâna dreaptă şi a pus-o pe capul 
lui Efraim, care era cel mai tânăr, iar mâna stângă 
a pus-o pe capul lui Manase; înadins şi-a încrucișat 
mâinile astfel, căci Manase era cel dintâi născut. A 
binecuvântat pe Iosif şi a zis: „Dumnezeul înain-
tea căruia au umblat părinții mei Avraam şi Isaac, 
Dumnezeul care m-a călăuzit de când m-am născut 
până în ziua aceasta, Îngerul care m-a izbăvit de 
orice rău, să binecuvânteze pe copiii aceștia! Ei să 
poarte numele meu şi numele părinților mei Avraam 
şi Isaac şi să se înmulțească foarte mult în mijlocul 
țării!”  (Geneza 48:1-17). 

Biblia subliniază că numai Iacov a înțeles ce făcea, în timp 
ce Iosif căuta din răsputeri să-l împiedice. Gestul lui Iacov este 
semnul că a înțeles lecția pe care i-a dat-o Dumnezeu și a ales 
să aleagă nu cum este obișnuit, ci așa cum așează Dumnezeul 
harului:

„Lui Iosif nu i-a venit bine când a văzut că tatăl 
său îşi pune mâna dreaptă pe capul lui Efraim, de 
aceea a apucat mâna tatălui său ca s-o ia de pe capul 
lui Efraim şi s-o îndrepte pe al lui Manase. Şi Iosif a 
zis tatălui său: „Nu așa, tată, căci acela este cel întâi 
născut; pune-ți mâna dreaptă pe capul lui.” 

 Tatăl său n-a vrut, ci a zis: „Ştiu, fiule, ştiu; şi el 
va ajunge un popor, şi el va fi mare; dar fratele lui 
cel mai mic va fi mai mare decât el şi sămânța lui 
va ajunge o ceată de neamuri.” El i-a binecuvântat 
în ziua aceea şi a zis: „Numele tău îl vor întrebuința 
israeliții când vor binecuvânta, zicând: Dumnezeu 
să Se poarte cu tine cum S-a purtat cu Efraim şi 



175

Chemarea începuturilor
cu Manase!” Şi a pus astfel pe Efraim înaintea lui 
Manase. Israel a zis lui Iosif: „Iată că în curând am 
să mor! Dar Dumnezeu va fi cu voi şi vă va aduce 
înapoi în țara părinților voștri“ (Geneza 48:18-21).

Fără nici o îndoială, Iosif i-a povestit tatălui său toate 
pățaniile sale, așa cum le citim și noi astăzi. „Spovedania“ lui 
a fost pentru Iacov lecții despre providență, despre importanța 
caracterului și despre încrederea în planul lui Dumnezeu.

Iosif și providența divină

Partea aceasta a Genezei poate fi interpretată din punctul 
lui Dumnezeu de vedere. De ce ne dă Dumnezeu mai multe 
amănunte din viața lui Iosif decât din viața oricărui alt perso-
naj din Geneza?

Așa cum am văzut deja, cartea Geneza are o structură 
interesantă. Ea privește ca din spațiul cosmic peste istoria 
creației (aproximativ 3% din carte), zboară pe deasupra celor 
o mie de ani de la Adam la Avraam (aproximativ 15% din carte 
– coborând puțin ca să ne arate ce s-a petrecut pe vremea lui 
Noe), parcurge ca un elicopter peste viețile lui Avraam (21%), 
Isaac (8%) și Iacov (23%) zăbovind doar pe ici, pe colo. Cu Io-
sif, Geneza coboară cu picioarele pe pământ și străbate dru-
mul alături de el în aproximativ 30% din conținutul cărții.

Dumnezeu este un Dumnezeu al ordinii (1 Corinteni 14:33) 
și această proporție a așezării în text trebuie să ne atragă ime-
diat atenția. Dumnezeu a ales să ne spună multe despre Iosif 
pentru că acest personaj este o demonstrație a providenței în 
viața oamenilor. Călătorind alături de Iosif dăm peste scene 
surprinzătoare, unele chiar tulburătoare.

◊  Ordinea nașterii lui Iosif în șirul patriarhal a fost 
parte din planul lui Dumnezeu (Geneza 30:22–24).

◊  Asta înseamnă că necazurile Rahelei cu infertilitatea 
au fost și ele parte din acest plan (Geneza 30:1–2).



176

Daniel Brânzei
◊  Faptul că Iacov a iubit-o mai mult pe Rahela și a 

arătat favoritism pentru Iosif, fiul ei, au fost și ele tot 
parte din planul lui Dumnezeu (Geneza 29:30, 37:3).

◊  Visele profetice ale lui Iosif au fost (evident) parte 
din plan (Geneza 37:5–11).

◊  Gelozia fraților lui a fost și ea parte din plan (Geneza 
37:8).

◊  Răutatea fraților lui Iosif, gelozia lor, ura și dorința 
lor de a-l ucide, ca și partea jucată de Iuda au fost și 
ele parte din plan (Geneza 37:18–28, 50:20).

◊  Cei douăzeci de ani în care frații lui Iosif l-au mințit 
pe tatăl lor Iacov a fost și ea parte din planul divin.

◊  - Existența cruntului comerț cu sclavi a făcut parte 
din plan (Geneza 37:26–27).

◊  Faptul că Potifar s-a dus să cumpere sclavi și chiar 
poziția lui în Egipt a fost în planul lui Dumnezeu 
(Geneza 37:36).

◊  Darul extraordinar de administrator al lui Iosif a fost 
prevăzut în planul lui Dumnezeu (Geneza 39:2–4).

◊  Trecerea pe care a avut-o Iosif în fața lui Potifar a 
fost o lucrare a lui Dumnezeu (Geneza 39:4–6).

◊  Înclinarea păcătoasă a soției lui Potifar a făcut parte 
din planul lui Dumnezeu (Geneza 39:8–12, Romani 
1:24).

◊  Minciuna soției lui Potifar a fost în planul lui Dum-
nezeu  (Geneza 39:14–18).

◊  Nedreptatea pe care i-a făcut-o Potifar lui Iosif a fost 
în planul lui Dumnezeu (Geneza 39:19–20).

◊  Pușcăria în care a fost întemnițat Iosif – exact aceea 
unde vor fi duși și pitarul și paharnicul lui Faraon, a 
fost și ea în planul lui Dumnezeu (Geneza 39:20).

◊  Trecerea pe care a avut-o Iosif înaintea mai mare-
lui peste întemnițați a fost în planul divin (Geneza 
39:21–23).



177

Chemarea începuturilor
◊  Uneltirea de la curtea lui Faraon a fost și ea în planul 

lui Dumnezeu (Geneza 40:1–3).
◊  Promovarea lui Iosif ca administrator al temniței a 

fost și ea în planul divin (Geneza 40:4).
◊  Visele pe care le-au avut pitarul și paharnicul au 

fost și ele (evident) plănuite de Dumnezeu (Geneza 
40:5).

◊  Compasiunea arătată de Iosif celor doi întemnițați a 
fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 40:6–7).

◊  Încrederea pe care au avut-o cei doi ca să-și spună 
visele lui Iosif a fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 
40:8–20).

◊  Tălmăcirea primită de Iosif pentru visele celor doi a 
venit tot din planul lui Dumnezeu (Geneza 40:12–
13, 18–19).

◊  Sistemul judiciar al lui Faraon care l-a condamnat pe 
pitar, dar la eliberat pe paharnic a fost în planul lui 
Dumnezeu (Geneza 40:20–22).

◊  Faptul că paharnicul a uitat promisiunea făcută lui 
Iosif a fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 41:23–
42:1).

◊  Noaptea în care Faraon a avut visele care l-au tulbu-
rat a fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 41:1–7).

◊  Nepriceperea sfetnicilor lui Faraon să tălmăcească 
visele a făcut parte din planul lui Dumnezeu (Geneza 
41:8).

◊  Faptul că paharnicul și-a adus aminte de Iosif și că 
a avut curajul să-i amintească lui Faraon de întâm-
plarea nefericită a fost în planul divin (Geneza 
41:9–13).

◊  Faptul că Faraon a fost suficient de disperat ca să 
asculte tălmăcirea unui întemnițat evreu a fost în 
planul lui Dumnezeu (Geneza 41:14–15).



178

Daniel Brânzei
◊  Tălmăcirea primită de Iosif pentru visele lui Faraon a 

fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 41:25–36).
◊  Încrederea lui Faraon că tălmăcirea se va împlini 

întocmai a fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 
41:37–40).

◊  Faptul că Iosif a primit-o de nevastă pe Asnat (o 
egipteancă) a fost parte din planul lui Dumnezeu 
(Geneza 41:45).

◊  Cei doi fii ai lui Iosif, Efraim și Manase au fost în 
planul lui Dumnezeu (Geneza 41:50–52, 48:5).

◊  Complexitatea fenomenelor climatice care au făcut 
să fie șapte ani de belșug urmați de șapte ani de 
lipsuri, cu toate bucuriile și suferințele cauzate de 
acestea peste toți oamenii din vremea aceea, plus 
îmbogățirea nemăsurată a lui Faraon, au fost parte 
din planul lui Dumnezeu (Geneza 41:53–57; 47:13–
26).

◊  Teribila foamete care a venit peste familia lui Iacov 
ca să-l determine să-și trimită fiii la cumpărături în 
Egipt a fost parte din planul lui Dumnezeu (Geneza 
42:1–2).

◊  Călătoria reușită pe care au avut-o frații lui Iosif în 
Egipt și faptul că fratele lor, Beniamin a rămas acasă 
cu Iacov au fost în planul lui Dumnezeu (Geneza 
42:3–4).

◊  Faptul că frații au trebuit să se închine în fața lui 
Iosif (o realitate care i-a indignat altă dată) a fost 
și el o împlinire a planului lui Dumnezeu (Geneza 
42:6).

◊  Șmecheria cu care Iosif i-a încercat pe frații săi a fost 
și ea în planul lui Dumnezeu (Geneza 42:9–44:34).

◊  Faptul că toți au fost aruncați în temniță pentru 
trei zile (Geneza 41:17) și că Simeon a fost ales să 
rămână zălog în Egipt a fost parte din planul lui 
Dumnezeu.



179

Chemarea începuturilor
◊  Refuzul lui Iacov de a-l lăsa pe Beniamin să meargă 

în Egipt și faptul că aceasta a făcut ca Simeon să 
guste din amarul detenției a fost parte din planul lui 
Dumnezeu (Geneza 42:38).

◊  Agonia foametei care l-a înduplecat până la urmă 
pe Iacov să-l trimită pe Beniamin în Egipt, pe 
răspunderea personală a lui Iuda a fost parte din 
planul lui Dumnezeu (Geneza 43:8–14).

◊  Succesul strategiei lui Iosif care a ascuns potirul în 
sacul lui Beniamin și agonia fraților lui care nu l-au 
recunoscut nici după ce au fost confruntați iar cu 
el a fost parte din planul lui Dumnezeu  (Geneza 
43:15–44:17).

◊  Faptul că tocmai Iuda, care a avut ideea să-l vândă pe 
Iosif, a avut acum ideea de a se oferi ca rob în locul 
lui Beniamin, din dragoste pentru tatăl lor Iacov au 
fost și ele parte din planul lui Dumnezeu (Geneza 
44:18–34).

◊  Scena în care Iosif s-a făcut cunoscut fraților săi a 
fost și ea în planul lui Dumnezeu (Geneza 45:1–14).

◊  Surpriza pe care i-au produs-o fiii săi lui Iacov, 
dezamăgirea că l-au mințit timp de 22 de ani despre 
moartea lui Iosif și vestea că Iosif, cel crezut mort, 
a ajuns mare în Egipt au făcut parte din planul lui 
Dumnezeu (Geneza 45:25–28).

◊  Faptul că Iacov a acceptat să meargă la belșugul din 
Egipt pe socoteala celui crezut mort a fost parte din 
planul lui Dumnezeu (Geneza 46:2–4).

◊  Așezarea familiei mesianice a lui Avraam în Egipt 
pentru un timp de 430 de ani în care au gustat și ei 
suferințele robiei a împlinit și ea planul despre care 
îi vorbise Dumnezeu lui Avraam (Geneza 15:13–14), 
a fost și ea parte din planul lui Dumnezeu (Geneza 
46:5–47:12).

Dacă paharnicul n-ar fi uitat să pună o vorbă bună pentru 
Iopsif el ar fi ajuns tot unsclav al cuiva din Egipt. Iosif a ajuns 



180

Daniel Brânzei

conducător în Egiptului cam pe la 30 de ani. A murit în Egipt 
la vârsta de 110 ani, ceea ce înseamnă că a fost demnitar cam 
80 de ani. Remarcabil și semnificativ!

Parcurgând alături de Iosif peripețiile vieții lui este echi-
valent cu citirea unei scrisori de dragoste pe care ne-o scrie 
Dumnezeu fiecăruia. În ea, Dumnezeu ne asigură că va fi cu 
noi oriunde și că va face ca toate evenimentele din jurul nostru 
să împlinească planul desăvârșit pe care-L are pentru fiecare 
din noi.

Deși nu vorbește niciodată direct cu Iosif, Dumnezeu este 
direct implicat în tot ceea ce i se întâmplă. El este în spa-
tele cortinei, aranjând totul și toate ca să ducă la împlinirea 
perfectă a scopului și a planurilor Sale. Visele pe care le întâ-
lnim în text sunt ca îndrumări date de un „regizor“ nevăzut. 
Oamenii primesc în somn mult mai ușor îndrumări din partea 
lui Dumnezeu. Visele ne tulbură și nu ne lasă să ne continuăm 
viața la fel ca mai-nainte. 

Providența divină este inversul a ceea ce lumea numește 
„noroc“. Biblia folosește o expresie sugestivă când îl identifică 
pe Dumnezeu în spatele evenimentelor: „Domnul a făcut să 
capete trecere“. Oamenii sunt conduși de un Dumnezeu care 
intervine în viața lor, nu de o șansă oarbă și impersonal-
arbitrară: 

„Domnul a fost cu Iosif şi Şi-a întins bunătatea 
peste el. L-a făcut să capete trecere înaintea mai-
marelui temniței“ ( Geneza 39:21; Exodul 3:21: 11:3; 
12:36; Daniel 1:9).

Iosif este un exemplu de încredere personală în 
intervențiile lui Dumnezeu, care „anulează“ intențiile noastre 
și face ca evenimentele să se desfășoare după planul Lui 
desăvârșit:

„Iosif le-a zis: ,,Fiți fără teamă; căci sunt eu oare în 
locul lui Dumnezeu? Voi, negreșit, v-ați gândit să-mi 



181

Chemarea începuturilor
faceți rău: dar Dumnezeu a schimbat răul în bine, 
ca să împlinească ceea ce se vede azi, şi anume, să 
scape viața unui popor în mare număr“ (Gen. 50:19-
20).

Iosif n-a înțeles de ce i se întâmplă lucrurile rele, dar a 
pătruns providența divină după aceea. Versetul cheie al între-
gii situații este în capitolul 47. După ce i-a iertat pe frații lui și 
li s-a descoperit, Iosif i-a făcut părtași acestei înțelegeri supe-
rioare a istoriei:

„Eu sunt fratele vostru Iosif, pe care l-ați vândut 
ca să fie dus în Egipt. Acum, nu vă întristați şi nu 
fiți mâhniți că m-ați vândut ca să fiu adus aici, căci 
ca să vă scap viața m-a trimis Dumnezeu înaintea 
voastră. Iată sunt doi ani de când bântuie foametea 
în țară; şi încă cinci ani, nu va fi nici arătură, nici 
seceriș. Dumnezeu m-a trimis înaintea voastră ca să 
vă rămână sămânța vie în țară, şi ca să vă păstreze 
viața printr-o mare izbăvire. Așa că nu voi m-ați tri-
mis aici, ci Dumnezeu; El m-a făcut ca un tată al lui 
Faraon, stăpân peste toată casa lui, şi cârmuitorul 
întregii țări a Egiptului“ (Gen. 45:4-8).

Ei crezuseră că pot scăpa de Iosif vânzându-l unei caravane 
de negustori și mințindu-l pe Iacov, tatăl lor, prin haina lui 
Iosif mânjită în sângele unui țap (Gen. 37:31-32). Fapta lor a 
fost teribilă și Iosif nu va minimaliza gravitatea ei. Totuși, din-
colo de ceea ce se vede, Dumnezeu este marele erou al istoriei, 
mișcând-o tot așa cum mâna nevăzută face să se miște mănușa 
pe care o poartă. 

Așa cum spunea cineva, „Dumnezeu s-a îmbrăcat cu istoria 
ca și cu o haină“. El îngăduie lucrurilor să „se întâmple“. El nu 
forțează pe nimeni. Fiind însă Dumnezeu, El poate folosi toată 
această „libertate“ a noastră ca să-Și ducă la îndeplinire planu-
rile Lui.



182

Daniel Brânzei

Importanța caracterului

Istoria lui Iosif este o dramă cu personaje foarte bine 
conturate, cu întâmplări spectaculoase și cu coincidențe 
șocante. Pildele morale sunt foarte evident scoase la iveală. 
Toată viața lui Iosif poate fi redusă la două capitole: prima 
jumătate „coborâre“ și cealaltă jumătate „ascensiune“. Iosif a 
coborât de pe poziția de favorit privilegiat din casa tatălui său 
până la poziția de rob în închisoarea lui Faraon, iar apoi a ur-
cat de la starea unui pușcăriaș uitat în temniță, până la poziția 
a doua din ierarhia Egiptului, supus doar lui Faraon, dar dom-
nind peste toți ceilalți din țară. 

O astfel de evoluție oferă subiectul unei istorii foarte 
atrăgătoare pentru noi. Elementele ei sunt și ele menite să ne 
țină interesul treaz. 

Viața lui Iosif este centrată în jurul unor vise. Mai întâi au 
fost visele lui, care l-au arătat ca pe un adolescent lipsit de 
tact. Iosif s-a lăudat cu ele înaintea fraților săi și i-a făcut să-l 
urască. Apoi sunt visele pe care le-au avut în închisoare cei doi 
slujitori ai lui Faraon pitarul și paharnicul. Iar în final sunt vi-
sele extraordinare pe care le-a avut Faraon însuși și prin care 
Dumnezeu l-a propulsat pe Iosif la cârma Egiptului, pentru 
că numai el le-a putut da tălmăcirea corectă. Viața personală 
a lui Iosif poate fi studiată și doar ca o întâmplare romantică. 
Există chiar și o ecranizare cu titlul „Iosif și haina lui cea 
pestriță“. Este însă mult prea puțin.

Omul acesta a fost un personaj unic în felul lui. Nu găsim 
nicăieri spus ceva rău despre el. Biblia este o carte cinstită 
și ne-a spus o sumedenie de lucruri despre slăbiciunile și 
păcatele lui Avraam, Isaac și Iacov, dar nu găsim în ea nimic 
rău spus despre Iosif! Singurele lucruri negative au fost lipsa 
de tact cu care și-a împărtășit visele cu frații și părinții săi și 
ușurința cu care „a închis cartea“ apartenenței sale la poporul 



183

Chemarea începuturilor

ales. El nu s-a sinchisit nici atunci când a ajuns mare în Egipt 
să se intereseze de soarta tatălui său.

Frumusețea caracterului lui Iosif se vede din lipsa lui 
de cârtire și din felul în care acceptă coborârea nefericită și 
nedreaptă până la poziția de osândit nevinovat în temniță. 
Chiar și acolo, departe de cei din neamul lui și neștiut de nime-
ni, el continuă să-și păstreze teama și respectul față de Dum-
nezeu, împreună cu încrederea deplină în înțelepciunea pla-
nurilor Lui. Iosif nu s-a „supărat“ pe Dumnezeu. Când nevasta 
lui Potifar i-a propus să trăiască în păcat, Iosif i-a răspuns: 
„Cum aș putea eu să fac un rău așa de mare și să păcătuiesc 
împotriva lui Dumnezeu?“ (Gen. 38:9). Sfințenia purității 
lui Iosif este scoasă în relief prin compararea faptelor lui cu 
faptele celorlalți frați ai lui. Cred că acesta este motivul pen-
tru care, din senin, în capitolul 38 al Genezei, ni se povestește 
dezgustătoarele fapte ale lui Iuda, fratele lui Iosif, care 
păcătuiește cu nora lui, crezând că este o simplă prostituată! 
Cât de departe era acest Iuda de curăția feciorelnică a lui Iosif 
în casa lui Potifar!

Când este în închisoare printre oameni răi, Iosif rămâne un 
om bun, preocupat prioritar cu soarta celor din jurul lui. Pasa-
jul care scoate cel mai bine în evidență acest lucru este acela 
care ne spune că Iosif a observat că doi întemnițați „aveau fața 
posomorâtă“ (Gen. 40:6-7). Trebuie să fii un om tare bun ca 
să-ți pese că doi pușcăriași sunt triști și să te oferi să-i scoți din 
această stare!

Iosif a fost un om de caracter și pe drumul ascensiunii lui la 
putere. Nu știu care este o încercare mai grea pentru caracte-
rul cuiva: umilirea sau înălțarea lui? Probabil că cea din urmă. 
Iosif nu și-a folosit puterea pentru a se răzbuna sau pentru a-și 
pedepsi dușmanii. Nu găsim că ar fi cerut rejudecarea proce-
sului cu nevasta lui Potifar!

Iosif s-a purtat frumos cu frații săi. Nu le-a luat bani pentru 
grâne. Nu i-a pedepsit pentru răutatea lor, ci i-a invitat pe toți, 



184

Daniel Brânzei

împreună cu bătrânul său tată, Iacov, să vină și să aibă parte 
de binecuvântările lui din Egipt. A vorbit cu Faraon pentru ei 
și i-a așezat în cea mai mănoasă parte din delta Nilului, Gosen. 
Iosif s-a îngrijit de toate problemele lor.

Iosif este un om de mare integritate, unul din foarte puținii 
din Biblie. Cu siguranță, Iosif n-a fost perfect, dar Duhul Sfânt 
a vrut ca numai părțile lui bune să fie păstrate pe paginile 
Scripturii. Oare de ce? Există o singură astfel de persoană în 
Vechiul Testament și una singură în Noul Testament.

Importanța pocăinței

Cred că am ajuns să folosim mult prea ușor și superficial 
cuvântul pocăință. Ea implică mult mai mult decât regret și 
remușcare. Implică reparări necesare și o rupere totală cu tre-
cutul greșit. Iosif s-a priceput la oameni. Nu degeaba a ajuns el 
așa de repede „sus“, indiferent că a fost în casa lui Potifar, în 
temniță sau la curtea lui Faraon. 

Un foarte bun manager știe ce important este să știi să-i 
citești pe oameni. Există un exemplu pentru priceperea aces-
tui om: felul în care s-a purtat el cu frații lui veniți în vreme de 
foamete să cumpere grâu din Egipt. Iosif nu li s-a descoperit 
repede, deși ardea în el dorul și dragostea după cei din familia 
lui. I-a pus la încercare și eu numesc această încercare „testul 
Beniamin“.

Uneori, certurile sunt inevitabile și par îndreptățite. Ele 
duc însă întotdeauna la suferință și durere. Pocăința de după 
părerea de rău trebuie pusă la încercare: „Faceți dar roade vre-
dnice de pocăința voastră”.

Motivul conflictului. 

Conflictul dintre Iosif și frații săi a apărut dintr-o sămânță 
semănată în firea pământească cu mulți ani înainte. Tatăl lui 
Iosif, Iacov, avusese nu mai puțin de 12 copii de la patru femei 



185

Chemarea începuturilor

diferite: două neveste, Lea și Rahela, și două slujnice ale aces-
tora, Zilpa și Bilha. Cele douăsprezece seminții ale lui Israel 
s-au născut din lupta celor două neveste rivale ale lui Iacov 
pentru inima bărbatului lor. Istoria aceasta se află în pasajul 
care ține din Geneza 29:15 până în Geneza 30:24.

Este evident că Iacov a iubit-o mai mult pe Rahela. Pentru 
ea i-a slujit lui Laban 14 ani. Înclinația inimii lui s-a răsfrânt 
și asupra copiilor Rahelei. Dintre toți, Iosif și Beniamin au 
fost „preferații” tatălui lor. Biblia ne spune că „Israel (Iacov) 
iubea pe Iosif mai mult decât pe toți ceilalți fii ai săi, pentru 
că îl născuse la bătrânețe; și i-a făcut o haină pestriță. Favori-
tismele din viața de familie atrag gelozie și dor de răzbunare. 
Nu este de mirare deci că frații lui Iosif au resimțit neplăcut 
atenția pe care Iacov i-a arătat-o lui Iosif și au ajuns să-l 
urască în inimile lor.

Din când în când, Iosif mai aruncă gaz peste foc, „pârându-
și” frații și spunând tatălui lor toate vorbele lor rele (Gen. 
37:2). Colac peste pupăză, atmosfera familiei este înrăutățită 
și mai mult de două vise pe care le-a avut Iosif. 

La suprafață, visele păreau a spune că alintarea tatălui i se 
suise lui Iosif la cap și că el năzuia să ajungă un fel de stăpân 
peste viața fraților săi. Mai mult, într-unul dintre vise, chiar 
și mama și tatăl său îi dădeau cinste și i se închinau! (Gen. 
37:511).

O rezolvare în firea pământească. 

Conflictul dintre Iosif și frații săi și-a atins momentul de 
culme când aceștia, departe de privirile și brațul ocrotitor al 
tatălui, l-au prins, l-au legat, l-au aruncat într-o fântână fără 
apa din pustie și l-au vândut apoi unor negustori madianiți, 
care se îndreptau cu caravana de mirodenii spre Egipt.



186

Daniel Brânzei

Ca să ascundă de tatăl lor fapta lor rea, copiii lui Iacov au 
luat haina pestriță a lui Iosif, au înmuiat-o în sângele unui țap 
junghiat și i-au trimis-o spunând: 

„Iată ce am găsit! Vezi dacă este haina fiului tău 
sau nu.” (Gen. 37:32).  

Remarcați vă rog, că nici măcar acum ei nu spun: ,,fratele 
nostru”, ci „fiul tău”. Mare trebuie să fi fost dușmănia și ura 
lor față de Iosif!

Crezând că fiul său preferat a fost mâncat de fiarele 
sălbatice, Iacov a plâns mult și și-a jelit amarnic fiul, spunând: 
„Plângând mă voi coborî la fiul meu în locuința morților”.

O vreme de încercare - testul Beniamin. 

A urmat apoi o vreme de secetă și de mare încercare peste 
familia lui Iacov. Între timp, prin providența divină, în Egipt, 
Iosif ajunsese să fie pus în mare cinste și ocupa locul doi în 
împărăție. Prin mâna lui, Dumnezeu pusese deoparte grâne 
suficiente pentru vremea de secetă. La porunca tatălui lor, 
frații lui Iosif s-au pogorât cu bani în Egipt, ca să cumpere de 
ale mâncării (Gen. 42:1-5).

Ajunși în Egipt, copiii lui Iacov au dat, fără să știe, de … 
Iosif. Trecuseră între timp 13 ani. Fața lui Iosif arăta acum alt-
fel. Hainele și pieptănătura lui Iosif l-au ascuns și mai mult de 
privirile fraților săi. Nu este de mirare că nu l-au recunoscut, 
dar mare trebuie să fi fost uimirea lui Iosif când i-a văzut pe 
frații săi venind și aruncându-se cu fața la pământ înaintea lui. 
Se împlinea astfel visul pe care-l avusese în casa părintească 
(Gen. 42:6)!

Când au ajuns în Egipt, frații lui Iosif au căutat să convingă 
pe toată lumea că sunt oameni de treabă. Strânși cu șurubul 
de înțeleptul Iosif, ei au dat însă din colț în colț și păreau că 
regretă faptul că-l vânduseră pe fratele lor în Egipt. Cât de 
adâncă și sinceră a fost însă această ,,pocăință“ a lor?



187

Chemarea începuturilor

,,Ruben a luat cuvântul şi le-a zis: „Nu vă spuneam 
eu să nu faceți o astfel de nelegiuire față de băiatul 
acesta? Dar n-ați ascultat. Acum iată că ni se cere 
socoteală pentru sângele lui.” (Gen. 42:22)

Este suficient să vedem ce lipsită de fapte a fost. Frații lui 
știau că Iosif este în Egipt. Ei l-au vândut ca să ajungă acolo. 
În toți anii care s-au scurs după fapta lor urâtă, niciodată n-au 
întrebat însă de el. Nu l-au căutat. Pur și simplu nu i-a preocu-
pat problema aceasta. S-au dus repede când a fost vorba des-
pre viața lor, dar n-au catadicsit să meargă atunci când a fost 
vorba de viața lui. Nu este deci de mirare că Iosif le-a vorbit 
aspru și i-a întrebat despre ei si familia lor. El a vrut să vadă 
dacă ei spun adevărul sau sunt în continuare oameni ai min-
ciunii.

Când a aflat de la ei că Beniamin, fratele lui, trăiește, Iosif 
pune la cale ceva genial. Pentru aceasta însă, el are nevoie ca 
acest frate al său, care ar fi trebuit să aibe acum cam 20 de ani, 
să vină și el în Egipt. Iosif a pus la cale „un test pentru niște 
oameni cumsecade“. Trebuia să verifice dacă cele trei defecte 
ale fraților lui au fost depășite între timp. 

Prima fază a testului a fost să-i vadă dacă mai sunt gata să 
renunțe la un frate? 

Simeon să rămână până ce ei îl aduc pe Beniamin. Prima 
lui poruncă este deci: 

„Iată cum veți fi încercați. Pe viața lui Faraon că 
nu veți ieși de aici până nu va veni fratele vostru cel 
tânăr! Trimiteți pe unul din voi să aducă pe fratele 
vostru, iar voi rămâneți la opreală. Cuvintele voastre 
vor fi puse astfel la încercare și voi ști dacă adevărul 
este cu voi sau nu” (Gen. 42:15-16).

Sub apăsarea usturătoare a brațului divin, frații lui Iosif au 
început să simtă mustrarea conștiinței. Fapta lor rea le apărea 
acum înaintea ochilor: 



188

Daniel Brânzei
„Da; am fost vinovați față de fratele nostru, căci 

am văzut neliniștea sufletului lui, când ne ruga, și nu 
l-am ascultat! Pentru aceea vine peste noi necazul 
acesta”. Ruben a luat cuvântul și le-a spus: „Nu vă 
spuneam eu să nu faceți o astfel de nelegiuire față de 
băiatul acesta? Dar n-ați ascultat. Acum, iată că ni se 
cere socoteală pentru sângele lui.” (Gen. 42:21-22).

Ei nu știau că Iosif îi înțelege, dar vorbele acestea au fost o 
primă confirmare că Dumnezeu lucrase între timp la pocăința 
fraților săi. Mulțumit de această constatare, Iosif „a plecat la o 
parte de ei, ca să plângă”. De ce nu i-a iertat Iosif de îndată pe 
frații săi? Ca și Ioan Botezătorul mai târziu, Iosif vrea să veri-
fice calitatea scimbării din viața lor: „Faceți dar roduri vred-
nice de pocăința voastră“ (Luca 2:7-8).

Păstrându-l pe Simeon în temniță ca zălog, Iosif i-a trimis 
pe toți ceilalți înapoi și le-a poruncit ca data viitoare să-l aducă 
cu ei și pe Beniamin.

Dar Iosif a mai făcut încă ceva, 

„a poruncit să li se umple sacii cu grâu și, fără 
știrea lor, să li se pună la gura sacului și argintul 
fiecăruia dintre ei” (Gen. 42:25). 

De ce a făcut el aceasta? Să fi vrut el să-i pună și mai mult 
la încercare pentru faptul că preferaseră să-l vândă, iubind 
mai mult banii decât pe el? Vroia el să afle dacă vor uita acum 
de Simeon? Speriați de tot ceea ce li se întâmplase și îngroziți 
la vederea argintului de la gurile sacilor lor, frații lui Iosif 
s-au grăbit să se duca acasă și să-i istorisească tatălui lor totul 
(Gen. 42:28-35).

Ar fi putut să reacționeze și altfel. Ar fi putut să spună: „Am 
venit cu merinde și am venit și cu banii înapoi. Am pierdut 
doar un frate. Grozavă afacere!“

A doua fază a testului a fost să-i vadă cum reacționează 
dacă  Beniamin este iubit mai mult!



189

Chemarea începuturilor

Foametea bântuia greu în țară și grâul se sfârșise. Până la 
urmă, Iacov a fost înduplecat să-l lase pe Beniamin să plece 
spre Egipt cu frații săi (Gen. 42:8-14). Au luat un dar pentru 
Iosif, au luat cu ei argint de două ori mai mult ca prima dată, 
precum și pe Beniamin, s-au sculat, s-au pogorât în Egipt și 
s-au înfățișat înaintea lui Iosif. Când l-a văzut Iosif pe Benia-
min, a poruncit economului său să-i bage pe toți în casă: „Taie 
vite și gătește; căci oamenii aceștia au să mănânce cu mine la 
amiază” (Gen. 42:16).

Mintea lui Iosif pusese deja la cale o nouă încercare pentru 
frații săi: „Frații lui Iosif s-au așezat la masă în fața lui: de la 
întâiul născut și până la cel mai tânăr, așezați după vârstă; și 
se uitau unii la alții cu mirare. Iosif a pus să le dea din bucatele 
care erau înaintea lui; iar Beniamin a căpătat de cinci ori mai 
mult decât ceilalți” (Gen. 43:33-34).

Pe vremuri, frații săi nu au putut suporta „favorurile” pe 
care i le făcea Iacov lui Iosif. Acum Iosif îl favorizează evident 
pe Beniamin și se uita probabil în ochii lor. Ei „au băut și s-au 
veselit împreună cu el”. Învățaseră între timp că viața nu este 
întotdeauna cum ni se pare nouă că ar fi drept. Dumnezeu 
poate da unuia un drum mai ușor și altuia un drum mai greu 
în viață. Providența divină este cea care hotărăște!

A treia parte a testului a fost să-i vadă dacă acceptă ușor să 
rupă inima tatălui lor. Beniamin să rămână!

Deși îi încercase de două ori, Iosif nu s-a grăbit să se desco-
pere încă înaintea fraților săi. Mai aveau de trecut un test: Cei 
ce se scăpaseră așa de ușor de el în pustie, trebuiau să fie acum 
puși la o încercare nouă: să plece acasă fără Beniamin și să-i 
rupă iar inima tatălui lor. Iscodind un șiretlic, Iosif a înscenat 
un furt și l-a prins „asupra faptului” pe Beniamin. Vor fi gata 
ei să-l lase rob în Egipt și să plece acasă? 

„Omul la care s-a găsit paharul va fi robul meu; 
dar voi, suiți-vă în pace la tatăl vostru” (Gen. 44:17).



190

Daniel Brânzei

Cel care răspunde în numele grupului este Iuda. Discursul 
său impacientat și elocvent este extraordinar. Din vorbele lui 
se vede clar cât de mult se schimbaseră în bine frații lui Iosif 
de când nu-i mai văzuse el. Altădată nu se gândiseră prea mult 
la suferința tatălui lor. Acum, gândul la tatăl lor îi omoară: 

„Acum, dacă mă voi întoarce la robul tău, tatăl 
meu, fără să avem cu noi pe băiatul de sufletul 
căruia este nedezlipit sufletul lui, el are să moară, 
când va vedea că băiatul nu mai este; și robii tăi vor 
pogorî cu durere în locuința morților bătrânețea 
robului tău, tatăl nostru. … Cum mă voi putea sui eu 
la tatăl meu, dacă băiatul nu este cu mine? Ah! Să nu 
văd mâhnirea tatălui meu!” (Gen. 44:30-34).

Nu este de mirare că „Iosif nu s-a mai putut stăpâni și a 
strigat: „Scoate-ți afară pe toată lumea”. Rămas singur cu frații 
săi, li s-a făcut cunoscut și a început să plângă „așa de tare, că 
l-au auzit Egiptenii și casa lui Faraon”.

Așa s-a încheiat „testul Beniamin”.
Biblia ne spune că Dumnezeu a întors tot răul spre bine 

și că Iosif și-a chemat toată familia tatălui său în Egipt și le-a 
purtat de grijă ca să nu moară de foame.

Un conflict început și desfășurat în firea pământească a fost 
rezolvat de un om al lui Dumnezeu prin mijloace duhovnicești. 
Cineva spunea că: „Atunci când este acordată prea ușor, ier-
tarea este  mama unei noi fărădelegi”. Înțeleptul Iosif nu s-a 
grăbit să-i ierte pe frații săi. 

Dumnezeu are câte un „test Beniamin” pentru toate 
căderile noastre. Petru, cel care s-a lepădat atât de ușor a ajuns 
să moară la Roma ca martir. Pavel, prigonitorul a ajuns el 
însuși prigonit și bătut de câteva ori cu pietre. Privește-ți urma 
pașilor tăi în vale și vezi ce trebuie să îndrepți prin pocăința ta. 
Acesta a fost o prioritate și în lucrarea apostolului Pavel:



191

Chemarea începuturilor

„Ci am propovăduit întâi celor din Damasc, apoi 
în Ierusalim, în toată Iudeea şi la neamuri, să se 
pocăiască şi să se întoarcă la Dumnezeu şi să facă 
fapte vrednice de pocăinţa lor” (Faptele Apostolilor 
26: 20).

Importanța planului lui Dumnezeu

Pentru o vreme, Dumnezeu i-a vrut pe evrei în Egipt. 
De ce? Răspunsul uimitor îl aflăm într-o convorbire dintre 
Dumnezeu și Avraam. El ne descoperă ceva din economia 
„dreptății“ cu care ne cântărește Dumnezeu faptele și ne 
administrează pedepsele:

„Şi Domnul a zis lui Avram: „Să ştii hotărât că 
sămânţa ta va fi străină într-o ţară, care nu va fi a ei; 
acolo va fi robită, şi o vor apăsa greu, timp de patru 
sute de ani. Dar pe neamul căruia îi va fi roabă, îl 
voi judeca Eu: şi pe urmă va ieşi de acolo cu mari 
bogății. Tu vei merge în pace la părinţii tăi; vei fi 
îngropat după o bătrânețe fericită. În al patrulea 
neam, ea se va întoarce aici; căci nelegiuirea 
Amoriţilor nu şi-a atins încă vârful“ (Gen. 15:13-16).

Dumnezeu a trebuit să aștepte ca amoriții să atingă culmea 
decadenței prin care și-au pierdut dreptul nu numai la țară, 
ci și la viață. Dumnezeu s-a limitat pe Sine pentru ca drep-
tatea Sa să poată fi satisfăcută. Când păcatul ajunge însă o 
anumită limită, acțiunile lui Dumnezeu în istorie sunt rapide 
și necruțătoare. 

Dumnezeu nu procedează arbitrar în istorie, alungând 
popoare pentru a le face loc altora. El este un Dumnezeu mo-
ral. Arheologia a scos la iveală faptul că locuitorii Canaanului 
ajunseseră plini de tot felul de boli venerice și degenerative. 
Dumnezeu a așteptat până ce „nelegiuirea Amoriților și-a atins 
vârful“. Țara a fost spurcată și Dumnezeu a adus din Egipt 
poporul Lui ca să o curățească. Orice plângere care susține că 



192

Daniel Brânzei

Dumnezeu i-a nedreptățit pe canaaniți ca să le facă bine evrei-
lor este neînțeleaptă și lipsită de cunoștință. Dumnezeu a apli-
cat același standard și copiilor săi evrei:

„Luați seama ca nu cumva să vă verse şi pe voi ţara 
din gura ei, dacă o spurcați, cum a vărsat pe nea-
murile cari erau în ea înaintea voastră“  … „Să păziți 
toate legile Mele şi toate poruncile Mele, şi să le 
împliniți, pentru ca ţara în care vă duc să vă așez, să 
nu vă verse din gura ei. Să nu trăiți după obiceiurile 
neamurilor, pe cari le voi izgoni dinaintea voastră; 
căci ele au făcut toate aceste lucruri, şi Mi-este 
scârbă de ele“ (Levitic 18:28; 20:22-23).

„Fiul omului, cei din casa lui Israel, când locuiau 
în ţara lor, au spurcat-o prin purtarea lor şi prin 
faptele lor; aşa că purtarea lor a fost înaintea Mea 
ca spurcăciunea unei femei în timpul necurăției 
ei. Atunci Mi-am vărsat urgia peste ei, din pricina 
sângelui pe care-l vărsaseră în ţară, şi din pricina 
idolilor cu cari o spurcaseră. I-am risipit printre 
neamuri, şi au fost împrăştiaţi în felurite țări; i-am 
judecat după purtarea şi faptele lor rele“ (Ezechiel 
36:17-19).

Vorbele spuse de Dumnezeu lui Avraam în Geneza 15 ne 
mai dezvăluie însă încă un lucru: Dumnezeu a vrut înadins ca 
poporul Său să ajungă în robie. El a vrut ca să devină „Salva-
torul lor“ care să-i strămute în Canaan și să-i facă să trăiască 
din recunoștință față de El ca popor ales. Israel trebuie să 
ajungă pentru toate Neamurile un model demn de urmat în 
neprihănire și în binecuvântare.

Iacov l-a plasat pe Iosif într-o poziție privilegiată printre 
copiii lui. Faptul că i-a dat o haină „pestriță“ subliniază 
aceasta (Gen. 37:3). O traducere la fel de posibilă a termenu-
lui „pestriță“ este că haina lui Iosif a fost „cu mâneci lungi“. 
Amănuntul este semnificativ, pentru că slugile purtau haine 



193

Chemarea începuturilor

cu mâneci scurte, ca să nu trebuiască să le „suflece“ în tim-
pul lucrului. Iacov n-a vrut ca Iosif să lucreze, ci să supra-
vegheze lucrul celorlalți frați. Iosif confirmă tiparul conform 
căruia Dumnezeu nu-i alege pe cei care au dreptul în virtutea 
așezămintelor sociale, el nu este cel mai mare dintre frații lui. 
Binecuvântarea și alegerea este o lucrare a harului divin, care 
face așa cum dorește.

Iosif este cea de a patra generație de la Avraam, dar există 
mari deosebiri între primii trei și Iosif.

◊  Dumnezeu nu se numește niciodată pe Sine ca 
„Dumnezeul lui Iosif“.

◊  Iosif nu este vizitat niciodată de îngeri, așa cum s-a 
întâmplat din belșug cu ceilalți trei.

◊  Frații lui Iosif nu sunt „lepădați“ de Dumnezeu ca 
și contrast al eroului, ci incluși în binecuvântarea 
de care are parte Iosif și în linia neprihăniților cu 
originea în Set.

◊  Dumnezeu nu-i vorbește niciodată „direct“ lui 
Iosif, așa cum a făcut cu Avraam, Isaac și Iacov. Îi 
vorbește prin vise și îi dă abilitatea de a interpreta 
visele, dar nu stă niciodată de vorbă cu el. Nu ni se 
spune nicăieri nici că Iosif s-ar fi adresat în mod 
direct Domnului.

Cei care citesc cu atenție relatările Genezei își dau seama 
repede că Iosif este deosebit de toți ceilalți, dar de ce? Care 
sunt lucrurile care-l fac să fie unic? De ce a ținut Dumnezeu 
neapărat să ne spună așa de multe despre el?

În primul rând, Iosif prezintă o punte necesară către cartea 
următoare a Pentateucului, Exodul. Debutul ei ni-i prezintă pe 
evrei în crunta robie a Egiptului. Fără relatarea despre Iosif, 
n-am ști cum au ajuns ei acolo. Numai viața lui Iosif ne poate 
spune acest lucru. Familia lui Iosif s-a dus în Egipt pentru 



194

Daniel Brânzei

același motiv care i-au făcut pe Avraam și Isaac să meargă aco-
lo, foametea, lipsa de hrană din Canaan.

Egiptul nu depinde neapărat de ploi pentru recolte. Țara 
are Nilul care o străbate prin mijloc și inundă malurile fertile. 
De fapt, în Egipt nici nu plouă. Israelul nu are o apă bogată ca 
Nilul, ci depinde total de umezeala ploilor venite de deasupra 
Mării Mediterane.

Cartea Geneza se termină cu moartea lui Iosif și cu familia 
lui rămasă în Egipt. Cortina cade și nu mai aflăm nimic des-
pre perioada de patru sute de ani scursă între cartea Geneza 
și cartea Exodul. Când cortina se ridică iar, aflăm că familia 
lui Avraam a ajuns un popor mare care număra sute de mii de 
suflete.

Iosif a murit în Egipt, dar le-a poruncit celor din familia 
lui să nu-i lase oasele acolo, ci să le strămute în Canaan când 
Dumnezeu îi va duce iar acolo și să le îngroape în peștera în 
care erau mormintele părinților săi, Avraam și Sara (Gen. 
50:22-26). Au trebuit să mai treacă încă 400 de ani până 
când Dumnezeu l-a ridicat pe Moise ca să-i scoată pe evrei din 
Egipt, iar apoi încă patruzeci de ani de rătăciri prin pustie. Ci-
neva a cărat oasele lui Iosif în tot timpul acela. Era vremea în 
care toate speranțele de viitor ale evreilor era depozitate într-
un mormânt. Spre el au călătorit oasele lui Iosif, dincolo de el 
călătorim și noi astăzi.

Ca și Iacov și ca și Iosif, mulți credem că ne înțelegem viața 
și tragem concluziile de rigoare, după care vine Dumnezeu și 
dă totul peste cap. Ce facem atunci? Ne împotrivim sau ne su-
punem? 

Toate concluziile noastre sunt parțiale pentru că toți 
cunoaștem doar ,,în parte“. Numai Dumnezeu cunoaște 
desăvârșit totul și despre toate, fie în trecut, în prezent sau în 
viitor. 



195

Chemarea începuturilor

 Vândut de frații săi, Iosif a ajuns să aibă o viață nouă și o 
identitate nouă în Egipt. Înțelept, el a acceptat noua situație 
și se gândea că asta va fi viața lui de-acum înainte. Era des-
prins total de urmașii lui Avraam și de promisiunile planului 
mesianic. De unde știu asta? Din numele pe care a ales să le 
dea celor doi copii pe care i-a avut în Egipt.

Era pe vremea când numele copiilor mai însemna încă 
ceva, nu ca astăzi când dăm copiilor nume după rude, prieteni 
sau … sonoritate. Iată ce a făcut Iosif:

,,Înaintea anilor de foamete, i s-au născut lui Iosif 
doi fii, pe care i-a născut Asnat, fata lui Poti-Fera, 
preotul lui On. Iosif a pus întâiului născut numele 
Manase (Uitare); „căci”, a zis el, „Dumnezeu m-a 
făcut să uit toate necazurile mele şi toată casa tatălui 
meu.” Şi celui de al doilea i-a pus numele Efraim 
(Rodire); „căci”, a zis el, „Dumnezeu m-a făcut rodi-
tor în ţara întristării mele.” (Gen. 41:50-52).

,,Înaintea anilor de foamete“ au fost în Egipt șapte ani de 
belșug. Iosif a fost înălțat în dregătorie imediat după Faraon, 
s-a însurat cu fata unui preot păgân și a avut de la ea doi 
băieți. Putem spune că Iosif a ajuns mare în Egipt și că a avut 
de toate. Un singur lucru îi reproșez. Nu s-a dus și nici nu i-a 
trecut prin minte să se urce pe un cal sau pe o cămilă să se 
ducă să-l vadă pe tatăl său bătrân. Iosif a preferat să taie orice 
legătură cu trecutul. El și-a acceptat noua poziție și noua iden-
titate. În esență, Iosif a devenit ,,egiptean“.

„Iosif a pus întâiului născut numele Manase 
(Uitare); „căci”, a zis el, „Dumnezeu m-a făcut să 
uit toate necazurile mele şi toată casa tatălui meu” 
(Geneza 41:51).

Nu este condamnabil că Iosif a vrut să uite de necazurile 
lui din trecut, dar nu-mi pot explica cum de a preferat el să 
uite ,,toată casa tatălui său“! Iosif a trântit coperta finală de 
pe capitolul acela din viața lui. Nu numai hainele îi erau acum 



196

Daniel Brânzei

de egiptean, ci și inima. Așa și-a înțeles el destinul și așa și l-a 
acceptat.

„Şi celui de al doilea i-a pus numele Efraim (Ro-
dire); „căci”, a zis el, „Dumnezeu m-a făcut roditor 
în ţara întristării mele” (Geneza 41:52).

Iosif și-a înfipt adânc rădăcinile în Egipt și s-a bucurat să 
fie roditor acolo. Dintr-un sclav aruncat pe nedrept în închi-
soare, Iosif a ajuns, în autoritate, al doilea om al Egiptului. 
Soția și socrul lui i-au dăruit o familie fericită și doi copii 
minunați. Iosif nu mai era o mlădiță avraamică, ci se altoise 
deplin în vița egipteană, dând roade egiptene.

Și așa s-ar fi terminat totul, dacă … n-ar fi intervenit Dum-
nezeu să-i dea lui Iosif toate concluziile și planurile peste cap.

Cel care și-a uitat frații și a ales să uite casa tatălui său a 
văzut cu uimire cum Dumnezeu îi aduce pe frații lui înaintea 
lui. Dacă muntele nu merge la Mahomed, Dumnezeu l-a adus 
pe Mahomed la munte și tatăl lui Iosif s-a coborât în Egipt să 
stea împreună cu Iosif. Preotul Poti-Fera a privit cu uimire 
cum Faraon primește să fie binecuvântat de Iacov, reprezen-
tantul Dumnezeului pribegilor de dincolo de râul Eufrat. Io-
sif însuși a redevenit ,,evreu“ (pribeag de dincolo de râu). Pe 
patul morții, Iosif, mesianicul cu o creștere arestată pentru o 
vreme, a poruncit fraților săi să-l scoată din rădăcinile Egiptu-
lui și să-i îngroape trupul în pământul Țării Promisiunii (Gen. 
50:22-26).

Asta însă numai după ce s-a ,,răzgândit“ în urma unei 
revelații mai complete din partea lui Dumnezeu. Concluziile 
lui de altădată au fost schimbate, iar înțelegerea lui despre 
destin a fost maturizată:

,,Iosif le-a zis: „Fiţi fără teamă, căci sunt eu oare în 
locul lui Dumnezeu? Voi, negreşit, v-aţi gândit să-mi 
faceţi rău, dar Dumnezeu a schimbat răul în bine, ca 



197

Chemarea începuturilor
să împlinească ceea ce se vede azi, şi anume să scape 
viaţa unui popor în mare număr“ (Gen. 50:19-20).

Ca ilustrație a schimbărilor petrecute în viața lui, Iosif 
a acceptat ca cei doi băieți ai lui, egipteni get-beget, să fie 
scoși legal din moștenirea lor și adoptați (realtoiți) în familia 
mesianică (Gen. 48:1-22):

,,După aceea, au venit şi au spus lui Iosif: „Tatăl 
tău este bolnav.” Şi Iosif a luat cu el pe cei doi fii ai 
săi, Manase şi Efraim. Au dat de știre lui Iacov şi 
i-au spus: „Iată că fiul tău Iosif vine la tine.” Şi Israel 
şi-a adunat puterile şi s-a aşezat pe pat. Iacov a zis 
lui Iosif:

„Dumnezeul Cel Atotputernic mi S-a arătat la Luz, 
în ţara Canaan, şi m-a binecuvântat. El mi-a zis: ,,Te 
voi face să creşti, te voi înmulți şi voi face din tine o 
ceată de popoare; voi da ţara aceasta seminţei tale 
după tine, ca s-o stăpânească pentru totdeauna.” 
Acum, cei doi fii care ţi s-au născut în ţara Egiptu-
lui, înainte de venirea mea la tine în Egipt, vor fi ai 
mei; Efraim şi Manase vor fi ai mei, ca şi Ruben şi 
Simeon. Dar copiii pe care i-ai născut după ei vor fi 
ai tăi; ei vor purta numele fraţilor lor în partea lor de 
moştenire“ (Gen. 48:1-6).

Nu puțini sunt acei care văd în viața lui Iosif o metaforă 
pentru evoluția poporului Israel, care-și așteaptă ,,realtoirea“ 
în rădăcina măslinului străbun. Și nu puțini cred că pentru 
temporara lui ,,amnezie“ voluntară și pentru acel ,,Manase“ în 
care a ales să-și trăiască o vreme viața, Dumnezeu nu i-a făcut 
cinstea de a-l include pe Iosif în lanțul definitor al patriarhilor 
naționali. Iehova a preferat să rămână doar ,,Dumnezeul lui 
Avraam, Isaac și Iacov“, deși lui Iosif îi sunt acordate așa de 
multe capitole din Geneza ...

Asemenea tatălui său, Iosif a știut ce crede și a înțeles unde 
îi era locul. Dacă luăm în considerare toate dificultățile pe care 



198

Daniel Brânzei

le-a experimentat în viață, este remarcabil că Iosif a mai avut 
vreo credință ..., dar a avut-o!

El cunoștea promisiunea făcută de Dumnezeu lui Avraam 
că națiunea va fi eliberată din Egipt (15:12–16) și așa a fost.

Iosif nu l-a îngropat pe tatăl său Iacov în Egipt și a spus tu-
turor că nici el nu vrea să aibă un mormânt acolo:

„Iosif a locuit în Egipt, el şi casa tatălui său, şi a 
trăit o sută zece ani. Iosif a văzut pe fiii lui Efraim 
până la al treilea neam şi fiii lui Machir, fiul lui 
Manase, s-au născut pe genunchii lui. 

Iosif a zis fraţilor săi: „Eu am să mor! Dar Dum-
nezeu vă va cerceta şi vă va face să vă suiţi din ţara 
aceasta în ţara pe care a jurat că o va da lui Avraam, 
lui Isaac şi lui Iacov.” 

Iosif a pus pe fiii lui Israel să jure, zicând: „Când 
vă va cerceta Dumnezeu, să luaţi şi oasele mele 
de aici.” 

Iosif a murit în vârstă de o sută zece ani. L-au 
îmbălsămat şi l-au pus într-un sicriu în Egipt“ 
(Geneza 50:22-26).

Iosif îi adusese în Egipt și a avut grijă de ei acolo. Asta n-a 
încețoșat însă în nici un fel perspectiva „țării promise“. Sicriul 
lui le-a amintit că Dumnezeu îi va scoate din Egipt. Ce încura-
jare trebuie să fi fost asta în zilele întunecate ale sclaviei lor! 
Ce încurajare a fost și în cei patruzeci de ani de rătăcire prin 
pustie, când cineva i-a purtat oasele în fiecare zi ...

Încurajarea noastră de astăzi nu este un sicriu, ci un mor-
mânt gol (1 Petru 1:3 și urm.).



199

Chemarea începuturilor

CONCLUZII LA CARTEA GENEZA

Istoria lumii se desfăşoară între prima şi ultima carte a 
Bibliei. Geneza ne arată unde au început toate, iar Apocalipsa 
ne arată unde şi cum se vor sfârşi toate. Iată o reprezentare 
grafică a acestor simetrii, care ar merita fiecare câte un studiu 
individual.

GENEZA 1 – 4 APOCALIPSA 19 – 22

Dumnezeu a făcut cerurile şi pământul 
(1:1)

Dumnezeu face ceruri noi şi un pământ 
nou (21:1)

Facerea luminii (1:3) Mielul este lumina (21:23)

Domnul a făcut soarele şi luna  
(1:16)

Nu va mai fi nevoie de soare şi lună 
(21:23)

Sfârşitul primei creații (2:1) Sfârşitul celei de a doua creații (21:6)

Omul a fost aşezat lângă un râu  
(2:10)

Omul va locui veşnic lângă râul cu apa 
vieţii (22:1)

Omul a mâncat din pom şi a murit (2:17) Omul va mânca din pom şi va trăi (22:2)

Nunta lui Adam (2:18-23) Nunta Mielului (19:6-9)

Eva, nevasta lui Adam  
(2:22-25)

Noul Ierusalim, nevasta Mielului  
(21:9-10)

Șarpele a cauzat răul  
(3:1,13)

Șarpele împiedicat să mai facă rău 
(20:3)

Primul atac al lui Satan asupra omului 
(3:1-6)

Ultimul atac al lui Satan  
(20:7-10)

Satan se arată în grădină (3:1) Satan dispare în iazul de foc (20:10)



200

Daniel Brânzei

GENEZA 1 – 4 APOCALIPSA 19 – 22

O grădină care a putut fi întinată (3:6-7) Un oraș care nu va putea fi întinat 
(21:27

Ruperea părtășiei cu Dumnezeu  
(3:8-10)

Reinstaurarea părtășiei cu Dumnezeu 
(21:3)

Biruinţa inițială a șarpelui (3:13) Biruinţa finală a Mielului (20:10)

Făgăduinţa primei veniri a Domnului 
(3:15)

Făgăduinţa celei de-a doua veniri 
(22:20)

Durerea înmulțită nespus de mult (3:16) Sfârşitul tuturor suferințelor  
(21:4)

Blestem asupra primei creații  
(3:14-19)

Înlăturarea veşnică a blestemului  
(22:3)

Omul pierde stăpânirea asupra naturii 
(3:19)

Omul recâștigă stăpânirea asupra 
naturii (22:5)

Cea dintâi ucidere (4:8) Moartea nu va mai fi (21:4)

Primul miel ucis pentru oameni  
(3:21) Ultimul Miel jertfit pentru oameni (21:14)

Închiderea primului rai  
(3:23)

Deschiderea celui de al doilea rai 
(21:25)

Îngerii se opun oamenilor  
(3:24)

Îngerii îi călăuzesc pe oameni  
(21:9-10)

Omul este oprit de la pomul vieţii 
 (3:24)

Omul are din nou acces la pomul vieţii 
(22:14)

Semnul blestemului pe Cain  
(4:15)

Numele Domnului aşezat pe frunțile 
oamenilor (22:4)

Cain zidește prima cetate  
(4:17)

Dumnezeu trimite cetatea zidită de El  
(21:2)

Un studiu în prima carte a Bibliei este o invitație să le 
citiți și să studiați pe toate celelalte. Elementele amintite mai 
sus fac parte din mesajul duhovnicesc al textului sacru. El 
plutește în profunzimea Bibliei gata să se ofere celor ce știu să 



201

Chemarea începuturilor

se oprească și să mediteze asupra „oracolelor divine“ (Roma-
ni 3:2). Din aceeași categorie fac parte și „tipurile profetice“. 
Așa cum am văzut deja, Iosif a fost ceea ce noi numim un „tip“ 
profetic, anunțând venirea unei Persoane foarte importante 
din programului mesianic. 

Ca și Iosif, Domnul Isus va fi lepădat de frații Lui, va coborî 
până la chip de rob, făcându-Se asemenea noastră, „va fi dat 
la moarte și încă moarte de cruce“, pentru „salvarea“ fraților 
Lui și a tuturor oamenilor, și va fi ridicat apoi la dreapta 
Tatălui, de unde va guverna spre binecuvântarea tuturor celor 
din familia Sa. Acesta este cel de al patrulea nivel la care pu-
tem studia viața lui Iosif. Tot ceea ce i s-a întâmplat lui a fost 
o paralelă cu ceea ce I s-a întâmplat Domnului Isus în Noul 
Testament. Simetriile sunt impresionante. Până și faptul că 
numele celui ce a venit cu ideea să-i vândă pe amândoi a fost 
… Iuda. Iosif este o anunțare profetică a Domnului Isus; iată 
de ce îi este rezervată o porțiune așa de mare în Geneza.

Acest nivel de studiu ne convinge că Dumnezeu a știut de 
la început ce va face prin Fiul Său și a strecurat în istorie „mici 
anunțuri“ despre aceasta. Putem trece prin Vechiul Testament 
și să descoperim o sumedenie de astfel de „tipuri profetice“. 

Există multe cărți creștine în care autorii au făcut așa ceva. 
Autorii lor calcă pe urmele unei lucrări făcute de însuși Isus 
Christos cel înviat. 

„Atunci, Isus le-a zis: „O, nepricepuţilor şi 
zăbavnici cu inima, când este vorba să credeţi tot ce 
au spus prorocii! 26 Nu trebuia să sufere Hristosul 
aceste lucruri şi să intre în slava Sa?” 27 Şi a început 
de la Moise şi de la toţi prorocii şi le-a tâlcuit, în 
toate Scripturile, ce era cu privire la El“ (Luca 24:25-
27)..

„Apoi, le-a zis: „Iată ce vă spuneam când încă 
eram cu voi, că trebuie să se împlinească tot ce este 
scris despre Mine în Legea lui Moise, în Proroci şi în 



202

Daniel Brânzei
Psalmi”. Atunci le-a deschis mintea, ca să înţeleagă 
Scripturile. Și le-a zis: „Aşa este scris şi aşa trebuia 
să pătimească Hristos şi să învieze a treia zi dintre 
cei morţi“ (Luca 24:44-46).

Avraam, Isaac și Iacov sunt exemple ale credinței pe care 
trebuie să o avem noi. Iosif este un model al răspunsului pe 
care îl are Dumnezeu pentru toți cei credincioși. De îndată 
ce înțelegi lucrul acesta, poți să recitești cartea Geneza ca să 
descoperi o mulțime de astfel de exemple. Iată numai câteva 
dintre ele:

Sămânța femeii
„Şi Domnul Dumnezeu a zis femeii: „Ce ai făcut?” 

Femeia a răspuns: „Şarpele m-a amăgit şi am mân-
cat din pom.” 

Domnul Dumnezeu a zis şarpelui: „Fiindcă ai făcut 
lucrul acesta, blestemat eşti între toate vitele şi între 
toate fiarele de pe câmp; în toate zilele vieţii tale, să 
te târăşti pe pântece şi să mănânci ţărână. Vrăjmăşie 
voi pune între tine şi femeie, între sămânţa ta şi 
sămânţa ei. Aceasta îţi va zdrobi capul, şi tu îi vei 
zdrobi călcâiul” (Geneza 3:13-15)

Oricât de confuză ar fi această combinație de avertisment și 
promisiune, de dușmănie și biruință, câteva adevăruri ies ime-
diat la iveală.

Mai întâi, Dumnezeu a stabilit o dușmănie reciprocă între 
rasa umană (urmașii Evei) și puterile și stăpânirile demonice 
(urmașii șarpelui). Nu avem voie să facem pace cu cel rău.

În al doilea rând, cu toate că această dușmănie conflictuală 
va dura foarte mult, ea nu va fi totuși eternă. Nu trăim într-un 
,,dualism universal“ în care forțele răului și binelui sunt eterne 
și se înfruntă continuu. Dumnezeu este Atotputernic și etern. 
Satana este doar o creatură. Finalul conflictului este în marea 



203

Chemarea începuturilor

bătălie dintre Christos și Antichrist. De la Adam până la Chris-
tos (Mesia) a fost vremea așteptării, iar așteptarea face parte 
integrală din credință! 

În al treilea rând, cu toate că dușmănia este reciprocă, 
deznodământul este cunoscut deja. Capul șarpelui va fi zdrobit 
fără milă prin lucrarea omului Isus Christos. În conflict, birui-
torul nu va scăpa fără răni, ci îi va fi zdrobit călcâiul.

Promisiunea făcută Evei, că un urmaș de-al ei va zdrobi ca-
pul șarpelui este adesea numită, pe drept cuvânt,  protoevan-
ghelium, adică cea dintâi proclamare a evangheliei. Împlinirea 
ei a fost bineînțeles la Cruce, acolo unde Satan a fost zdrobit 
prin suferințele Fiului Omului.

„A dezbrăcat domniile şi stăpânirile şi le-a făcut de 
ocară înaintea lumii, după ce a ieşit biruitor asupra 
lor prin cruce“ (Coloseni 2:15).

Acum, toate lucrurile îi sunt făcute așternut al picioarelor 
Lui:

„El I-a pus totul sub picioare, şi L-a dat căpetenie 
peste toate lucrurile, Bisericii, care este trupul Lui, 
plinătatea Celui ce plineşte totul în toţi“ (Efeseni 
1:22-23).

Avem toată încrederea că în curând, așa cum spune și Pa-
vel:

,,Dumnezeul păcii va zdrobi în curând pe Satana 
sub picioarele voastre“ (Rom. 16:20).

S-ar putea să ni se pară ciudat că Pavel îl numește pe Dum-
nezeu un Dumnezeu al păcii. Pacea și zdobirea violentă a lui 
Satan par că se contrazic una pe alta. Este însă clar că Dum-
nezeu nu va face niciodată pace cu Satan. De fapt, pacea pe 
care urmărește Dumnezeu să o instaureze în universul Lui nu 
poate să fie inaugurată decât după înlăturarea celui rău care a 
întrerupt-o. (Vezi și Efeseni 1:15-23)



204

Daniel Brânzei

Genealogiile profetice

Toate genealogiile din Geneza sunt de fapt genealogii ale 
Domnului Isus Christos. Dacă vei citi capitolul întâi din Evan-
ghelia lui Matei și capitolul trei din Evanghelia lui Luca vei 
descoperi că ele conțin nu mai puțin de 33 de personaje din 
Geneza. El se coboară direct din această linie a neprihănirii, 
din Set. 

Copilul Mariei este în această linie și, dacă tu îi aparții lui 
Christos, linia asta genealogică este și linia ta. Iată de ce te 
interesează și te fascinează această carte. Dacă ai credință de-
vii un „copil al lui Avraam“, părtaș la familia aceasta străveche. 
Dacă ești „în Christos“ ai moștenit această istorie și te-ai făcut 
una cu ea. Așa că nu mai citești despre istoria „lor“, ci despre 
istoria „noastră“.

Isaac - un tip profetic

Domnul Isus este preînchipuit în foarte multe personaje 
din Geneza. Să-l luăm exemplu pe Isaac. Să ne întoarcem la 
scena în care Dumnezeu îi spune lui Avraam să-l ducă pe un 
munte înalt și acolo să-l jertfească  ...

... „pe fiul său, pe singurul său fiu, pe care-l 
iubește“ (Gen. 22:1-3). 

Pe același munte a ajuns să fie răstignit Domnul Isus Chris-
tos, pe Golgota. 

Interesant este că Dumnezeu îl numește pe Isaac în acest 
context „singurul tău fiu“, măcar că Dumnezeu știa și nu ui-
tase de Ismael. Expresia se suprapune perfect peste Ioan 3:16, 
unde Domnul Isus este numit așa: „Fiindcă atât de mult a iu-
bit Dumnezeu lumea, că a dat pe singurul Lui Fiu, pentru ca 
oricine crede în El, să nu piară, ci să aibă viaţa vecinică“.

Dumnezeu l-a oprit pe Avraam la momentul jertfei și i-a 
indicat un animal care să-l înlocuiască pe fiul său ca jertfă. Nu 



205

Chemarea începuturilor

întâmplător, acest animal „încurcat cu coarnele într-un tufiș“, 
a fost un berbece cu capul în spinii deșertului. Imaginea este a 
unuia care purta o cunună de spini …

„Iată Mielul lui Dumnezeu care ridică păcatul 
lumii“ ...

... va spune peste veacuri Ioan Botezătorul. Imaginea cu 
mielul nu este cea mai fericită. Jertfa trebuia să aibe cel puțin 
un an. Era deci un berbec căruia îi crescuseră deja coarnele. 
Așa ni-L prezintă și cartea Apocalipsei. Avea coarne (Apoca-
lipsa 5:6).

Numele sub care s-a prezentat Dumnezeu cu acea ocazie lui 
Avraam a fost „Iehova Iire“, Dumnezeul care poartă de grijă. 
La Golgota, Dumnezeu s-a ținut de această promisiune prin 
jertfirea Fiului Său, prins cu capul în spini, și cam pe la vârsta 
de treizeci de ani. Simbolismul este mult prea clar pentru ca 
să-l putem trece cu vederea.

Melhisedec ca tip profetic

Un alt exemplu de „tip“ profetic este acel personaj miste-
rios, în același timp preot și rege peste Salem (Ierusalim), 
care i-a ieșit înainte lui Avraam după victoria lui asupra 
împăraților Canaanului. Melhisedec a primit zeciuială de la 
Avraam și l-a binecuvântat (Gen. 14:17-20). Acest preot-rege a 
venit la Avraam cu „pâine și vin“, împlinind un tipar mesianic, 
așa cum suntem lămuriți în epistola către Evrei.

El seamănă cu Christos pentru că nu este dintre oamenii 
muritori:

,,În adevăr, Melhisedec acesta, împăratul Salemu-
lui, preot al Dumnezeului Preaînalt, care a întâmpi-
nat pe Avraam când acesta se întorcea de la măcelul 
împăraţilor, care l-a binecuvântat, care a primit de 
la Avraam zeciuială din tot, care, după însemnarea 
numelui său, este întâi „Împărat al neprihănirii”, 



206

Daniel Brânzei
apoi şi „Împărat al Salemului”, adică „Împărat al 
păcii”; fără tată, fără mamă, fără spiţă de neam, nea-
vând nici început al zilelor, nici sfârşit al vieţii, dar 
care a fost asemănat cu Fiul lui Dumnezeu, rămâne 
preot în veac“ (Evrei 7:1-3).

El Îl prevestește pe Christos pentru că nu este din preoția 
obișnuită. Nimeni nu știe de unde a fost Melhisedec preot în Salem! 
Mai ales că a fost în același timp și Preot și Împărat!

,,Vedeţi bine dar cât de mare a fost el dacă până 
şi patriarhul Avraam i-a dat zeciuială din prada de 
război! 
Aceia dintre fiii lui Levi care îndeplinesc slujba de 
preoţi după Lege au poruncă să ia zeciuială de la no-
rod, adică de la fraţii lor, cu toate că şi ei se coboară 
din Avraam. Iar el, care nu se cobora din familia lor, 
a luat zeciuială de la Avraam şi a binecuvântat pe cel 
ce avea făgăduinţele. Dar fără îndoială că cel mai 
mic este binecuvântat de cel mai mare. Şi apoi aici, 
cei ce iau zeciuială sunt nişte oameni muritori, pe 
când acolo, o ia cineva despre care se mărturiseşte 
că este viu. 
Mai mult, însuşi Levi, care ia zeciuială, a plătit 
zeciuiala, ca să zicem aşa, prin Avraam; căci era 
încă în coapsele strămoşului său când a întâmpinat 
Melhisedec pe Avraam“ (Evrei 7:4-10).

El Îl prevestește pe Christos pentru că depășește 
neputințele legii mozaice:

,,Dacă, dar, desăvârşirea ar fi fost cu putinţă prin 
preoţia leviţilor – căci sub preoţia aceasta a primit 
poporul Legea – ce nevoie mai era să se ridice un alt 
preot „după rânduiala lui Melhisedec”, şi nu după 
rânduiala lui Aaron? Pentru că, odată schimbată 
preoţia, trebuia numaidecât să aibă loc şi o schim-
bare a Legii. În adevăr, Acela despre care sunt zise 
aceste lucruri face parte dintr-o altă seminţie, din 
care nimeni n-a slujit altarului. Căci este vădit că 



207

Chemarea începuturilor
Domnul nostru a ieşit din Iuda, seminţie despre 
care Moise n-a zis nimic cu privire la preoţie“ (Evrei 
7:11-14).

El Îl prevestește pe Christos pentru că este legat de eterni-
tate:

,,Lucrul acesta se face şi mai luminos când vedem 
ridicându-se după asemănarea lui Melhisedec un alt 
preot, pus nu prin legea unei porunci pământeşti, 
ci prin puterea unei vieţi nepieritoare. Fiindcă iată 
ce se mărturiseşte despre El: „Tu eşti preot în veac 
după rânduiala lui Melhisedec” (Evrei 7:15-17).

El îl prevestește pe Christos pentru că aduce nădejdea unei 
neprihăniri mai bune decât cea dată de Lege:

,,Astfel, pe de o parte se desfiinţează aici o 
poruncă de mai înainte din pricina neputinţei şi 
zădărniciei ei, căci Legea n-a făcut nimic desăvârşit, 
şi pe de alta, se pune în loc o nădejde mai bună, prin 
care ne apropiem de Dumnezeu“ (Evrei 7:18-19).

El îl prevestește pe Christos pentru că El încheie un 
legământ mai bun decât cel al așezămintelor mozaice:

,,Şi fiindcă lucrul acesta nu s-a făcut fără jurământ 
– căci, pe când leviţii se făceau preoţi fără jurământ, 
Isus S-a făcut preot prin jurământul Celui ce I-a zis: 
„Domnul a jurat şi nu Se va căi: ,,Tu eşti preot în 
veac după rânduiala lui Melhisedec ” –, prin chiar 
faptul acesta, El s-a făcut chezaşul unui legământ 
mai bun“.

El îl prevestește pe Christos pentru că el ,,rămâne în veac“:

,,Mai mult, acolo au fost preoţi în mare număr, 
pentru că moartea îi împiedica să rămână pururea. 
Dar El, fiindcă rămâne „în veac”, are o preoţie care 
nu poate trece de la unul la altul“ (Evrei 7:23-24).



208

Daniel Brânzei

El îl prevestește pe Christos pentru că ,,poate să mântuiască 
în chip desăvârșit și trăiește pururi ca să mijlocească pentru 
ei“:

,,De aceea şi poate să mântuiască în chip 
desăvârşit pe cei ce se apropie de Dumnezeu prin El, 
pentru că trăieşte pururea ca să mijlocească pentru 
ei“ (Evrei 7:25).

Autorul epistolei către Evrei rezumă toate aceste asemănări 
dintre Mehisedec și Isus Christos în finalul capitolului:

,,Şi tocmai un astfel de Mare Preot ne trebuia: 
sfânt, nevinovat, fără pată, despărţit de păcătoşi 
şi înălţat mai presus de ceruri, care n-are nevoie, 
ca ceilalţi mari preoţi, să aducă jertfe în fiecare zi, 
întâi pentru păcatele sale şi apoi pentru păcatele 
norodului, căci lucrul acesta l-a făcut odată pentru 
totdeauna, când S-a adus jertfă pe Sine Însuşi. În 
adevăr, Legea pune mari preoţi pe nişte oame-
ni supuşi slăbiciunii, dar cuvântul jurământului, 
făcut după ce a fost dată Legea, pune pe Fiul, 
care este desăvârşit pentru veşnicie“ (Evrei 7:26-28).

De ce este rugăciunea din Ioan 17 așa de importantă deci?
Pentru că ea marchează debutul activității Domnului 

Isus în slujba de Mare Preot. Putem spune din toată inima 
împreună cu autorul epistolei către Evrei:

,,Punctul cel mai însemnat al celor spuse este că 
avem un Mare Preot care S-a aşezat la dreapta scau-
nului de domnie al Măririi, în ceruri, ca slujitor al 
Locului Preasfânt şi al adevăratului cort, care a fost 
ridicat nu de un om, ci de Domnul“ (Evrei 8:1-2).

Scara cerului ca tip profetic

Ne putem gândi și la scara văzută de Iacov între pământ 
și cer pe care suiau și coborau îngerii. Secole mai târziu, când 



209

Chemarea începuturilor

Natanael se mira că Domnul Isus îl cunoștea mai înainte de a 
se întâlni cu el, Domnul Isus i-a spus: 

,,Pentru că ţi-am spus că te-am văzut subt smo-
chin, crezi? Lucruri mai mari decât acestea vei 
vedea.“ Apoi  i-a zis: „Adevărat, adevărat vă spun, că, 
de acum încolo, veţi vedea cerul deschis şi pe îngerii 
lui Dumnezeu suindu-se şi pogorându-se peste Fiul 
omului“ (Ioan 1:50-51).

Domnul Isus îi spune lui Natanael că El este scara aceea 
care mijlocea urcarea și coborârea îngerilor pe pământ. Câți 
dintre noi am văzut în scara lui Iacov un „tip“ mesianic? Nu 
mulți, dar Domnul Isus a văzut.

Ca Fiu al omului, Isus este ,,veriga lipsă“ dintre cer și 
pământ. Așa se explică apariția ei ca o însoțire cu textul 
străvechi în care ni se vorbește despre drama lui Iacov (Gene-
za 28). 

Fugar de acasă, urmărit cu moartea, plecat străin către 
rude străine, Iacov a ajuns un om ,,al nimănui“, singur sub 
imensitatea nopții din pustiu. Așa se credea el, dar nu era așa! 
Iacov era alesul lui Dumnezeu! Nevăzută de ochii deschiși 
ziua, dar vizibilă cu ochii închiși în somn, deasupra lui Iacov 
este plasată de Dumnezeu o scară pe care ,,îngerii se suiau și 
se coborau“. 

Preluând metafora vedeniei nocturne din Geneza, Chris-
tos îl anunță pe Natanael că El a venit ca să fie această ,,scară“ 
așezată ca punte între cer și pământ: ,,Nimeni nu vine la 
Tatăl decât prin Mine“ (Ioan 14:6). Isus din Nazaret a folosit-
o intenționat ca să demonstreze că este venit să împlinească 
tiparul profetic: Fiul omului S-a coborât din cer (Ioan 1:51; 
3:13; 6:62). Fiul omului trebuie să fie ,,ridicat“ și proslăvit, 
El își va da trupul și sângele pentru viața omenirii (Ioan 3:14; 
6:53; 8:28; 12:23, 34; 13:31). Textul din Evanghelia lui Ioan va 
spune că acest Isus ,,a venit din cer“ și că va pleca iar acolo, 



210

Daniel Brânzei

,,pentru că de la Dumnezeu a venit și la Dumnezeu Se duce“ 
(Ioan 13:3).

Protoevanghelia ca tip profetic

Să ne întoarcem și mai mult, la capitolul 3 din Geneza, și 
să recitim promisiunea solemnă făcută de Dumnezeu șarpelui:

 „Fiindcă ai făcut lucrul acesta, blestemat eşti 
între toate vitele şi între toate fiarele de pe câmp; 
în toate zilele vieţii tale să te târăști pe pântece, şi 
să mănânci țărână. Vrăjmăşie voi pune între tine şi 
femeie, între sămânţa ta şi sămânţa ei. Aceasta îţi va 
zdrobi capul, şi tu îi vei zdrobi călcâiul“ (Gen. 3:14-
15).

„Sămânța“ amintită acolo este de genul masculin și a fost 
o metaforă pentru înfruntarea dintre Domnul Isus și Satan, 
menționând rana pe care I-o va face Satan la cruce și totala 
zdrobire pe care i-o va cauza Domnul Isus prin înviere.

Adam ca tip profetic

Să ne întoarcem și mai mult și să înțelegem că primul 
Adam a fost umbra Celui de al doilea, Isus Christos, așa cum 
ni se tălmăcește în capitolul 5 din epistola lui Pavel către Ro-
mani:

„De aceea, după cum printr-un singur om a intrat păcatul 
în lume, şi prin păcat a intrat moartea, şi astfel moartea a tre-
cut asupra tuturor oamenilor, din pricină că toţi au păcătuit…  
Dacă deci, prin greșeala unuia singur, moartea a domnit prin 
el singur, cu mult mai mult cei ce primesc, în toată plinătatea, 
harul şi darul neprihănirii, vor domni în viaţă prin acel unul 
singur, care este Isus Christos! … 

Astfel dar, după cum printr-o singură greșeală, a 
venit o osândă, care a lovit pe toţi oamenii, tot aşa, 
printr-o singură hotărâre de iertare a venit pen-



211

Chemarea începuturilor

tru toţi oamenii o hotărâre de neprihănire care dă 
viaţa. Căci, după cum prin neascultarea unui singur 
om, cei mulţi au fost făcuţi păcătoși, tot aşa, prin 
ascultarea unui singur om, cei mulţi vor fi făcuţi 
neprihăniți. Ba încă şi Legea a venit pentru ca să se 
înmulțească greșeala; dar unde s-a înmulțit păcatul, 
acolo harul s-a înmulțit şi mai mult; pentru ca, după 
cum păcatul a stăpânit dând moartea, tot aşa şi 
harul să stăpânească dând neprihănirea, ca să dea 
viaţa vecinică, prin Isus Christos, Domnul nostru“ 
(Rom. 5:12-21).

Amândoi reprezentanți ai rasei umane au fost într-o 
grădină. Primul Adam a ruinat-o când a făcut cum a vrut el, 
nu cum i-a spus Dumnezeu, în timp ce al doilea Adam a res-
taurat-o când a spus: „Totuși facă-se voia Ta, nu a Mea“.

Amândoi au fost fiecare capul unei rase umane. Primul 
Adam a fost primul „Homo Sapiens“; Domnul Isus a fost Cel 
dintâi reprezentant al lui „Homo Novus“. Fiecare ne naștem 
„Homo Sapiens“, dar prin credință și naștere din nou poți 
intra în „Homo Novum“, oameni înnoiți care vor moșteni 
Împărăția lui Dumnezeu.

Cuvântul ca tip profetic

Dacă ne-am întoarce la primele afirmații de pe paginile Ge-
nezei, Domnul Isus este și acolo. Deși nu ni se spune deslușit 
în Geneza, ucenicii Lui au fost convinși că prin El au fost 
făcute toate lucrurile. Ioan ne spune că „nimic din ceea ce a 
fost făcut n-a fost făcut fără El“ (Ioan 1:3).

Ioan, care și-a scris evanghelia pe când era în Efes, Îl 
numește pe Domnul Isus, „Cuvântul“ (în greacă „Logosul“). Pe 
vremea aceea, acest termen însemna cu mult mai mult decât o 
simplă vorbă. 

Cinci sute de ani înainte de Ioan, în Efes a trăit probabil cel 
dintâi dintre oamenii de știință, Heraclitus din Efes. El și-a 



212

Daniel Brânzei

îndemnat ucenicii să observe cu atenție fenomenele naturii, 
ființele și animalele ca să vadă care este cauza pentru care se 
întâmplă un lucru. 

În limba folosită atunci de greci, această „cauză“ a lucruri-
lor, acest principiu de manifestare, se numea „logos“. El a de-
venit rădăcina fiecărei ramuri a științei. „… -ologie“ înseamnă 
„cauza sau principiul care le pune în mișcare“. Biologie este 
știința care ne spune de ce se manifestă materia vie așa cum 
se manifestă. Psihologie, zoologie, sociologie, meteorologie și 
toate celelalte sunt derivate din această terminologie. 

Fiecare ramură a științei caută un răspuns la un fragment 
de realitate, dar nimeni nu se mai preocupă astăzi să afle un 
răspuns la realitatea totală în care ne mișcăm. Acest răspuns 
este Domnul Isus Christos, „Logosul“ întregului univers. 

„Pentru că prin El au fost făcute toate lucrurile 
care sunt în ceruri şi pe pământ, cele văzute şi cele 
nevăzute: fie scaune de domnii, fie dregătorii, fie 
domnii, fie stăpâniri. Toate au fost făcute prin El şi 
pentru El“ (Coloseni 1:16).

Așa cum a scris Warren W. Wiersbe: 

„Geneza este o carte a începuturilor: creația (cap. 
1); istoria umană, inclusiv căsătoria (cap. 2); păcatul 
și moartea (cap. 3); promisiunea Răscumpărătorului 
(3:15); civilizația umană (4:16 și urm.); Babilonul 
(cap. 11); și națiunea evreiască (cap. 12). Lucrurile 
care încep în Geneza sunt transmise prin narațiunea 
Bibliei și sunt împlinite în cartea Apocalipsa. 

Geneza este o carte a nașterii, care descrie arbo-
rele genealogic de la Adam până la întemeierea 
națiunii Israel. Zece genealogii diferite sunt consem-
nate în Geneza. Relatarea se concentrează pe șase 
persoane și pe familiile lor: Adam (cap. 1–5); Noe 
(cap. 6–10); Avraam (cap. 11:1–25:18); Isaac (cap. 
25:19–27:46); Iacov (cap. 28–36); și Iosif (cap. 37–



213

Chemarea începuturilor
50). Aceste genealogii pot fi plictisitoare pentru noi, 
dar sunt importante pentru urmărirea strămoșilor 
Mântuitorului. 

Geneza este o carte a credinței. Noe a crezut 
pe Dumnezeu și a construit un chivot. Avraam a 
crezut pe Dumnezeu și a plecat de acasă pentru 
Țara Făgăduinței. Avraam și Sara L-au crezut pe 
Dumnezeu și El le-a dat un fiu. Dumnezeu și-a făcut 
promisiunile și apoi a acționat în numele celor care 
s-au încrezut în El, așa cum face și astăzi. (Vezi Evr. 
11:1–22.) 

Geneza este și o carte a devenirii. Dumnezeu a 
lucrat cu răbdare cu poporul Său pentru a-i face ceea 
ce a vrut El să fie. L-au eșuat adesea, dar Dumnezeu 
nu a renunțat la ei. El este încă Dumnezeul lui 
Avraam, Isaac și Iacov și El poate împlini în viața ta 
tot ceea ce El a plănuit pentru tine.. 

Geneza nu este o carte de concluzii, ci doar ușa prin care 
intrăm în universul revelației divine. Importanța acestei cărți 
este imensă și tot restul cărților Bibliei ar fi cumva suspen-
date în aer fără temelia pusă de ea. Nu este de mirare că Ge-
neza este atacată din toate părțile de cei care sunt dușmanii 
credinței. Pentru noi, faptul că Isus Christos, Fiul lui Dum-
nezeu întrupat în istorie a citat din conținutul ei ne este sufi-
cient. Altă dovadă nu ne trebuie. Autoritatea lui Christos ne 
ajunge.

Acest comentariu nu este și nu poate fi complet. El trebuie 
completat cu o citire atentă a textului din Geneza și un studiu 
al altor comentarii care s-au scris deja.

Mulțumim lui Dumnezeu că ne-a dat-o. Glorie veșnică să-I 
fie Numelui Său binecuvântat.



214

Daniel Brânzei



215

Chemarea începuturilor

PLANUL PROFETIC

Am ezitat să pun acest studiu într-unul din capitolele cărții. 
Îl adaug la final, doar ca pe o invitație adresată celor care vor 
să afle „ce este în spatele cortinei“.

„Dacă există o civilizație superioară care ne-a 
plasat pe planeta aceasta, ea ne supraveghează și 
poate să intre în contact cu voi. Responsabilitatea 
noastră este să-i arătăm că ne dezvoltăm conform 
cu așteptările ei și că suntem dornici să intrăm în 
dialog cu ea.” (Expert în OZN-uri)

Acestea sunt concluziile celor care caută să intre în 
legătură cu civilizațiile extraterestre, ultima lor șansă de a ne 
explica existența noastră pe acest pământ. Anual, omenirea 
cheltuiește miliarde de dolari pentru a construi observatoare 
astronomice, stații de ascultare și rachete spațiale care să arate 
că dorim „să luăm legătura cu cei de departe”.

Ironia situației este că „civilizația superioară” ne-a vor-
bit deja de multe ori, ne-a vizitat și încă ne vizitează. Crea-
torul nostru este cu ochii pe noi și ne urmărește de aproape 
evoluția.

Înainte ca etrnitatea să înceapă să numere timpul planetar 
în cadența secundelor și mai înainte ca noi să începem să ne 
măsurăm suferințele în cadența lacrimilor, Dumnezeul etern a 
făcut un plan desăvârșit pentru tot ceea ce avea să urmeze.

Nu trebuie să ne suim noi în cer, pentru că El a venit la noi. 
Nu trebuie să privim departe  pentru că El a trăit printre noi. 
Nu trebuie să construim radare uriașe și stații de ascultare 
electronice pentru a asculta mesaje codificate în limbaje stra-



216

Daniel Brânzei

nii, pentru că avem aici, cu noi, o carte scrisă și tradusă de El 
pentru înțelegerea noastră: Biblia. 

Tragedia stă în faptul că ignorăm sistematic un Dum-
nezeu care vrea să intre în legătură cu noi, preferând orgolios 
săumblăm „după cai verzi pe pereți” (sau, dacă vreți, după 
„omuleți verzi”).

„După ce a vorbit în vechime părinților noștri prin 
prooroci, în multe rânduri și în multe chipuri, Dum-
nezeu, la sfârșitul acestor zile, ne-a vorbit prin Fiul, 
pe care L-a pus moștenitor al tuturor lucrurilor, și 
prin care a făcut și veacurile.

El, care este oglindirea slavei Lui și întipărirea Ființei Lui, 
și care ține toate lucrurile cu Cuvântul puterii Lui, a făcut 
curățirea păcatelor și a șezut la dreapta Măririi în locurile prea 
înalte”(Evrei 1:1-3).

Formularea planului profetic
Parte din comunicările lui Dumnezeu cu oamenii au fost 

culese de-a lungul secolelor și așezate într-o colecție (Biblio-
rum) de cărți care se bucură de un caracter unic: sunt inspi-
rate de Creatorul nostru (2 Tim. 3:15-17). 

Biblia conține consemnarea  planului profetic, alcătuit de 
Dumnezeu, este descoperirea voii lui Dumnezeu pentru lumea 
actuală. În esență, planul profetic este exprimat în aceste cu-
vinte ale apostolului Pavel:

„În El avem răscumpărarea, prin sângele Lui, 
iertarea păcatelor, după bogățiile harului Său,  pe 
care l-a răspândit din belșug peste noi, prin orice fel 
de înțelepciune și de pricepere;  căci a binevoit să 
ne descopere taina voiei Sale, după planul pe care-l 
alcătuise în Sine Însuși, ca să-l aducă la îndeplinire 
la împlinirea vremurilor,  spre a-Și uni iarăși într-
unul în Hristos, toate lucrurile: cele din ceruri și cele 
de pe pământ” (Efes. 1:7-10).



217

Chemarea începuturilor

Realitatea problemei
Fără a ne da toate amănuntele, planul profetic începe de 

la realitatea „problemei” care există în universul lui Dum-
nezeu, schizma între lumea lui desăvârșită și domeniul 
căderii produse de păcat. Biblia ne sugerează că în lumea lui 
Dumnezeu a apărut păcatul prin atitudinea și activitatea lui 
Lucifer. Mișcarea inițiată de el împotriva suveranității lui 
Dumnezeu a contaminat, se pare, a treia parte din mulțimea 
îngerilor (Apoc. 12:4). Textele care ne vorbesc despre aceasta 
sunt voalate și aparent incomplete. Dumnezeu nu ne spune 
deocamdată decât ce trebuie să știm în starea în care ne aflăm. 
Apostolul Pavel ne spune că nu cunoaștem decât parțial, dar 
suficient pentru ceea ce trebuie să facem acum:

„Căci cunoaștem în parte, și proorocim în parte;  
dar când va veni ce este desăvârșit, acest „în parte” 
se va sfârși. Când eram copil, vorbeam ca un copil, 
simțeam ca un copil, gândeam ca un copil; când 
m-am făcut om mare, am lepădat ce era copilăresc. 
Acum, vedem ca într-o oglindă în chip întunecos; 
dar atunci, vom vedea față în față. Acum, cunosc în 
parte; dar atunci, voi cunoaște deplin, așa cum am 
fost și eu cunoscut pe deplin” (1 Cor. 13:9-12).

Omul a fost creat de Dumnezeu în interiorul acestui 
conflict angelic, ca material didactic, cu scopul de a servi 
drept ilustrație a dreptății divine. În loc să lase ca păcătoasa 
contaminare să cuprindă toată creația, Dumnezeu a hotărât 
să facă o creatură nouă, omul, și să-l plaseze între El și Satan. 
Înfruntarea dintre cei doi avea să se desfășoare astfel pe pla-
neta pământ, iar demonstrația divină va dovedi că principiile 
oferite de Satan nu pot susține bunăstarea și nu pot da fericire 
creaturilor.

Nu putea Dumnezeu să-l ferească pe Adam de apropierea 
dușmanului? Firește că da. N-ar fi putut Dumnezeu să-i facă 
pe oameni după ce-și rezolva problema cosmică creată de 



218

Daniel Brânzei

Satan sau să-l plaseze într-un loc în care acesta să nu poată 
ajunge la el ? Bineînțeles că da. Singura explicație posibilă a 
realității din cartea Genezei este că Dumnezeu a vrut ca omul 
să fie parte din rezolvarea problemelor lui Dumnezeu, chiar 
agentul prin care El va veni pe pământ și va zdrobi „capul 
șarpelui”. Întreaga evoluție a înfruntării dintre Dumnezeu și 
Satan, precum și soluția lui finală a fost anticipată de Dum-
nezeu. Mielul a fost jertfit înainte de întemeierea lumii (1 Pe-
tru 1:18-21; Apoc. 13:8).

Creat și plasat de Dumnezeu în interiorul conflictului ange-
lic, omul a avut și a ales posibilitatea să asculte în Eden sau 
de Dumnezeu sau de Lucifer. Prima scenă a înfruntării dintre 
Dumnezeu și Satan s-a desfășurat în grădina Edenului. Dum-
nezeu i-a plasat pe primii oameni acolo și le-a făcut cunoscută 
voia Sa. Apoi, Dumnezeu a făcut un pas înapoi, dându-i posi-
bilitatea lui Satan să le propună primilor oameni alternativa 
lui. Adam și Eva au ales să nu-L creadă pe Dumnezeu și să 
creadă minciuna oferită de șarpele luciferic. Prin această com-
plicitate, lumea oamenilor a intrat sub sfera de autoritate a lui 
Lucifer, care a avut astfel posibilitatea să realizeze aici, la scară 
mică, ceea ce ar fi realizat în universul angelic, dacă Dum-
nezeu l-ar fi lăsat să o facă. Ascultarea de Lucifer nu i-a adus 
însă omului nici împlinire și nici fericire. Trăim într-o lume 
„bolnavă”. Biblia spune că toată lumea „zace în cel rău” (1 
Ioan 5:19). Stricăciunea și nefericirea lumii este demonstrația 
necesară că „mincinosul”, „ucigașul” și „dușmanul sufletelor” 
nu poate să ofere o alternativă viabilă fericită la suveranita-
tea și providența divină. Starea jalnică a lumii de azi nu este 
„vina” lui Dumnezeu, ci dovada incontestabilă că El are drep-
tate în controversa stărnită de Lucifer.

Răspândirea problemei
Contaminarea luciferică a dus păcatul în sferele cerești. 

Activitatea lui nu se reduce doar la ceea ce se întâmplă acum 



219

Chemarea începuturilor

pe pământ. Planul profetic revelat în Biblie face aluzii clare 
asupra pângăririi care s-a produs în sferele cerului. Lucrarea 
ispășitoare a lui Hristos a avut implicații mult mai vaste decât 
umanitatea:

„Dar, deoarece chipurile lucrurilor care sunt în 
ceruri, au trebuit curățite în felul acesta, trebuia ca 
înseși lucrurile cerești să fie curățite cu jertfe mai 
bune decât acestea” (Evrei 9:23).

Cartea lui Iov ne spune că Satan avea acces în cer și că el se 
plimba liber pe planeta noastră:

„Fiii lui Dumnezeu au venit într-o zi de s-au 
înfățișat înaintea Domnului. Și a venit și Satana în 
mijlocul lor. Domnul a zis Satanei: „De unde vii?” 
Și Satana a răspuns Domnului: „De la cutreerarea 
pământului și de la plimbarea pe care am făcut-o pe 
el” (Iov 1:6-7; 2:1-2).

Obrăznicia acestei creaturi căzute, pornită deliberat să-L 
contrazică pe Dumnezeu și dispusă oricând să-i facă pe oame-
ni să sufere sunt descrise foarte clar în această carte. Nădejdea 
ieșirii de sub autoritatea Satanei este și ea prezentă în cartea 
lui Iov. Din adâncul durerii lui, patriarhul strigă:

„Dar știu că Răscumpărătorul meu este viu, și că 
se va ridica la urmă pe pământ. Chiar dacă mi se va 
nimici pielea, și chiar dacă nu voi mai avea carne, 
voi vedea totuși pe Dumnezeu. Îl voi vedea și-mi va 
fi binevoitor; ochii mei Îl vor vedea, și nu ai altuia. 
Sufletul meu tânjește de dorul acesta înăuntrul meu” 
(Iov 19:25-27).

Rezolvarea problemei
În înțelepciunea Sa, Dumnezeu a ales să ofere oamenilor 

nefericiți o nouă ocazie să aleagă prin trimiterea lui Hristos în 
lume. El nu numai că a ispășit vinovăția noastră, dar ni L-a și 
arătat pe Tatăl și a ilustrat printre noi caracterul dumnezeirii. 



220

Daniel Brânzei

Ori de câte ori un păcătos se întoarce cu pocăință din lume la 
Dumnezeu prin credința în Isus Hristos, îngerii din cer saltă și 
strigă de bucurie. Entuziasmul lor nu este doar dovada simpa-
tiei pentru oameni, ci mai ales, bucuria că „Dumnezeu a avut 
dreptate” în conflictul angelic. Îngerii nu ne aplaudă pe noi, ci 
Îl aplaudă pe Dumnezeu!

Același lucru îl fac și psalmii și cântările de laudă din Bi-
blie. Sunt expresii ale bucuriei celor care s-au întors din 
stricăciunea lumii la „legea lui Dumnezeu”, în care-și găsesc 
acum bucuria și desfătarea (Psalm 119).

Acesta este contextul în care trebuie înțeles și destinul de 
„împărăție mărturie” al urmășilor lui Avraam, cei din poporul 
credinței. Dumnezeu i-a așezat ca avanposturi ale împărăției 
cerurilor, care marchează posibilitatea întoarcerii în lumea 
binecuvântărilor rezultate din ascultarea de Dumnezeu. Chiar 
dacă Israelul nu și-a îndeplinit decamdată decât parțial acest 
destin, în perioada de aur a regatului sub David și Solomon, 
Biblia ne spune că va veni și vremea împlinirii depline:

„Așa vorbește Domnul oștirilor: „În zilele acelea, 
zece oameni din toate limbile neamurilor vor apuca 
pe un Iudeu de poala hainei, și-i vor zice: …Vrem să 
mergem cu voi; căci am auzit că Dumnezeu este cu 
voi!” (Zecharia 8:23 ).

Răscumpărătorul
Instrumentul împlinirii acestui plan de recuperare a celor 

pierduți prin iertare și reintegrare în familia divină a creatu-
rilor este Isus Hristos, Fiu lui Dumnezeu. Prin ceea ce a făcut 
la Cruce, El a devenit „ușa” sau „portalul” prin care cineva 
poate trece din sfera lumii în sfera împărăției lui Dumnezeu 
(Ioan 10:9). Cel ce se întoarce la Dumnezeu prin Hristos este 
„născut din nou”, sau „născut de sus”, ca să poată face parte 
dintr-o creație nouă (2 Cor. 5:17).



221

Chemarea începuturilor

La prima creație, Dumnezeu a lucrat prin Cuvântul vorbit 
(„să fie!”). La creația nouă, Dumnezeu a lucrat prin Hristos – 
Cuvântul (Ioan 1:1-23). Prima creație a fost neprihănită. Pen-
tru cea de a doua creație, Dumnezeu a trebuit să verse sângele 
lui Hristos, pentru ca să o curățească (1 Petru 1:18).

Pentru a înțelege mai bine această trecere este bine să 
comparăm istoria primei creații cu istoria celei de a doua, pe 
cea veche cu cea nouă, spre a arăta legătura celei din urmă cu 
„trupul lui Hristos.”

Prima creație a început prin crearea cerurilor și a 
pământului. Ele împreună (cerurile și pământul) au constituit 
parțial marea și întinsa bază (scena) pe care s-au desfășurat 
evenimentele ulterioare. Prin crearea lui Adam și a Evei, 
Dumnezeu a încheiat prima creație. Textul Bibliei ne spune că, 
după ce a terminat de lucrat „Dumnezeu S-a odihnit de toată 
lucrarea Sa” (Gen. 2:3).

Cea de a doua creație nu începe cu ceruri noi și cu 
un pământ nou. Acestea nu mai constituie baza pentru 
următoarele evenimente ale creației. Mai bine zis, creația nouă 
începe în ordinea inversă. Ea începe cu Omul Isus Hristos (1 
Tim. 2:5). Acesta este al doilea Adam, Omul din cer (1 Cor. 
15:45,47). El este „piatra din capul unghiului” aleasă pentru 
creația cea nouă (Isa. 28:16; 1 Petru 2:7). Din El se naște și 
crește noua creație.

Pentru început se spune: 

„ … dacă este cineva în Hristos, este o făptură 
nouă” (2 Cor. 5:17). 

Orice om care “i aparține lui Hristos, devine o creație 
(„zidire” – ctisis) nouă. Aceasta își găsește prima ei formă în 
„trupul spiritual al lui Hristos”, în Biserica oamenilor înnoiți 
(Efes. 2:15). Apoi, ea se extinde în toată natura înconjurătoare, 
care așteaptă cu o dorință înfocată descoperirea fiilor lui 
Dumnezeu (Rom. 8:19-22). Această creație se va încheia prin 



222

Daniel Brânzei

realizarea unui cer nou și a unui pământ nou. După aceea, 
Dumnezeu se va odihni iarăși, dar de data aceasta „împreună 
cu oamenii”.

În desenul următor vedem cele două triunghiuri așezate 
unul peste celălalt. Baza triunghiului de jos reprezintă întin-
derea primei creații. Baza triunghiului de sus reprezintă cerul 
și pământul nou din noua creație. Punctul central și de contact 
al celor două triunghiuri este Hristos, întrupat în chipul celui 
dintâi Adam. Imaginea ne prezintă o dezvoltare diametral 
opusă și confluentă a celor două creații, veche și nouă, care se 
întâlnesc „în Hristos.” Cea veche culminează prin crearea lui 
Adam, cea nouă începe cu Hristos, ultimul Adam. La forma-
rea creației noi, „trupul lui Hristos” va fi Organismul ceresc-
pământesc, care, respins de  creația veche, o va zgudui din te-
melii și va deveni „unealta” oricărei înnoiri, conform lui Apoc. 
2:15: „Iată că Eu fac toate lucrurile noi!”

În Vechiul Testament, mărturia lui Dumnezeu prin poporul 
evreu a fost oferta alternativei divine la ceea ce a dat Lucifer 



223

Chemarea începuturilor

Neamurilor. Prin Legea și rânduielile date poporului Israel, 
Dumnezeu menținea înaintea ochilor lumii existența unui 
standard diferit de cel inspirat de influența lui Lucifer asupra 
oamenilor.

În Israelul de după Răpirea Bisericii, domnia lui Hristos la 
Ierusalim și de acolo asupra lumii întregi va demonstra supe-
rioritatea indiscutabilă a principiilor divine în relațiile dintre 
creaturile Sale.

În Noul Testament, un aspect al planului profetic pe 
care nu-l cunoscuseră evreii din veacurile trecute a fost 
că, în Biserică, Neamurile moștenesc împreună cu evreii 
aceleași binecuvântări în Hristos. Această a fost „isprăvnicia” 
încredințată lui Pavel, apostolul Neamurilor:

„Dacă cel puțin ați auzit de isprăvnicia harului lui 
Dumnezeu, care mi-a fost dată față de voi. 

Prin descoperire dumnezeiască am luat cunoștință 
de taina aceasta, despre care vă scrisei în puține 
cuvinte. Citindu-le, vă puteți închipui priceperea pe 
care o am eu despre taina lui Hristos, care n-a fost 
făcută cunoscut fiilor oamenilor în celelalte veacuri, 
în felul cum a fost descoperită acum sfinților apos-
toli și prooroci ai lui Hristos, prin Duhul. 

Că adică Neamurile sunt împreună moștenitoare 
cu noi, alcătuiesc un singur trup cu noi și iau parte 
cu noi la aceeași făgăduință în Hristos Isus, prin 
Evanghelia aceea, al cărei slujitor am fost făcut eu, 
după darul harului lui Dumnezeu, dat mie prin 
lucrarea puterii Lui.

Da, mie, care sunt cel mai neînsemnat dintre toți 
sfinții, mi-a fost dat harul acesta să vestesc Neamu-
rilor bogățiile nepătrunse ale lui Hristos, și să pun în 
lumină înaintea tuturor care este isprăvnicia acestei 
taine, ascunse din veacuri în Dumnezeu, care a făcut 
toate lucrurile; pentru ca domniile și stăpânirile 
din locurile cerești să cunoască azi, prin Biserică, 



224

Daniel Brânzei
înțelepciunea nespus de felurită a lui Dumnezeu, 
după planul veșnic pe care l-a făcut în Hristos Isus, 
Domnul nostru” (Efes. 3:4-7)

Revelația rezolvării
Istoria lumii este o carte cu finalul cunoscut. Viitorul, 

pregătit deja de Dumnezeu, nu este opțional, ci obligatoriu. 
Nu ne rămâne decât să decidem locul în care ni-l vom pe-
trece. Revelația Bibliei cuprinde suficiente informații ca să ne 
convingă despre biruința lui Dumnezeu prin Hristos și despre 
lucrurile pregătite de Dumnezeu prin El. O mare parte a pasa-
jelor profetice și mai ales cartea Apocalipsei ne descriu pe larg 
aceste lucruri. Una din cele mai frumoase explicații ale pla-
nului profetic ne spune că hotărârile pentru rezolvarea crizei 
umanității au fost luate în sferele înalte ale cerului, „înainte 
de întemeierea lumii”, în contextul conflictului angelic:

„Binecuvântat să fie Dumnezeu, Tatăl Domnu-
lui nostru Isus Hristos, care ne-a binecuvântat cu 
tot felul de binecuvântări duhovnicești, în locu-
rile cerești, în Hristos. În El, Dumnezeu ne-a ales 
înainte de întemeierea lumii, ca să fim sfinți și fără 
prihană înaintea Lui, după ce, în dragostea Lui, ne-a 
rânduit mai dinainte să fim înfiați prin Isus Hristos, 
după buna plăcere a voiei Sale, spre lauda slavei 
harului Său, pe care ni l-a dat în Prea Iubitul Lui” 
(Efes. 1:3-6).

Anticiparea rezolvării marelui conflict angelic este bazată 
pe cunoașterea Scripturilor. Exsită în evanghelia lui Luca un 
pasaj multistratificat în care „scoaterea de draci” din prezenta 
creație este proclamată ca împlinire a marii biruințe asupra 
lui Satan în sferele cerului:

„Cei șaptezeci s-au întors plini de bucurie și au zis: 
„Doamne, chiar și dracii ne sunt supuși în Numele 
Tău.”



225

Chemarea începuturilor
Isus le-a zis: „Am văzut pe Satana căzănd ca un 

fulger din cer.”  … În ceasul acela, Isus S-a bucurat 
în Duhul Sfânt și a zis: „Tată, Doamne al cerului și 
al pământului, Te laud pentru că ai ascuns aceste 
lucruri de cei înțelepți și pricepuți și le-ai descoperit 
pruncilor. Da, Tată, fiindcă așa ai găsit cu cale Tu” 
(Luca 10:17-21).

Orizontul cel mai îndepărtat al istoriei, puctul cel mai avan-
sat în viitor din toate profețiile Scripturii este tocmai împlini-
rea deplină a planului profetic, înlăturarea schizmei create de 
păcat în lumea creaturilor lui Dumnezeu. Textul nu se găsește 
în Apocalipsa, cum ne-am fi așteptat, ci într-una din scrisorile 
adresate de apostolul Pavel credincioșilor din Corint:

„Și când toate lucrurile Îi vor fi supuse, atunci 
chiar și Fiul Se va supune Celui ce I-a supus toate 
lucrurile, pentru ca Dumnezeu să fie totul în toți” (1 
Cor. 15:28).

Responsabilitatea cititorului
Bibla nu este doar o carte de informații, ci un apel la res-

ponsabilitate. Revelația este comunicarea binevoitoare și 
nemeritată pe care Dumnezeu ne-o trimite pentru ca să ne 
dovedească existența Lui și ca să ne arate posibilitatea salvării 
din existența tragică în care ne-au băgat protopărinții noștri, 
Adam și Eva.

Reacția normală în fața revelației planului profetic din Bi-
blie ar trebui să fie bucuria și ascultarea.

„Doamne, Tu ești Dumnezeul meu, pe Tine Te voi 
înălța! Laud Numele Tău, căci ai făcut lucruri minu-
nate, planurile Tale făcute mai dinainte s-au împlinit 
cu credincioșie” (Isaia 25:1).

Realitatea planului profetic este o dovadă care ne provoacă 
să credem că Dumnezeu este singurul viu și adevărat în galeria 
pluralităților de religii din lume:



226

Daniel Brânzei
„Apărați-vă pricina, zice Domnul, arătați-vă dove-

zile cele mai tari”, zice Împăratul lui Iacov. „Să le 
arate, și să ne spună ce are să se întâmple, care sunt 
proorociile pe care le-ați făcut vreodată? Spuneți, ca 
să luăm seama la ele și să le vedem împlinirea; sau, 
vestiți-ne viitorul. Spuneți-ne ce se va întâmpla mai 
târziu, ca să știm că sunteți dumnezei, faceți măcar 
ceva bun sau rău, ca să vedem și să privim cu toții” 
(Isaia 41:21-23).

„Așa vorbește Domnul, Împăratul lui Israel și 
Răscumpărătorul lui, Domnul oștirilor: „Eu sunt Cel 
dintâi și Cel de pe urmă, și afară de Mine, nu este alt 
Dumnezeu. Cine a făcut proorocii ca Mine (să spună 
și să-Mi dovedească), de când am făcut pe oameni 
din vremurile străvechi? Să vestească viitorul și ce 
are să se întâmple!” (Isaia 44:6-7).

„Spuneți-le, și aduceți-i încoace ca să se sfătuiască 
unii cu alții! Cine a proorocit aceste lucruri de la 
început, și le-a vestit de mult? Oare nu Eu, Domnul? 
Nu este alt Dumnezeu decât Mine, Eu sunt singurul 
Dumnezeu drept și mântuitor, alt Dumnezeu afară 
de Mine nu este. Întoarceți-vă la Mine, și veți fi 
mântuiți toți cei ce sunteți la marginile pământului! 
Căci Eu sunt Dumnezeu și nu altul.

Pe Mine Însumi Mă jur, adevărul iese din gura 
Mea și cuvântul Meu nu va fi luat înapoi: orice 
genunchi se va pleca înaintea Mea, orice limbă va 
jura pe Mine „Numai în Domnul”, Mi se va zice, 
„locuiește dreptatea și puterea; la El vor veni, și vor 
fi înfruntați toți cei ce erau mâniați împotriva Lui. 
În Domnul vor fi făcuți neprihăniți și proslăviți toți 
urmașii lui Israel” (Isaia 45:21-25).

Împlinirile planului profetic sunt dovezi ale implicării lui 
Dumnezeu în istoria lumii. El este nu numai transcendent, ci 
și imanent în tot ceea ce se întâmplă în jurul nostru:



227

Chemarea începuturilor
„De multă vreme am făcut cele dintâi proorocii, 

din gura Mea au ieșit, și Eu le-am vestit: deodată am 
lucrat, și s-au împlinit” (Isaia 48:3).

Cât de oarbă și de încăpățânată trebuie să fie refuzarea 
planului descoperit nouă de Dumnezeu în Biblie. Și cât de 
vinovată …

Doamne, ai milă!



228

Daniel Brânzei



229

Chemarea începuturilor

ISMAEL - EVANGHELIA HARULUI 
ÎNTR-O CARTE A VECHIULUI TESTA-

MENT

Ismael s-a născut ca să aline durerile unei femei sterpe, dar 
sfârșește prin a sfâșia inimile a milioane de mame. Viața aces-
tui personaj biblic este un paradox care oscilează între alegere, 
predestinare, blestem și binecuvântare.

Cine nu înțelege viața lui Ismael și nu 
ține seamă de profețiile rostite asupra 
lui n-are nici o șansă să înțeleagă istoria 
trecută, prezentă și viitoare. Am ținut în 
două sau trei adunări creștine un mugure 
de studiu biblic despre „pericolul arab 
în perspectiva unui evreu îndrăgostit de 
profeții“. Am militat pentru înțelepciune și dragoste. Mai 
mulți ascultători m-au rugat să pun ceva pe hârtie. Acum, 
redus la o viață de carantină din pricina unui virus răutăcios 
care m-a pus la pat, am găsit fereastra de timp necesară pen-
tru o asemenea îndeletnicire. Vă rog să fiți îngăduitori. Scriu 
în neputință, sub influența medicamentelor.

Ismael este „copilul problemă al istoriei“. Vom privi spre el 
din câteva puncte de vedere diferite. Ismael este …

O problemă născută din nerăbdarea lui Avraam și Sara.
O problemă permanentizată de Dumnezeu
O problemă pentru toți oamenii lumii
O problemă pentru el însuși
O problemă care va fi rezolvată frumos de Dumnezeu



230

Daniel Brânzei

1. Ismael a fost roada sălbatică a necredinței ne-
răbdătoare

Putem spune fără să greșim că Ismael este copilul care nu 
trebuia să existe! Dumnezeu a avut alt plan pentru Avraam 
și Sara. Dumnezeu dorea să li-l dea pe Isaac, fiul făgăduinței. 
Ei n-au avut credință ca să mai aștepte orarul lui Dumnezeu 
și au născocit o stratagemă pentru a-L ajuta pe Dumnezeu. 
Inițiativele noastre născute din lipsa de credință complică 
întotdeauna planurile lui Dumnezeu, dar nu-I zădărnicesc 
niciodată scopurile.

Adam și Eva au păcătuit și urmașii lui plătesc acum din 
greu. Dumnezeu îi va duce însă în final la slava împărăției 
cerești care le-a fost pregătită ,,mai dinainte de întemeierea 
lumii“.

Avraam și Sara au păcătuit și urmașii lor plătesc acum 
din greu. Dumnezeu le va da însă în final Împărăția terestră 
centrată în jurul tronului lui David din Ierusalim.

Biblia ne spune că Sara, nevasta lui Avraam, deși ajunsese 
la o vârstă foarte înaintată ,,nu-i născuse deloc copii“ (Gen. 
16:1). Deși Avraam și Sara primiseră direct și indirect promi-
siunea lui Dumnezeu că vor avea cel puțin un copil, amândoi 
au obosit așteptând și au ajuns nerăbdători.

Când l-a chemat din Ur, Dumnezeu i-a anunțat destinul 
special pentru care este pus deoparte. Acest destin implica 
urmași:

„Domnul zisese lui Avram: ,,Ieşi din ţara ta, din 
rudenia ta, şi din casa tatălui tău, şi vino în ţara pe 
care ţi-o voi arăta. Voi face din tine un neam mare, şi 
te voi binecuvînta; îţi voi face un nume mare, şi vei 
fi o binecuvântare. Voi binecuvânta pe ceice te vor 
binecuvânta, şi voi blestema pe cei ce te vor bles-
tema; şi toate familiile pământului vor fi binecuvân-
tate în tine“ (Gen. 12:1-3).



231

Chemarea începuturilor
La despărțirea de Lot, Dumnezeu i-a reînoit această promi-

siune a urmașilor binecuvântați:

„Domnul a zis lui Avram, după ce s-a despărţit 
Lot de el: ,,Ridică-ţi ochii, şi, din locul în care eşti, 
priveşte spre miază noapte şi spre miază zi, spre 
răsărit şi spre apus; căci toată ţara pe care o vezi, ţi-o 
da ţie şi seminţei tale în veac. Îţi voi face sămânţa 
ca pulberea pământului de mare; aşa că, dacă poate 
număra cineva pulberea pământului, şi sămânţa ta 
va putea să fie numărată. Scoală-te, străbate ţara în 
lung şi în lat; căci ţie ţi-o voi da“ (Gen. 13:14-17).

Se pare că Dumnezeu a ales să le pună credința la încercare 
și i-a lăsat să … aștepte. Amândoi au obosit așteptând.

Primul care a obosit a fost Avraam. El nu se sfiește să 
conteste validitatea promisiunilor divine.

„După aceste întâmplări, Cuvântul Domnului a 
vorbit lui Avram într-o vedenie, şi a zis: ,,Avrame, 
nu te teme; Eu sunt scutul tău, şi răsplata ta cea 
foarte mare.“

Avram a răspuns: ,,Doamne Dumnezeule, ce-mi 
vei da? Căci mor fără copii; şi moştenitorul casei 
mele este Eliezer din Damasc.“ Şi Avram a zis: ,,Iată 
că nu mi-ai dat sămânţă, şi slujitorul născut în casa 
mea va fi moştenitorul meu“ (Gen. 15:1-3).

Cunoscându-l mai bine decât se cunoaștea el însuși, Dum-
nezeu știe că Avraam a obosit așteptând și îi reînoiește promi-
siunile:

„Atunci Cuvântul Domnului i-a vorbit astfel: 
,,Nu el va fi moştenitorul tău, ci cel ce va ieşi din 
tine, acela va fi moştenitorul tău.“ Şi, după ce l-a 
dus afară, i-a zis: ,,Uită-te spre cer, şi numără 
stelele, dacă poţi să le numeri.“ Şi i-a zis: ,,Aşa va fi 
sămânţa ta.“ Avram a crezut pe Domnul, şi Domnul 
i-a socotit lucrul acesta ca neprihănire. Domnul i-a 



232

Daniel Brânzei
mai zis: ,,Eu sunt Domnul, care te-am scos din Ur 
din Haldea, ca să-ţi dau în stăpânire ţara aceasta.“ 
Avram a răspuns: ,,Doamne Dumnezeule, prin ce voi 
cunoaşte că o voi stăpâni?“ (Gen. 15:8).

Ca să-i dea o bază trainică pentru credință, Dumnezeu a 
transformat promisiunile într-un legământ solemn, încheiat 
prin aducerea de jertfe. Întâmplarea de atunci dă pe față că 
împlinirea promisiunilor lui Dumnezeu va fi pusă la încercare 
nu de neputința divină, ci de slăbiciunea omenească.

„Şi Domnul i-a zis: ,,Ia o juncană de trei ani, o 
capră de trei ani, un berbec de trei ani, o turturea şi 
un pui de porumbel.“ Avram a luat toate dobitoa-
cele acestea, le-a despicat în două, şi a pus fiecare 
bucată una în faţa alteia; dar pasările nu le-a despi-
cat. Păsările răpitoare s-au năpustit peste stârvuri; 
dar Avram le-a izgonit. La apusul soarelui, un somn 
adânc a căzut peste Avram; şi iată că l-a apucat o 
groază şi un mare întunerec“ (Gen. 15:9-12).

Somnul care a căzut peste Avraam, groaza și întunerecul au 
simbolizat slăbiciunea factorului uman în decursul împlinirii 
planului profetic. Dacă veți citi cu atenție, numai Dumnezeu a 
semnat legământul trecând ca niște flăcări printre dobitoacele 
despicate după ritualul de atunci. Avraam nu a trecut. Asta 
înseamnă că Avraam n-a semnat legământul, el devenind ast-
fel unilateral și necondiționat:

„Și Domnul a zis lui Avram: ,,Să ştii hotărât că 
sămânţa ta va fi străină într-o ţară, care nu va fi a ei; 
acolo va fi robită, şi o vor apăsa greu, timp de patru 
sute de ani. Dar pe neamul căruia îi va fi roabă, îl 
voi judeca Eu: şi pe urmă va ieşi de acolo cu mari 
bogăţii. Tu vei merge în pace la părinţii tăi; vei fi 
îngropat după o bătrâneţă fericită. În al patrulea 
neam, ea se va întoarce aici; căci nelegiuirea 
Amoriţilor nu şi-a atins încă vârful.“



233

Chemarea începuturilor
După ce a asfinţit soarele, s-a făcut un întunerec 

adânc; şi iată că a ieşit un fum ca dintr-un cuptor, şi 
nişte flăcări au trecut printre dobitoacele despicate.

În ziua aceea, Domnul a făcut un legământ cu 
Avram, şi i-a zis: ,,Seminţei tale dau ţara aceasta, 
dela râul Egiptului până la râul cel mare, râul 
Eufrat, şi anume; ţara Cheniţilor, a Cheniziţilor, 
a Cadmoniţilor, a Hetiţilor, a Fereziţilor, a 
Refaimiţilor, a Amoriţilor, a Cananiţilor, a 
Ghirgasiţilor şi a Iebusiţilor“ (Gen. 15:13-21).

Cea de a doua care a obosit așteptând a fost Sara. Ea nici 
măcar nu a mai așteptat să stea de vorbă cu Dumnezeu, ci a 
născocit o metodă ca să-L … ajute:

„Sarai, nevasta lui Avram, nu-i născuse deloc 
copii. Ea avea o roabă egipteancă numită Agar. 
Şi Sarai a zis lui Avram: ,,Iată, Domnul m-a făcut 
stearpă; intră, te rog, la roaba mea; poate că voi avea 
copii dela ea.“ Avram a ascultat cele spuse de Sarai. 
Atunci Sarai, nevasta lui Avram, a luat pe Egiptean-
ca Agar, roaba ei, şi a dat-o de nevastă bărbatului 
său Avram, după ce Avram locuise ca străin zece 
ani în ţara Canaan. El a intrat la Agar, şi ea a rămas 
însărcinată. Când s-a văzut ea însărcinată, a privit cu 
dispreţ pe stăpână-sa. Şi Sarai a zis lui Avram: ,,Asu-
pra ta să cadă batjocura aceasta, care mi se face! Eu 
însămi ţi-am dat în braţe pe roaba mea; şi ea, când 
a văzut că a rămas însărcinată, m-a privit cu dispreţ. 
Să judece Domnul între mine şi tine!“ Avram a 
răspuns Saraiei: ,,Iată, roaba ta este în mâna ta; fă-i 
ce-ţi place!“ (Gen. 16:1-6a).

Hagar a fost corespondentul antic al „mamelor surogat“ de 
astăzi. După cum se vede, nimic nou sub soare! Nici obiceiu-
rile și nici suferințele care se pot naște din aceste ,,combinații“. 
Ca să scape de gura nevestei lui, Avraam a lăsat-o să facă cum 
dorește. Și Sara s-a apucat imediat să remedieze, să înlăture, 



234

Daniel Brânzei

să anuleze consecințele necredinței ei nerăbdătoare. A crezut 
ca va dobândi un copil din partea Domnului prin Agar, 
acum și-a dat seama că a făcut o mare greșeală. Și-a dorit să 
privească duios obrazul delicat al unui copil, acum Sara nu-l 
mai putea vedea înaintea ochilor:

„Atunci Sarai s-a purtat rău cu ea; şi Agar a fugit 
de ea. Îngerul Domnului a găsit-o lângă un izvor de 
apă în pustie, şi anume lângă izvorul care este pe 
drumul ce duce la Şur. El a zis: ,,Agar, roaba Saraiei, 
de unde vii, şi unde te duci?“ Ea a răspuns: ,,Fug de 
stăpâna mea Sarai“ (Gen. 16:6b-8).

Prin alungarea lui Agar și a copilului ei, Avraam și Sara 
au crezut că au scăpat de problemele pe care și le-au făcut 
cu mâna lor. La urma urmei, gândeau ei, au scăpat foarte 
ușor. Dumnezeu avea însă cu totul și cu totul alte planu-
ri. Vinovățiile noastre trebuiesc întotdeauna plătite. De la 
înălțimea unei retrospective istorice toată istoria lor, urmașii 
lui Avraam și a lui Sara au avut, au și vor mai avea de plătit 
greșeala înaintașilor lor.

Una din cele mai grele întrebări pe care ni le putem pune 
este: Oare de ce n-a acceptat Dumnezeu ca Agar, egipteanca 
(simetria istorică este extraordinară) să se despartă pentru 
totdeauna de familia lui Avraam, iar Ismael să dispară pentru 
totdeauna în anonimatul istoriei? La sfârșitul acestui mic stu-
diu, sper să putem răspunde măcar în parte acestei întrebări.

„Îngerul Domnului i-a zis: ,,Intoarce-te la stăpână-
ta, şi supune-te supt mâna ei.“  Îngerul Domnului i-a 
zis: ,,Îţi voi înmulţi foarte mult sămânţa, şi ea va fi 
atât de multă la număr, că nu va putea fi numărată“ 
(Gen. 16:9-10).

După nefericitul episod cu Hagar ca „mamă surogat“, Dum-
nezeu le-a reînoit lui Avraam și Sarei promisiunile despre o 
mulțime de urmași. La nașterea lui Ismael, Avraam avea 87 



235

Chemarea începuturilor

de ani. Iată ce i-a spus Domnul peste încă doisprezece ani de 
așteptare:

„Când a fost Avram în vârstă de nouăzeci şi nouă 
ani, Domnul i S-a aratat, şi i-a zis:

,,Eu sunt Dumnezeul Cel atotputernic. Umblă 
înaintea Mea, şi fii fără prihană. Voi face un 
legământ între Mine şi tine, şi te voi înmulţi nespus 
de mult.“

Avram s-a aruncat cu faţa la pământ; şi Dumnezeu i-a vor-
bit astfel:

,,Iată legământul Meu, pe care-l fac cu tine: vei fi 
tatăl multor neamuri. Nu te vei mai numi Avram; 
ci numele tău va fi Avraam; căci te fac tatăl multor 
neamuri. Te voi înmulţi nespus de mult; voi face din 
tine neamuri întregi; şi din tine vor ieşi împăraţi. 
Voi pune legământul Meu între Mine şi tine şi 
sămânţa ta după tine din neam în neam; acesta va 
fi un legământ vecinic, în puterea căruia, Eu voi fi 
Dumnezeul tău şi al seminţei tale după tine. Ţie, 
şi seminţei tale după tine, îţi voi da ţara în care 
locuieşti acum ca străin, şi anume îţi voi da toată 
ţara Canaanului în stăpânire vecinică; şi Eu voi fi 
Dumnezeul lor“ (Gen. 17:1-8).

Schimbarea de nume anticipa nașterea multor urmași. Cu 
aceeași ocazie, Domnul i-a schimbat numele și lui Sara Care se 
numise până atunci Sarai. Numele Sara înseamnă „prințesă“ – 
cu semnificația de întemeietoare a unei dinastii regale.

„Dumnezeu a zis lui Avraam: ,,Să nu mai chemi 
Sarai pe nevastă-ta Sarai; ci numele ei să fie Sara. Eu 
o voi binecuvânta, şi îţi voi da un fiu din ea; da, o voi 
binecuvânta, şi ea va fi mama unor neamuri întregi; 
chiar împăraţi de noroade vor ieşi din ea“ (Gen. 
17:15-16).



236

Daniel Brânzei

2. Ismael o problemă permanentizată 
provedențial de Dumnezeu.

Vă puteți imagina surpriza de pe fața lui Avraam și Sara 
când au văzut-o pe Hagar întorcându-se la ei acasă? Probabil 
că Sara a mai încercat iar să-i facă viața un coșmar, dar Agar 
era acum dispusă să primească și să aștepte. Ea se baza pe 
noile promisiuni primite direct de la Dumnezeul lui Avraam!

Sara va mai încerca încă o dată, la sărbătoarea prilejuită de 
înțărcarea lui Isaac, să o alunge cu forța pe Hagar și pe copilul 
ei, condamnându-i la o moarte cumplită în arșița deșertului, 
dar și atunci Domnul va interveni și-i va lua sub protecția 
providenței Lui protectoare:

„Copilul s-a făcut mare, şi a fost înţărcat. Avraam 
a făcut un ospăţ mare în ziua când a fost înţărcat 
Isaac. Sara a văzut râzând pe fiul pe care-l născuse 
lui Avraam Egipteanca Agar. Şi a zis lui Avraam: 
,,Izgoneşte pe roaba aceasta şi pe fiul ei; căci fiul 
roabei acesteia nu va moşteni împreună cu fiul meu, 
cu Isaac.“

Cuvintele acestea n-au plăcut de loc lui Avraam, 
din pricina fiului său. Dar Dumnezeu a zis lui 
Avraam: ,,Să nu te mâhneşti de cuvintele acestea, 
din pricina copilului şi din pricina roabei tale: fă 
Sarei tot ce-ţi cere; căci numai din Isaac va ieşi o 
sămânţă, care va purta cu adevărat numele tău. Dar 
şi pe fiul roabei tale îl voi face un neam, căci este 
sămânţa ta.“

A doua zi, Avraam s-a sculat de dimineaţă; a luat 
pâine şi un burduf cu apă, pe care l-a dat Agarei şi i 
l-a pus pe umăr; i-a dat şi copilul, şi i-a dat drumul. 
Ea a plecat, şi a rătăcit prin pustia Beer-Şeba. Când 
s-a isprăvit apa din burduf, a aruncat copilul sub 
un tufiş, şi s-a dus de a şezut în faţa lui la o mică 
depărtare de el, ca la o aruncătură de arc; căci zicea 
ea: ,,Să nu văd moartea copilului!“ A şezut dar în 



237

Chemarea începuturilor
faţa lui la o parte, a ridicat glasul, şi a început să 
plângă.

Dumnezeu a auzit glasul copilului; şi Îngerul lui 
Dumnezeu a strigat din cer pe Agar, şi i-a zis: ,,Ce ai 
tu, Agar? Nu te teme, căci Dumnezeu a auzit glasul 
copilului în locul unde este. Scoală-te, ia copilul şi 
ţine-l de mână; căci voi face din el un neam mare.“ 
Şi Dumnezeu i-a deschis ochii, şi ea a văzut un izvor 
de apă; s-a dus de a umplut burduful cu apă, şi a dat 
copilului să bea. Dumnezeu a fost cu copilul, care 
a crescut, a locuit în pustie, şi a ajuns vânător cu 
arcul. A locuit în pustiul Paran, şi mamă-sa i-a luat o 
nevastă din ţara Egiptului“ (Gen. 21:8-21).

Egipteanca Agar a luat copilului lui Avraam o nevastă 
egipteancă, făcând astfel ca sângele evreiesc să fie pentru 
totdeauna înrudit cu sângele celor din Mițraim! Urmașii 
lui Avraam prin Isaac vor avea apoi tot felul de probleme cu 
urmașii lui Ismael și ai egiptenilor.

„Pe cine nu-l lași să moară, nu te lasă să trăiești!“ spune 
vechea zicală. Știind câte probleme le vor crea urmașii lui Is-
mael copiilor lui Israel, văzând peste timp războaiele cu arabii 
și conflictele cu așa zișii ,,palestinieni“ arabi nu se poate să nu 
te întrebi: „De ce nu l-a lăsat Dumnezeu pe Ismael să moară? 
A greși oare Dumnezeu atunci sau există o motivație și un plan 
care ne-a scăpat și ne scapă și acum printre degete?

Ceea ce este însă clar este că între urmașii lui Ismael, co-
pilul femeii roabe și urmașii lui Isaac, copilul făgăduinței n-a 
fost niciodată pace și armonie. Parcă n-ar încăpea unii de alții 
… De ce oare? 

Răspunsul este că Dumnezeu a avut plan pentru ,,un sin-
gur copil“ al lui Avraam. Ismael este ,,copia scoasă la indi-
gou“ de ingeniozitatea lui Avraam și Sara. Isaac și Ismael se 
suprapun unul peste altul în acest unic tipar ,,al fiului“, fiind 
ca două săbii care încercă să încapă în aceeași teacă! Urmăriți 
împreună cu mine simetria până la suprapunere a promisiu-



238

Daniel Brânzei

nilor divine făcute pentru acești doi copii ai lui Avraam, dar și 
deosebirile care le-au făcut deosebit drumul lor în istorie.

Promisiunea Isaac Ismael

Nenumărați 
urmași

„Îţi voi face sămânţa ca 
pulberea pământului 

de mare; aşa că, dacă 
poate număra cineva 
pulberea pământului, 

şi sămânţa ta va putea 
să fie numărată“ (Gen. 

13:16).

„Îngerul Domnului i -a 
zis: ,,Îţi voi înmulţi foarte 

mult sămânţa, şi ea 
va fi atât de multă la 

număr, că nu va putea fi 
numărată.“ (Gen. 16:10)

Țara  
ca moștenire

„Domnul zisese lui 
Avram: ,,Ieşi din ţara 

ta, din rudenia ta, şi din 
casa tatălui tău, şi vino 
în ţara pe care ţi-o voi 

arăta.“ (Gen. 12:1)

„Domnul a zis lui Avram, 
după ce s-a despărţit Lot 

de el: ,,Ridică-ţi ochii, 
şi, din locul în care eşti, 

priveşte spre miază 
noapte şi spre miază 
zi, spre răsărit şi spre 

apus; căci toată ţara pe 
care o vezi, ţi-o da ţie 

şi seminţei tale în veac“ 
(Gen. 13:14-15).

„ … și va locui în fața 
tuturor fraților lui“ (Gen. 

16:12b).

O posibilă dublă 
interpretare: (1) îi va 

înconjura pe evrei, care, 
oriunde s-ar întoarce, 

vor da cu ochii de ei și/
sau (2) va fi, ca Egipean, 

fruntaș între toate 
neamurile încuscrite 

cu el.



239

Chemarea începuturilor

Promisiunea Isaac Ismael

Tiparul celor 
douăsprezece 

seminții

„Ei au răspuns: ,,Noi, 
robii tăi, suntem 

doisprezece fraţi, fii ai 
aceluiaş om, din ţara 

Canaan; şi iată, cel mai 
tânăr este azi cu tatăl 
nostru, iar unul nu mai 

este în viaţă“ (Gen. 
42:13, 32).

„Aceştia sunt aceia a 
căror numărătoare a 
fost făcută de Moise 
şi Aaron, şi de cei 

doisprezece bărbaţi, 
mai mari ai lui Israel; 
era câte un bărbat 

pentru fiecare din casele 
părinţilor lor“ (Num. 

1:44).

„Ei au răspuns: ,,Noi, 
robii tăi, suntem 

doisprezece fraţi, fii ai 
aceluiaş om, din ţara 

Canaan; şi iată, cel mai 
tânăr este azi cu tatăl 
nostru, iar unul nu mai 

este în viaţă“ (Gen. 
42:13, 32).

„Aceştia sunt aceia a 
căror numărătoare a 
fost făcută de Moise 
şi Aaron, şi de cei 

doisprezece bărbaţi, 
mai mari ai lui Israel; 
era câte un bărbat 

pentru fiecare din casele 
părinţilor lor“ (Num. 

1:44).

Legământ 
mesianic

„Dar legământul meu îl 
voi încheia cu Isaac, pe 
care ţi-l va naşte Sara la 
anul pe vremea aceasta“ 

(Gen. 17:21).

O precizare istorică:
Pentru cei ce știu câte ceva din istoria religioasă a popoare-

lor musulmane, numărul de ,,doisprezece voievozi“ este teribil 
de încărcat de semnificații.

Profetic, Coranul (care nu este asltceva decât o pervertire 
a Tanak-ului, Vechiul Testament al evreilor și a multor pasa-
je din Noul Testament) a vestit că vor fi doisprezece „imami“ 
până la vremea sfârșitului (http://en.wikipedia.org/wiki/
The_Twelve_Imams). Această creație s-a vrut o imitare a 
structurii apostolice din Biserica creștină.



240

Daniel Brânzei

Conform învățăturii islamice, un ,,imam“ este un 
conducător „uns“, un lider religios, un om al rugăciunii, un 
cleric ales de Alah să ducă o viață exemplară și să fie în stare 
în orice clipă să conducă omenirea. Pentru una din fracțiunile 
,,șiite“ ale islamului, cel de al doisprezecelea imam va fi ,,Sal-
vatorul cel mare“, numit „Muhamad al Mahdi“. Mahdi acesta 
s-a născut în jur de 868 d.Ch. în timpul unei marii persecuții 
prin care au trecut musulmanii șiiții. Ca să-i scape viața, tatăl 
lui, cel de al unsprezecelea imam, l-a trimis să se ascundă. 
Mahdi a apărut de câteva ori ca și copil, dar a dispărut cu 
desăvârșire odată cu moartea tatălui său. Șiiții cred că el 
este acela care îi călăuzește din ascunzătoarea sa pe cei drept 
credincioși. Adepții lui Mahdi sunt numiți adesea „Doispreze-
cari“. Unii susțin chiar că Mahdi este un urmaș direct al lui 
Mahomed și-l așteaptă să se arate în curând ca mare Salvator 
al omenirii, avându-i alături de el pe proorocii din vechime și 
chiar pe Isus Christos (!).

 
Cei doisprezece imami (apostoli) ai Islamului  

după moartea lui Mahomed în 632 D.Ch.



241

Chemarea începuturilor

O mult mai reală împlinire a profeției despre cei dois-
prezece voievozi ieșiți din Ismael se găsește în Biblie:

„Iată spiţa neamului lui Ismael, fiul lui Avraam, 
pe care-l născuse lui Avraam Egipteanca Agar, roaba 
Sarei. Iată numele fiilor lui Ismael, după numele 
lor, după neamurile lor: Nebaiot, întâiul născut al 
lui Ismael; Chedar, Adbeel, Mibsam, Mişma, Duma, 
Masa; Hadad, Tema, Ietur, Nafiş şi Chedma. Aceştia 
sunt fiii lui Ismael; acestea sunt numele lor, după 
satele şi taberele lor. Ei au fost cei doisprezece 
voievozi, după neamurile lor. Şi iată anii vieţii lui 
Ismael: o sută treizeci şi şapte de ani. El şi-a dat 
duhul, şi a murit, şi a fost adăugat la poporul său. 
Fiii lui au locuit dela Havila până la Şur, care este în 
faţa Egiptului, cum mergi spre Asiria. El s-a aşezat 
în faţa tuturor fraţilor lui“ (Gen. 25:12-18).

Revenind la analiza noastră, trebuie să remarcăm un 
amănunt extraordinar de important!

În ambele texte care ne prezintă intervenția lui Dum-
nezeu pentru salvarea lui Ismael, copilul lui Hagar, instru-
mentul prin care lucrează este numit „Îngerul Domnului“ 
(Gen. 16:7; 21:17). Asta ar trebui să ne facă pielea ca de găină 
și să ne treacă toți fiorii. Este vorba de o „teofanie“, una din 
aparițiile Domnului Isus, Fiul etern, înainte de întruparea 
Lui prin fecioara Maria. Dumnezeu l-a iubit într-așa măsură 
pe Ismael că, de fiecare dată, L-a trimis pe Fiul Său să-l scape 
de la moarte! Observați cât de Nou Testamental este limbajul 
acesta?

Și încă un amănunt interesant: urmașii lui Ismael mai apar 
în cartea Geneza la o altă cotitură interesantă în istoria popo-
rului mesianic. Ei sunt „ismaeliții“ cărora le este vândut Iosif 
de frații săi. Fără apariția lor, tânărul moștenitor/salvator s-ar 
fi putut să fie dat morții.



242

Daniel Brânzei
„Atunci Iuda a zis fraţilor săi: ,,Ce vom câştiga să 

ucidem pe fratele nostru şi să-i ascundem sângele? 
Veniţi mai bine să-l vindem Ismaeliţilor, şi să nu 
punem mâna pe el, căci este fratele nostru, carne din 
carnea noastră.“ Şi fraţii lui l-au ascultat. La trecerea 
negustorilor madianiţi, au tras şi au scos pe Iosif 
afară din groapă, şi l-au vândut cu douăzeci de sicli 
de argint Ismaeliţilor, cari l-au dus în Egipt“ (Gen. 
37:26-28).

În afară de aceste asemănări/deosebiri dintre Ismael și 
Isaac, ce mai știm despre Ismael din rostirile profetice făcute 
de Dumnezeu cu privire la el?

3. Ismael este o problemă de credință 
pervertită prin neascultare.

Ismael este, așa cum am spus, copilul care n-ar fi trebuit să 
fie. Fructul unei inițiative omenești care a propus altfel de pla-
nuri decât acelea făcute de Dumnezeu. Sara n-a putut spune 
ca Eva odinioară: „ Am căpătat un om cu ajutorul Domnului“ 
(Gen. 4:1), ci doar ,,Am vrut să-l ajut pe Domnul să ne dea un 
fiu“. Ismael este deci sinonim cu religia firii pământești (Gal. 
4:21-31), cu încercările omului de a face ceea ce trebuie să facă 
doar Dumnezeu. Iată cum sună profeția făcută despre el:

„Îngerul Domnului i-a zis: „Iată, acum eşti 
însărcinată, şi vei naşte un fiu, căruia îi vei pune 
numele Ismael; căci Domnul a auzit mâhnirea ta. El 
va fi ca un măgar sălbatic printre oameni; mâna lui 
va fi împotriva tuturor oamenilor, şi mâna tuturor 
oamenilor va fi împotriva lui; şi va locui în faţa tutu-
ror fraţilor lui“ (Gen. 16:11-12).

În experiența oamenilor de atunci, un măgar domesti-
cit era o avere, un mijloc de transport, un transportator de 
poveri, un animal deosebit de prețuit și folositor, un element 



243

Chemarea începuturilor

foarte important în „zestrea“ care trecea de la părinți la copii. 
Un „măgar sălbatic“ însă era … o pacoste! Deși avea potențial, 
un măgar sălbatic nu era bun la nimic. El se ținea departe de 
locuințele oamenilor, devenind agresiv de îndată ce cineva se 
apropia prea mult de el. Un măgar sălbatic nu știa decât scoată 
sunete discordante, să privească dușmănos, să muște și să dea 
cu copita.

S-a împlinit oare această profeție a Fiului lui Dumnezeu? 
Bineînțeles că da. Urmașii lui Ismael sunt în lume ca niște 
„măgari sălbatici“, imposibil de asimilat social, imposibil de 
integrat, gălăgioși, certăreți, violenți și, în ciuda unui potențial 
formidabil dovedit în istoria științelor și a matematicii, foarte 
puțin folositori prin invenții și inovații care să contribuie 
la bunăstarea generală. Nu-i disprețuiți pe cei ce preferă cu 
bunăștiință să locuiască în praf și în corturi! Nu uitați că toată 
lumea civilizată folosește numerele … „arabe“.

(Despre contribuția arabă în istoria civilizațiilor puteți citi 
un foarte bun articol aici: http://adc.org/index.php?id=247)

4. Ismael va fi o problemă pentru toate neamurile
Cea de a doua parte a profeției despre destinul urmașilor 

lui Israel este … înspăimântătoare:

„Mâna lui va fi împotriva tuturor oamenilor, şi 
mâna tuturor oamenilor va fi împotriva lui“ (Gen. 
16:11-12).

Relațiile dintre lumea arabă și toate celelalte civilizații lasă 
să se întrevadă o posibilă împlinire a textului în viitorul foarte 
apropiat. De fapt, revenind la metafora copiei la indigou, dacă 
Biblia ne vorbește despre un „necaz al lui Iacov“ (Ier. 30:3-7), 
atunci trebuie neapărat să existe și un corespondent al lui în 
lumea arabă, un „necaz al lui Ismael“!



244

Daniel Brânzei

Despre Necazul cel Mare (Grecește: θλίψις μεγάλη, thlip-
sis megalē ) a profețit Domnul Isus când a anunțat „semnele 
sfârșitului“ în predica de pe muntele măslinilor (Mat. 24:1-51; 
Marcu 13:1-37; Ioan 16:1-3). El este menționat mai pe larg în 
cartea Apocalipsa (Apoc. 2:22; 7:14).

Va veni o vreme în care toate popoarele lumii vor fi împo-
triva lui Israel și-i vor căuta distrugerea. În mod similar, va 
veni o vreme în care urmașii lui Ismael se vor război cu lumea 
întreagă. Ce profeție precisă! Ce exprimare clară!

„Mâna lui va fi împotriva tuturor oamenilor, şi mâna tutu-
ror oamenilor va fi împotriva lui“. Doamne, ai milă!

În cadrul acestui conflict cu toate neamurile lumii, cel mai 
ascuțit conflict și cel mai nemilos va fi împotrva Israelului. 
Urmașii lui Ismael vor dori să-i șteargă din istorie pe urmașii 
lui Isaac, să-i arunce în mare și să le ia țara. Această profeție 
se găsește scrisă în psalmul 83. El este cel mai citit și mai citat 
psalm în Israelul de astăzi. A sosit vrea împlinirii lui profetice. 
Profeția cuprinsă în acest psalm nu s-a împlinit niciodată până 
acum. Acum o vedem împlinindu-se sub ochii noștri. Israe-
lul va rămâne din ce în ce mai singur și mai izolat în lumea 
politică mondială. Toată planeta va fi cuprinsă de un nou 
val de „antisemitism“. Atunci și numai atunci, sub presiunea 
încercuirii musulmane, evreii se vor întoarce la singura lor 
nădejde, Iehova. Iată cum îi vor vorbi:

„Dumnezeule, nu tăcea!
Nu tăcea, şi nu Te odihni, Dumnezeule!
Căci iată că vrăjmaşii Tăi se frământă,
şi ceice Te urăsc înalţă capul.
Fac planuri pline de vicleşug împotriva poporului Tău,
şi se sfătuiesc împotriva celor ocrotiţi de Tine.

,,Veniţi“, zic ei, ,,să-i nimicim din mijlocul neamurilor,
ca să nu se mai pomenească numele lui Israel!“



245

Chemarea începuturilor
Se strâng toţi cu o inimă, fac un legământ împotriva Ta:
corturile lui Edom şi Ismaeliţii,
Moabul şi Hagareniţii,
Ghebal, Amon, Amalec,
Filistenii cu locuitorii Tirului.
Asiria se uneşte şi ea cu ei,
şi îşi împrumută braţul ei copiilor lui Lot. – (Oprire).

Fă-le ca lui Madian, ca lui Sisera,
ca lui Iabin la pârâul Chison, cari au fost nimiciţi la En-Dor,
şi au ajuns un gunoi pentru îngrăşarea pământului.
Căpeteniile lor fă-le ca lui Oreb şi Zeeb,
şi tuturor domnilor lor ca lui Zebah şi Ţalmuna!
Căci ei zic: ,,Să punem mâna pe locuinţele lui Dumnezeu!“
Dumnezeule, fă-i ca vârtejul de praf,
ca paiul luat de vânt, ca focul care arde pădurea,
şi ca flacăra, care aprinde munţii!

Urmăreşte-i astfel cu furtuna Ta,
şi bagă groaza în ei cu vijelia Ta!
Acopere-le faţa de ruşine, ca să caute Numele Tău, Doamne!
Să fie ruşinaţi şi îngroziţi pe vecie,
să le roşească obrazul de ruşine şi să piară!
Ca să ştie că numai Tu, al cărui Nume este Domnul,
Tu eşti Cel Prea Înalt pe tot pământul.“

Spațiul nu ne permite să facem o analiză amănunțită a 
acestui psalm. În el apar mai toate elementele situației geopo-
litice în care se află azi Israelul, inclusiv abandonarea și izola-
rea lui din ce în ce mai accentuată între popoarele lumii. Lim-
bajul asediatorilor este parcă desprins de pe primele pagini ale 
ziarelor musulmane:

„Veniţi“, zic ei, ,,să-i nimicim din mijlocul neamu-
rilor,

ca să nu se mai pomenească numele lui Israel!“ …
Căci ei zic: ,,Să punem mâna pe locuinţele lui 

Dumnezeu!“



246

Daniel Brânzei

Ultimele două stihuri sunt adresate parcă explicit celor care 
pretind că „Alah este adevăratul Dumnezeu!“ (Alah Akbar!):

„Ca să ştie că numai Tu, al cărui Nume este Dom-
nul (Iehova, Iahve)

Tu eşti Cel Prea Înalt pe tot pământul“.

Turbarea arabă le va atrage mânia întregii lumi. Toate 
popoarele lumii se vor scula împotriva lor. Orice forma 
de conviețuire pașnică va părea imposibilă. Deja, la toate 
granițele regiunilor locuite de musulmani sunt războaie 
și flăcări. Oricât s-ar strădui presa și mai marii lumii să 
„îmblânzească“ tineretul fanatic musulman, o confruntare 
globală este nu numai posibilă, ci chiar probabilă. Islamul nu 
este doar o religie, ci o ideologie. Asemenea hitlerismului și 
comunismului, islamul pretinde o întreagă răsturnare de va-
lori ale societății. Nu există jumătăți de măsură. Ori de tot, ori 
de loc. „Șaria“ nu este o „mărturisire de credință religioasă“, 
ci un cod de viață obligatoriu. Singura cale de supraviețuire a 
tuturor celorlalte civilizații va parea la un moment dat sa fie 
anihilarea totală a civilizației musulmane.

„Mâna lui va fi împotriva tuturor oamenilor, şi 
mâna tuturor oamenilor va fi împotriva lui“.

Se poate oare ca Cel care a spus aceste cuvinte să le fi rostit 
acum aproape patru mii de ani?

5. Ismael este o problemă care va fi rezolvată 
de Dumnezeu prin  înfiere și răscumpărare

Copiii care se bat frâng inima tatălui lor. Copiii lui Avraam, 
cei trei copii ai credinței monoteiste, Isaac, Ismael și creștinii 
s-au tot bătut, se bat și se vor mai bate. Dumnezeu va pune 
însă capăt acestor conflicte care-I rup inima și-i va aduna pe 
toți într-o părintească îmbrățișare.



247

Chemarea începuturilor

Soarta lui Ismael nu va fi să piară în conflictul lui cu lumea 
întreagă și mai ales cu evreii. Nu! Nu pentru așa ceva l-a salvat 
Fiul lui Dumnezeu când trăgea să moară în arșița deșertului. 
De ce se va îndura Dumnezeu de Ismael? În virtutea cărui 
drept sau în virtutea cărei calități?

Există în Biblia un psalm din care nu vrea să predice nime-
ni. Conținutul lui este așa de tainic, așa de nepătruns, așa de 
„inacceptabil“ în teologiile noastre „sistematice“ că am prefe-
rat toți să-l îngropăm în tăcerea uitării. El este totuși acolo, 
vorbindu-ne ce nu întotdeauna vrem sau suntem pregătiți să 
auzim. Conținutul lui anunță, radical, nici mai mult nici mai 
puțin, că Dumnezeu este Tatăl tuturor popoarelor și că fiecare 
popor își are locul lui în evidența pe care o ține în împlinirea 
planului profetic coordonat de la Ierusalim. Straniu! Veți zice. 
Chiar așa!

Este vorba de psalmul 87, o cântare a fiilor lui Core. Are 
doar patru strofe scurte, dar … ce strofe! Iată-le:

„Sionul are temeliile aşezate pe munţii cei sfinţi:  
Domnul iubeşte porţile Sionului mai mult decât 

toate locaşurile lui Iacov.  
Lucruri pline de slavă au fost spuse despre tine, 

cetate a lui Dumnezeu! –

Eu pomenesc Egiptul şi Babilonul printre cei ce 
Mă cunosc;

iată, ţara Filistenilor, Tirul, cu Etiopia: ,,în Sion 
s-au născut.“ –

Iar despre Sion este zis: ,,Toţi s-au născut în el,“
şi Cel Prea Înalt îl întăreşte.
Domnul numără popoarele, scriindu-le:
,,Acolo s-au născut.“ –

Şi cei ce cântă şi ceice joacă strigă:
,,Toate izvoarele mele sunt în Tine.“



248

Daniel Brânzei

Doar o analiză foarte scurtă a acestui psalm:
a. Axa istoriei universale după care se învârt toate lucru-

rile vine direct de la tronul ceresc și străpunge suprafața 
pământului exact în locul tronului terestru de la Ierusalim!

b. Toate popoarele au fost rânduite și cunoscute mai di-
nainte de Dumnezeu care le-a și fixat rolul pe care au trebuit 
să-l joace în desfășurarea evenimentelor din istorie. Toți și 
toate și-au avut și își au rost numai în raport cu împlinirea 
planului pe care l-a avut Dumnezeu cu poporul evreu.

c. Dumnezeu strigă catalogul popoarelor și în dreptul 
fiecăruia scrie „în Sion s-au născut!“ Albania – „în Sion s-a 
născut“; Angora – „în Sion s-a născut“; etc.

d. Bucuria finală și totală va fi doar a acelora care au înțeles 
la timp că tot ce există, universul acesta cu tot ce este în el, 
este doar o „interfață“, un mijloc de comunicare între Creator 
și creatură. Bucuria lor va fi rodul unei împăcări eterne.

Dar, veți zice, nu este prea fantezistă o asemenea interpre-
tare a istoriei? Vor putea evreii și arabii, fii lui Isaac și fii lui 
Ismael să locuiască vreodată pașnic împreună?

Vă pun la dispoziție un text pe care mi l-a arătat fratele 
Vasilică Moisescu la Arad, când simpatizându-mă ca fiu de 
evreică, se străduia să mă inițieze în tainele profețiilor. Este 
vorba despre un pasaj despre vremea sfârșitului. În el veți 
regăsi și Egiptul lui Agar și temuta Asirie și mult încercatul 
Israel.

„În vremea aceea (escatonul finalului de istorie),
vor fi cinci cetăţi în ţara Egiptului,
cari vor vorbi limba Canaanului,
şi vor jura pe Domnul oştirilor:
una din ele se va numi cetatea nimicirii!
Tot în vremea aceea va fi un altar pentru Domnul 

în ţara Egiptului,



249

Chemarea începuturilor
şi la hotar, va fi un stâlp de aducere aminte pentru 

Domnul.
Acesta va fi pentru Domnul oştirilor un semn şi o 

mărturie în ţara Egiptului.
Ei vor striga către Domnul din pricina asupritori-

lor,
şi El le va trimete un mântuitor şi un apărător, 

care să-i izbăvească.
Atunci Domnul Se va descoperi Egiptenilor,
şi Egiptenii vor cunoaşte pe Domnul în ziua aceea.
Vor aduce jertfe şi daruri de mâncare,
vor face juruinţe Domnului şi le vor împlini.
Astfel, Domnul va lovi pe Egipteni,
îi va lovi, dar îi va tămădui.
Ei se vor întoarce la Domnul,
care-i va asculta, şi-i va vindeca.
În aceeaşi vreme, va fi un drum care va duce din 

Egipt în Asiria:
Asirienii se vor duce în Egipt şi Egiptenii în Asiria,
şi Egiptenii împreună cu Asirienii vor sluji Dom-

nului.
Tot în vremea aceea, Israel va fi al treilea,
unit cu Egiptul şi cu Asiria, ca o binecuvântare în 

mijlocul pământului.
Domnul oştirilor îi va binecuvânta şi va zice:
,,Binecuvântat să fie Egiptul, poporul Meu,
şi Asiria, lucrarea mâinilor Mele,
şi Israel, moştenirea Mea!“ – (Isaia 19:18-25)

Vă dați seama cu câtă încrâncenată gelozie rostesc evrei 
aceste cuvinte: „Binecuvântat să fie Egiptul, poporul Meu“ ? 
Dar și mai mult: Vă dați seama ce final glorios a pregătit Dum-
nezeu, în bunătatea Sa, pentru popoarele lumii?

Dincolo de toate conflictele lumii noastre, Dumnezeu este 
însă un Dumnezeu al păcii. Aceasta nu este o afirmație ieftină 
sau gratuită! Nu este nici una propagandistică, deși pe vremea 
Conferințelor pentru pace organizate de Departamentul comu-
nist al Cultelor din România anilor de tristă amintire, foarte 



250

Daniel Brânzei

multe versete erau folosite astfel … Lagărul comunist era slab 
și se temea de o confruntare directă cu țările capitaliste.

Finalul lumii nu este o anihilare reciprocă totală, ci o pace 
care va acoperi tot pământul. Cine o va face posibilă și cum? 
Profețiile Bibliei ne vorbesc despre Domnul Isus și despre cli-
pa întoarcerii lui de dincolo de moarte.

Există în relația Ismael-Isaac o întâmplare care pare că 
sugerează direct această profeție. Ultima oară când au fost 
,,împreună“ acești doi oameni așa de deosebiți și totuși așa de 
asemănători a fost … la mormântul lui Avraam:

,,Iată zilele anilor vieţii lui Avraam: el a trăit o sută 
şaptezeci şi cinci de ani.  Avraam şi-a dat duhul, şi a 
murit, după o bătrîneţă fericită, înaintat în vîrstă şi 
sătul de zile; şi a fost adăugat la poporul său.  9Isaac 
şi Ismael, fiii săi, l-au îngropat în peştera Macpela, 
în ogorul lui Efron, fiul lui Ţohar, Hetitul, care este 
faţă în faţă cu Mamre“ (Gen. 25:7-9).

Imaginea (cred eu) este selectivă și simbolică. Descrierea 
omite intenționat mulțimea celorlalți copii ai lui Avraam des-
pre care tocmai ni se spusese:

,,Avraam a mai luat o nevastă, numită Chetura.  
Ea i -a născut pe Zimran, pe Iocşan, pe Medan, pe 
Madian, pe Işbac şi Şuah.  Iocşan a născut pe Seba şi 
pe Dedan. Fiii lui Dedan au fost Aşurimii, Letuşimii 
şi Leumimii. –  Fiii lui Madian au fost: Efa, Efer, 
Enoh, Abida şi Eldaa. Toţi aceştia sînt fiii Cheturei.  
Avraam a dat lui Isaac toate averile sale.  Dar a dat 
daruri fiilor ţiitoarelor sale; şi, pe cînd era încă în 
viaţă, i-a îndepărtat de lîngă fiul său Isaac înspre 
răsărit, în ţara Răsăritului“ (Gen. 25:1-6)

La scena mormântului ne sunt prezentați doar trei perso-
naje. Avraam, Ismael și Isaac. Oare de ce? Eu cred că mesa-
jul este profetic: După cum Ismael și Isaac n-au putut sta 
împreună doar la marginea mormântului tatălui lor, nici 



251

Chemarea începuturilor

urmașii lor nu vor putea trăi împreună decât dacă se vor în-
tâlni la marginea unui alt mormânt: mormântul ispășitor 
al Domnului Isus Christos (Îngerul lui Dumnezeu!). Dacă 
acceptați această interpretare, avem împreună un alt verset 
care poate deveni manifestul și deviza nădejdii noastră:

,,El va fi pacea noastră!“ (Mica 5:5)
,,El va face ca domnia Lui să crească, şi o pace 

fără sfîrşit va da scaunului de domnie al lui David 
şi împărăţiei lui, o va întări şi o va sprijini prin 
judecată şi neprihănire, de acum şi’n veci de veci: 
iată ce va face rîvna Domnului oştirilor“ (Isaia 9:7).

Ismael, oh Ismael! – O posibilă concluzie
„Pe cel ce nu-l lași să moară nu te lasă să trăiești!“
„Dumnezeul vostru a cam încurcat borcanele!“ ne spun 

unii. Oare așa să fie! Nu există oare o logică superioară pentru 
care Dumnezeu a hotărât că Ismael, această grosolană greșeală 
a lui Avraam și a Sarei, să nu piară, ci să fie permanentizată 
providențial în istorie? Eu cred că da. Și am să vă spun care 
cred eu că este.

Mai întâi vreau să vă duc la o altă greșeală a copiilor lui 
Dumnezeu. Odată ajunși în Canaan, evreii au primit porunca 
să distrugă cu desăvârșire toate popoarele canaanite. Au și 
făcut-o la început … Numai că unii și-au dat cu părerea că 
în loc să-i omoare, ar fi mai bine să-i lase să trăiască pentru 
a le plăti bir și pentru a le fi robi și roabe, un fel de unelte 
însuflețite, bune la cărat poveri, la adunat de lemne și la adus 
apă de departe. Dumnezeu S-a coborât atunci să-i mustre. Și 
atunci a făcut-o tot prin acel enigmatic „Înger al Domnului“:

„Îngerul Domnului S-a suit din Ghilgal la Bochim, 
şi a zis: ,,Eu v-am scos din Egipt, şi v-am adus în 
ţara pe care am jurat părinţilor voştri că v-o voi da. 
Am zis: „Niciodată nu voi rupe legământul Meu cu 



252

Daniel Brânzei
voi; şi voi să nu încheiaţi legământ cu locuitorii din 
ţara aceasta, ci să le surpaţi altarele.“ Dar voi n-aţi 
ascultat de glasul Meu. Pentru ce aţi făcut lucrul 
acesta? Am zis atunci: „Nu-i voi izgoni dinaintea 
voastră; ci vă vor sta în coaste, şi dumnezeii lor vă 
vor fi o cursă“ (Jud. 2:1-3).

„Atunci Domnul S-a aprins de mânie împotriva 
lui Israel, şi a zis: ,,Fiindcă neamul acesta a călcat 
legământul Meu pe care-l poruncisem părinţilor lor, 
şi fiindcă n-au ascultat de glasul Meu, nu voi mai 
izgoni dinaintea lor nici unul din neamurile pe cari 
le-a lăsat Iosua când a murit. Astfel, prin ele, voi 
pune pe Israel la încercare, ca să ştiu dacă vor căuta 
sau nu să urmeze calea Domnului, cum au căutat 
părinţii lor.“ Şi Domnul a lăsat în pace pe popoarele 
acelea pe cari nu le dăduse în mâinile lui Iosua, şi nu 
S-a grăbit să le izgonească“ (Jud. 2:20-23).

Parafrazând hotărârea divină, ea ar suna cam așa: „Ați vrut 
să-i țineți ca instrumente pentru voi? Bine! Eu le voi folosi 
însă ca instrumente ale Mele împotriva voastră! Vă voi pune la 
încercare prin ele și vă voi pedepsi prin ele. Vă voi întoarce la 
Mine din rătăcirile voastre prin apăsarea lor!“

Eu cred că ceva asemănător s-a întâmplat și cu Ismael. 
Sara și Avraam au vrut nepărat să-l aibe! Așa că Dumnezeu 
li l-a lăsat în preajmă chiar și atunci când ei ar fi vrut foarte 
tare să scape de el și să-l dea morții. Cred că Ismael și urmașii 
lui au fost și sunt „nuiaua“ cu care Dumnezeu își disciplinează 
și-și aduce înapoi fii predispuși la îndepărtare și la pleca-
rea de acasă. Doar câteva exemple. Mahomed și hoardele lui 
au atacat Europa „creștină“ exact atunci când din creștinism 
rămăsese numai o formă de evlavie golită de orice putere. Prin 
secolul IX o femeie însărcinată ocupa scaunul papal, transfor-
mând locul de închinare într-un loc de desfrâu. Amănuntul a 
apărut pentru prima dată într-o cronică din secolul XIII. Să 
fie oare o simplă coincidență că atacurile musulmane (nuiaua 



253

Chemarea începuturilor

lui Ismael) s-au desfășurat în sudul Italiei cam prin 831-920 
d.Ch. ? (http://en.wikipedia.org/wiki/Muslim_conquests).

Israelul întors azi în vatra strămoșească este departe de a se 
fi întors și cu inima „acasă“ la Dumnezeu. Numai strânsoarea 
teribilului „clește arab“ (nuiaua lui Ismael) îi va face să strige 
spre Domnul, mai ales atunci când nici „pactul cu moartea“ nu 
le va mai folosi la nimic (Isaia 28:15, 18).

Europa și America sunt acum într-un proces accelerat de 
secularizare. Perceptele Revoluției franceze au pus stăpânire 
pe toate institutele de învățământ europene și au educat o 
clasă de conducători dispuși să elimine din noua Constituție 
europeană orice referire la moștenirea creștină. America 
se grăbește din răsputeri să nu rămână în urma Europei. 
Se lucrează de urgență la o Nouă Ordine Mondială, în care 
creștinismul nu este nici dorit, nici tolerat. Să fie oare iar o 
simplă „coincidență“ că arabii au invadat „pe șest“ Europa și-
și fac din ce în ce mai auzit glasul în America? 

Ismael, nuiaua lui Dumnezeu este iar la lucru. Ea va lovi 
rapid și crunt. Deja au început să cadă capetele. În Nordul 
Irakului, străvechii creștini care locuiesc acolo de mii de ani, 
au fost iar somați, ca pe vremea Imperiului arab sau al celui 
turcesc, să aleagă între trei alternative: să se convertească 
rapid la Islam, să plătească o taxă ca „tolerați“ sau să fie 
executați fără milă ca „necredincioși“ (http://www.aina.org/
news/20140302144927.htm – Syrian Islamists to Christians: 
Pay Off or Be Killed).

„O, adâncul bogăţiei, înţelepciunii şi ştiinţei lui 
Dumnezeu! Cât de nepătrunse sunt judecăţile Lui, şi 
cât de neînţelese sunt căile Lui! Şi în adevăr, ,,cine a 
cunoscut gândul Domnului? Sau cine a fost sfetnicul 
Lui? Cine I-a dat ceva întâi, ca să aibă de primit 
înapoi?“ Din El, prin El, şi pentru El sunt toate 
lucrurile. A Lui să fie slava în veci! Amin – (Rom. 
11:33-36).



254

Daniel Brânzei



255

Chemarea începuturilor
Alte cărți pe care le puteți prelua gratuit:  

https://barzilaiendan.com/carti-pentru-voi/

1. Chemarea începuturilor (Geneza) 
2. Chemarea intelepciunii (Cartea Proverbe)
3. Pro-verbe (culegere de maxime și cugetări)
4. Amintiri cu sfinti (vol. 1)
5. Amintiri cu sfinti (vol. 2)
6. Amintiri cu sfinti (vol. 3)
7. Amintiri cu sfinți (vol. 4)
8. Chemare la ascultare si pocainta (Samuel, Judecatori, Rut)
9. Chemarea tronului (1,2 Regi și 1,2 Cronici)
10. Chemarea destinului (David)
11. Chemarea datoriei (Estera)
12. Chemarea harului (Cartea Iov)
13. Chemarea Veșniciei  (Eclesiastul)
14. Chemarea slavei (Ezechiel)
15. Chemarea profețiilor (Daniel)
16. Chemarea unui Paște mai profund (Evanghelia lui Ioan)
17. Chemarea Bisericii (Efeseni)
18. Chemarea Macedoneanului (1,2 Tesaloniceni)
19. Chemare la ucenicie (1, 2 Timotei, Tit, Filimon)
20. Chemare transcendenței (Apocalipsa) 
21. Lucrurile de sus
22. Secretele Bibliei
23. Incredinteaza Domnului nervii tai obositi
24. Ghidul familiei creștine – diferiți autori
25. Divort si recasatorire – diferiți autori
26 . Grija de frati
27. Introducere in teologie – J.C. Wenger
28. Cine ești Tu, Doamne? – Costache Ioanid
29. Chemarea amintirilor (note autobiografice) 
30. Strategia lui Dumnezeu în Biserica Locală



256

Daniel Brânzei


