
Strategia lui Dumnezeu 
în Biserica locală

        





3

Recomandare

Mi-a cerut cineva o copie a primei cărți tipărite de noi în America: 
„Strategia lui Dumnezeu în biserica locală“. Nu o mai am. M-am apucat 
însă să recuperez fragmentele pe care le am și să le completez cu câte 
ceva din ceea ce am scris în cartea „Chemare la ucenicie“, studii în 
epistolele pastorale. A ieșit ceva stufos și petecit. În multe locuri scrisă 
fără diacritice. Nu-i bai! O vom mai corecta pe parcurs. Oricum nu avem 
nevoie de o carte cu pretenția de „manual biblic universal“. O retiparesc 
doar ca pe o bază de informații, o deschidere de discuții și o documentare 
decentă. Treceți repede peste ceea ce știți și deja faceți, oprindu-vă doar 
asupra noutaților vechi care v-ar ptea ajuta să reparați sau să ajustați 
anumite aspecte ale lucrării voastre. 

Ca întotdeauna, mă bazez pe bunăvoianța voastră și pe iluminarea 
individuală oferită de Duhul Sfânt, călăuza noastră contemporană. Citiți-o 
pe sărite sau „pe repede înainte“, cum se spune astăzi. Preluați-o în 
computerul vostru și păstrați-o pentru referințe viitoare. Dați-o și altora, 
destul se serioși și maturi ca să fie preocupați cu astfel de probleme.





5

CUPRINSUL CĂRȚII

		  Introducere 				    7

B. - Biserica lui Hristos 					   
	 1. Însemnătatea Bisericii locale			   11
	 2. Să ne definim termenii și... poziția			   13
	 3. Biserica Universală - Biserica Locală			   14
	 4. Biserica locală în vremea apostolică			   17
	 5. Lecții ale trecutului				    20

I. - Învățătura apostolilor			  	
	 1. Importanța și rolul apostolilor			   23
 	 2. Sistemul de învățătură al apostolilor			   26
	 3. Biserica Locală și asemănările ei			   29
	 4. Biserica Locală și revelația divină			   29
	 5. Biserica locală și Impărăția lui Dumnezeu		  30
	 6. Biserica locală și tainele Împărăției			   31

S. - Sfințirea credincioșilor  			 
	 1. Biserica locală și desăvârșirea sfinților			  33
	 2. Metode pentru desăvârșirea sfinților 			   36 
	 3. Încercarea credinței - metodă de creștere spirituală.	 38

E. - Exersarea darurilor 	 .
	 1. Despre darurile Duhului  				    48
	 2. De ce trebuie să ne identificăm darurile? 		  50
	 3. Cum să ne identificăm darurile duhovnicești?		  50
	 4. Greșeli care trebuiesc evitate 			   51 

R. - Roada Duhului
	 1. Despre roada Duhului Sfânt 			   53
	 2. Care este scopul rodirii Duhului Sfânt		  54
	 3. Care este partea noastră în toate acestea?		  56
	 4. Despre paradoxul creșterii spirituale 			   57
	 5. Problema maturității duhovnicești 			   59



I. - Instruirea liderilor	 .
	 1. Ordinea lucrării lui  Hristos în Biserică 		  65
 	 2. O critică constructivă și necesară 			   71
	 3. Instalarea presbiterilor 				    73
	 4. Principiul pluralității liderilor 			   73
	 5. Selectarea presbiterilor 				    77
	 6. Diversitatea presbiterilor 				    77
	 7. Poziția presbiterilor 				    77
	 8. Pericolul dictaturii presbiterilor 			   79
	 9. Principiul unanimității. 				    80
	 10. Purtătorul de cuvînt 				    80
	 11. Pași practici în formarea cârmuitorilor spirituali 	 83
	 12. Procesul de identificare și formare a presbiterilor 	 87
	 13. Caracterul presbiterilor 				    88
	 14. Ordinarea presbiterilor 				    91
	 15. Disciplinarea unor presbiteri. 			   93
	 16. Diaconii Bisericii 				    94

C. - Caseria bisericii locale	 .
	 1. Două principii fundamentale 			   100
	 2. Sentimentul dublei proprietăți. 			   100
	 3. Sentimentul responsabilității familiale. 		  101
	 4. Scopurile strîngerii de ajutoare. 			   104
	 5. Timpul strîngerii de ajutoare 			   106
	 6. Cine trebuie să dea? 				    107
	 7. Cît trebuie să dăm? 				    107
	 8. De ce trebuie să dăm? 				    107

A. - Anexe
	 1. Despre ce este vorba în epistolele pastorale? 		  113
	 2. Problema unui tipar religios 			   125
	 3. Problema autorității în Biserică			   133
	 4. Problema suferinței lucrătorilor			   143
	 5. Principii versus Porunci				    155
	 6. Vîrste spirituale în Biserică				    159
	 7. Cauzele lipsei de vitalitate spirituală			   167
	 8. Muzica „bisericească“ 				    177
	 9. Constitutii si structuri Bisericesti 			   189
	 10. Constituția Bisericii Baptiste „Bethel” din Anaheim  	 203



7

Introducere

Metoda preferată a lui Dumnezeu sunt oamenii. Noi căutăm metode 
mai bune. Dumnezeu vrea oameni mai buni! Fiecare biserică va trebui 
mai devreme sau mai târziu să se întrebe dacă face „spectacole“ sau face 
„sfinți“!

Răspândirea creștinismului în lume a dus la formarea unor „bisericii 
locale“, veritabile unități de lucru și de luptă ale lui Dumnezeu pe pământ. 
Cum funcționează însă aceste biserici locale?

Fiecare unitate organizatorică are un „regulament de funcționare 
internă“ propriu. Pentru Biserica lui Hristos, acest regulament este Noul 
Testament, cea de a doua secțiune a Bibliei.

Cartea pe care v-o prezentăm este un studiu în textul Noului 
Testament, dedicat clarificării „strategiei lui Dumnezeu în Biserica locală“. 
Dedicăm acest studiu tuturor bisericilor românești de pretutindeni și-l 
recomandăm călduros tuturor conducătorilor spirituali care voiesc să aibe 
binecuvântarea Domnului peste lucrarea lor.

Pentru cei ce trăiesc în Bisericile evanghelice cartea aceasta este deja 
în întârziere. Ne trebuia de mult ca să fi putut evita multe dintre crizele 
dureroase prin care am trecut. Este prea multă energie și strategie firească 
în lucrarea noastră. Ne trebuie o revenire la izvorul vieții dumnezeiești, așa 
cum este descrisă ea în epistolele Noului Testament. Părăsind „structura 
anchilozată a bisericilor tradiționale“, protestanții și-au făcut repede alte 
structuri organizatorice proprii. Sunt însă însă acestea „biblice“?

Departe de a oferi o formă ca „soluție universală“ pentru toate 
problemele de astăzi ale Bisericii, cartea aceasta recomandă un studiu 



8

personal atent al Bibliei și o revenire la principiile originale ale mișcării 
creștine. Cum trebuiesc adaptate aceste principii biblice la realitatea 
contemporană imediată, rămâne o sarcină a fiecărei Biserici locale în parte 
și a conducătorilor ei spirituali.

Mare parte din materialul acestei cărți provine din învățătura Bisericii 
„Grace Community Church“ din Panorama Citț, California, așa cum este 
ea cuprinsă în cărțile scrise de pastorul ei învățător: John MacArthur Jr. 

Am luat cunoștință cu această Biserică în toamna anului 1983, când 
am fost admis ca student la Institutul Biblic „Logos“, care funcționa în 
clădirile ei. Pe atunci, Biserica „Grace“ avea un număr de 45 de păstori-
presbiteri și cam 250 de diaconi care slujeau împreună o adunare de peste 
9.000 de suflete.

Am aflat mai târziu că atunci când John MacArthur Jr. a preluat 
conducerea Biserici, ea nu număra decât 100 de membrii. Noul păstor 
a trebuit să le cam facă singur pe toate, deoarece adunarea era conpusă 
din oameni care „vizitau“ doar serviciile divine. Pentru o vreme, John 
a predicat, a vizitat membrii, a încuiat și descuiat clădirea Bisericii, 
a măturat pe jos, a curățat la baie, a pus și a adunat scaune. Cu toată 
strădania lui însă, Biserica era departe de ceea ce ar fi trebuit să fie. John a 
refuzat gândul că s-ar putea să rămână toată viața în postura celui chemat 
să activeze ca un “one man shoș“ (recital de unul singur). În Biblia lui, 
Biserica era cu mult mai mult decât așa ceva. După un timp, s-a apucat 
să studieze serios cu adunarea învățătura creștină despre Biserica locală. 
Încet, încet, „mădularele“ au început să-și simtă importanța și să-și 
îndeplinească misiunea. Eliberat de activități preluate de alți frați din 
adunare, John s-a consacrat și mai mult studiului și rugăciunii. Predicile 
lui au atras repede oameni veniți de pretutindeni să se așeze sub autoritatea 
dumnezeiască a Cuvântului.

Astăzi, Biserica întreagă este împărțită pe grupe de studiu și părtășie 
răspândite pe cartiere și străzi, iar ziua cu cea mai restrânsă activitate a 
Bisericii este ... duminica. În toate celelalte zile, clădirile adunării sunt 
asemenea unui „stup“ în care toate albinele lucrează. În diversele săli se 
întâlnesc grupe de studiu, grupe de părtășie, de misiune sau de ... educație 
gospodărească. Viața Bisericii este centrată în jurul nevoilor membrilor ei 
și viața tuturor membrilor ei este desfășurată în jurul scopurilor comune 
ale Bisericii. Glasul lui John MacArthur este auzit pe 240 de stații de 
radio din America, dar și în Australia, Canada și, mai de curând, Europa.  
Departamentul de misiune externă al Bisericii are acțiuni care ating cele 
mai îndepărtate colțuri ale planetei. România a fost una dintre țările care 
s-au aflat continuu în grija acestor oameni minunați. 

Patru ani de zile, una din Bisericile române din Los Angeles s-a aflat 
sub călăuzirea spirituală a departamentului de misiune internă a Bisericii 
„Grace“. La intervale regulate, păstori americani ne-au vizitat pentru 



9

„leadership training“ (maturizarea liderilor spirituali) și pentru demararea 
lucrării de „D.E.“ (evenghelizare prin ucenicie) printre românii din această 
zonă.

Când m-am apucat pentru prima dată să scriu această carte pentru 
românii de pretutindeni, fr. Simion Cure mi-a spus: „Dănilă, nu fi ca 
găina care cotcodăcește înainte să facă ou! Apucă-te tu să pui în practică 
în Biserica voastră ce ai văzut la „Grace“. Doar știi că nu tot ce fac 
americanii se potrivește și la români. Mănâncă tu mai întâi din ciorba ta 
și numai după aia laud-o și la alții“.  Pot spune acum tuturor că am gustat 
„și am văzut ce bun este Domnul“. Firește, am reuși la noi și pentru faptul 
că Dumnezeu m-a așezat alături de cei mai minunați frați români din câți 
am cunoscut vreodată. În părtășia lor nu a fost de loc greu să ne așezăm 
sub autoritatea Cuvântului. Astăzi, experiența noastră este închieiată. A 
venit timpul să recomandăm tuturor celorlalți români principiile biblice la 
care trebuie să ne întoarcem în detrimentul oricăror alte forme și tradiții 
confesionale. Nimeni să nu ne întrebe dacă principiile de funcționare 
expuse în această carte sunt sau nu „mai bune“ decât altele. Când este 
vorba despre Biserică, principiile trebuie să rămână „mai biblice“ sau mai 
puțin biblice. 

Celor ce vor să fie primiți ca membrii în Biserica „Grace“ li se pun 
de obicei două întrebări hotărâtoare: „Accepți să te așezi sub autoritatea 
Cuvântului lui Dumnezeu așa cum este exercitată ea de conducătorii 
spirituali ai acestei Biserici?“ și „Ești gata să te încadrezi imediat într-una 
din activitățile Bisericii ?“ 

Cred că nu mai trebuie să vă spun că această Biserică a ridicat din 
numărul membrilor ei suficienți păstori și misionari ca să poată alcătui 
acum o adevărată asociație întinsă pe toată suprafața Americii. Nu o face 
însă, pentru că cei de la „Grace“ se feresc de „organizații“ și organizări 
în care „Biserica locală“ și autoritatea ei ar putea fi așezată pe planul al 
doilea. Deși colaborează cu foarte multe Biserici și organizații creștine, 
cărora le-a împrumutat mult din elanul și dăruirea membrilor ei, „Grace“ 
nu se consideră în nici un fel o Biserică „de excepție“. La cele două 
conferițe anuale oferite tuturor celor ce vor să vină și să învețe din 
experiența lor, fraza care se repetă invariabil la deschiderea și încheierea 
conferințelor este: „Să vă ferească Domnul să împrumutați „forma“ 
noastră de funcționare. Noi n-am fost așa acum un an și probabil că nu 
vom fi la fel în câțiva ani de zile. Luați cu voi „principiile“ Bibliei, așa 
cum le-am descoperit și noi, iar apoi aplicați-le după cum se vor adapta ele 
oamenilor și situațiilor particulare din Bisericile voastre“.

Trăind mereu alături de exemplul lor, mi-am dat seama că viața unei 
Biserici locale, asemenea vieții fiecărui credincios în parte, este un unicat 
duhovnicesc și poate constitui o continuă și desăvârșită aventură trăită sub 
călăuzirea lui Hristos, Capul și Mirele nostru !                                         



10



11

BISERICA LUI HRISTOS

1. Însemnătatea Bisericii locale.
2. Să ne definim termenii și.....poziția!
3. Biserica Universală și Biserica locală.
4. Biserica locală în vremea apostolică.
5. Unde este astăzi Biserica adevărată?
6. Lecții ale trecutului.

1. Însemnătatea Bisericii locale
„Cea mai înaltă expresie a voiei lui Dumnezeu in dispensația actuală 

este Biserica. Pentru a fi în întregime biblică, orice activitate religioasă 
trebuie să fie integrată și subordonată Bisericii. Trebuie să spunem foarte 
clar și răspicat că orice slujbă adusă lui Dumnezeu în vremea de acum 
trebuie să izvorască și să se desfășoare în cadrul sfânt al adunării copiilor 
lui Dumnezeu. Școli teologice, societăți de tractate, organizații misionare, 
societăți de binefacere, edituri creștine, și orice alte grupări aflate într-o 
formă sau alta de slujire creștină trebuie să se autoexamineze cu toată 
evlavia și cu toată responsabilitatea știind că lucrările lor nu pot avea 
nici un fel de semnificație spirituală atâta timp cât ele rămân în afara 
Bisericilor locale.“ (John Mac Arthur jr.)

În terminologia Scripturii, Biserica este: „locul unde locuiește 
Dumnezeu, prin Duhul“ - cel mai important organism aflat în existență sub 
soare. Ea nu este numai una din instituțiile umane pozitive din societate, 
alături de familie, stat, scoli, - ci , dintre toate, ea este cea mai importantă 



12

și mai copleșitoare în importanță. Biserica locală este un bastion al lui 
Dumnezeu într-o lume „care zace în cel rău“, „ambasada lui Dumnezeu“ 
într-un pământ străin , „avanpostul“ invaziei împărăției luminii într-o țară a 
întunerecului, o „avanpremieră“ a ceea ce va fi și „o taină“ pe care cei din 
lume nu o pot înțelege. Cei aflați în Biserică sunt singurii „extratereștii“ 
aflați pe planeta noastră, oameni cu o dublă apartenență, una exterioară la 
neamul creat de Dumnezeu prin Adam și o a doua, interioară, la un neam 
nou, „dintr-o altă creație“ (2 Corinteni 5:17) începută cu „cel de al doilea 
Adam“, Isus Hristos (1 Corinteni 15:45-49).

Cinicul batjocoritor ne va întreba repede „despre care biserică în 
particular vorbim, știind că există multe „biserici“ și „denominații“, și 
că din această cauză este aproape imposibil să știi care este „biserica cea 
adevărată“, dacă, bineânțeles, așa ceva există. Nu trebuie să ne lăsăm 
tulburați de zâmbetul ironic afișat de cei ce ne întâmpină cu astfel de 
obiecții. Batjocoritorii au existat întodeauna, dar ironia lor nua a reușit 
niciodată să desfințeze realitatea. Biserica lui Hristos există. Ea nu este 
deocamdată „desăvârșită“ în ochii lumii. Imperfecțiunea ei se vede încă 
și mai bine pentru credinciosul sincer care se află în interiorul ei, dar 
ceea ce nu știe „ânțeleptul lumii acesteia“ este faptul că imperfecțiunile 
bisericii nu-i măsoară acesteia „inexistența“,ci sunt dovezile uniu proces 
de creștere, manifestările unor „neputințe și nevrednicii omenești“ biruite 
rând pe rând de „harul“ lui Dumnezeu și de „puterea Celui care lucrează în 
noi ce-I este plăcut“ (Evrei 13:21).

Biserica există în toate locurile în care Duhul Sfânt a adunat împreună 
câteva persoane care L-au primit pe Isus Hristos ca Mântuitor, care se 
închină lui Dumnezeu în duh, și se străduiesc să se păstreze neântinați 
de lume și de poftele firii pământești. S-ar putea ca unele mădulare ale 
bisericii să fie pentru o vreme răspândite pe toată suprafața pământului, 
despărțite de distanțe și de împrejurări, dar în fiecare din aceste mădulare 
ale trupului sălășluiește acelaș dor de casă, aceași tânjire a oilor după 
staulul comun și după părtășia pastorului. Dați cea mai mică șansă unor 
creștini veritabili și ei se vor strânge împreună și vor pune la cale un plan 
de întâlniri regulate pentru închinăciune comună, studiu în Cuvânt și 
rugăciune. Grupuri din acestea, răspândite în toată lumea, sunt celulele 
trupului lui Hristos. Fiecare adunare locală în parte este în sine o Biserică 
adevărată și toate împreună alcătuiesc Biserica cea mare, mireasa care se 
pregătește în vederea intrării în „odaia de nuntă“ a „Mielului“ (Apocalipsa 
19:7-8).  Prin astfel de grupuri, Duhul Sfânt lucrează în lume și atrage la 
mântuire pe cei pierduți. Oricine vorbește de rău biserica locală, vorbește 
de rău Trupul și Mireasa lui Hristos.

Confruntarea cu Biserica este sortită întodeauna eșecului. Hristos 
este cel ce o zidește, „și porțile Locuinței morților nu o vor birui“ (Matei 
16:18).



13

2. Să ne definim termenii și... poziția
Vorbind despre Biserică trebuie să ne ferim de „certurile de vorbe“ 

care se nasc adesea între cei credincioși din cauza diferențelor produse de 
înțelegerea diferită a unor termeni.

Orice cuvânt are în spatele său o încărcătură de semnificație aflată 
în gândirea celui ce-l folosește. De multe ori, vorbitori diferiți folosesc 
aceleași cuvinte, dar nu se pot înțelege datorită faptului că fiecare gândește 
altceva. Din cauza aceasta, la începutul oricărei discuții este bine să aibe 
loc o lămurire „semantică“ (a sensurilor).

În lucrarea care urmează, următorii termeni vor fi folosiți cu 
următoarele semnificații:

Biserica Creștină - Un grup anume între „cetele“ mântuiților lui 
Dumnezeu destinat să alcătuiască un organism distinct în veșnicie printr-
o relație specială cu Isus Hristos, cea de a doua persoană a Dumnezeirii: 
Isus Mirele - Biserica Mireasă (Trupul lui Hristos). Amintind despre relația 
dintre Hristos și Biserica creștină, apostolul Pavel spunea:

„ ... și cei doi vor fi un singur trup. Taina aceasta este mare - 
(vorbesc despre Hristos și despre Biserică)“ (Efeseni 5:31-32).

Biserica Universală - Totalitatea credincioșilor salvați prin credința 
în lucrarea mântuitoare a lui Isus Hristos în trecut, prezent și viitor.

Biserica Mondială - Totalitatea credincioșilor aflați în viață în toată 
lumea la o anumită dată.

Biserica Locală - Un grup de credincioși adunați într-un anumit loc 
pentru închinăciune în duh și în adevăr.

Realitatea Bisericii Universale nu trebuie să umbrească în nici un fel 
importanța funcționării Bisericilor locale. De fapt, este greu de conceput 
că cineva poate spera să facă parte din Biserica universală atâta timp cât, 
deși are posibilitatea, nu vrea să facă parte din nici o biserică locală. Cum 
ar putea să aibe cineva părtășie cu credincioșii din toate veacurile, în timp 
ce refuză părtășia creștinilor din imediata lui apropiere?

Există astăzi un curent de învățătură și de atitudine care privește de 
sus Biserica locală, ca pe ceva compromis și ne-necesar. Acești învățători 
neinspirați s-au depărtat de învățătura Bibliei și propovăduiesc numai o 
Biserică spirituală fără nici un fel de formă sau organizare omenească. 
După ei, orice organizare este ceva „firesc“ și trebuie părăsită în vederea 
„trăirii în Duhul“. Contactele cu Bisericile locale sunt privite ca vizite la 
„frații mai slabi“ aflați încă în robia „ânvățăturilor începătoare“.



14

Orice structură este denunțată drept „omenească“ și orice slujitor al 
Bisericii este demascat drept un nou „Diotref“ care ține să-și impună 
autoritatea sa, în dauna autoritații Duhului. De obicei, în spatele acestor 
atitudini există o mare doză de „mândrie spirituală“ combinată cu un 
caracter nesupus și incapabil să suporte disciplinarea părtășiei dintr-o 
legătură frățească strânsă. Ce este și mai grav însă, este faptul că în 
numele unei superiorități spirituale se întreține critica și disprețul, iar sub 
paravanul unei cunoașteri a lucrurilor „mai adânci“, se părăsește ascultarea 
de mesajul clar al Evangheliilor și al Epistolelor Noului Testament. Textele 
care vorbesc despre organizarea din Bisericile locale sunt scoase din 
contextul biblic imediat, sunt răstălmăcite și alegorizate forțat pentru a 
sprijini opiniile celor porniți pe o astfel de „tălmăcire“. Cartea de față se 
dorește a fi și un răspuns dat acestor oameni și sistemului lor de învățătură. 

3. Biserica Universală - Biserica Locală
Ce este la urma urmei Biserica? Există zeci și zeci de răspunsuri. 

Bisericile, așa cum le cunoaștem noi astăzi sunt împărțite pe toată fața 
pământului, diferite ca formă, înstrăinate ca denumiri oficiale, învrăjbite 
într-un patriotism sectar sau sufocate într-un ecumenism fără valori 
creștine.

Ce spune însă Biblia despre Biserică? Cum este descrisă ea în planul 
de funcționare alcătuit de „arhitectul“ și Capul ei dumnezeiesc, Isus 
Hristos?

Pentru început, să spunem doar ca în limba greacă pentru biserică este 
folosit cuvântul „EKKLESIA“ și că sensul acestuia în uzanța timpului era 
„colectivitatea celor chemați afară“. 

Din această definiție se poate vedea că Biserica nu poate fi în nici 
un caz o clădire în care se țin servicii religioase. Mai degrabă, ea este 
colectivitatea celor ce s-au adunat în acea clădire pentru închinăciune. 

Apoi, Biserica nu poate fi înțeleasă drept o simplă „organizație“. 
În limba greacă, pentru a defini viața Bisericii a fost folosit termenul 
„KOINONIA“ care definește o relație de părtășie, o trăire în stări și 
scopuri comune.

În Evanghelii., „e\\lesia“ apare de două ori (în Matei 16:18: ‑„pe acestă 
piatră voi zidi Biserica Mea“ și în Matei 18:17: ‑„Dacă nu vrea să asculte 
de ei, spune-l Bisericii“). Din ambele pasaje se vede clar că Mântuitorul se 
referea la o colectivitate de oameni. 

Ucenicii au pus în practică acest concept, astfel că putem citi în Fapte 
Apostolilor 19:31-32 depre o adunare de oameni (în textul grec: „e\\lesia“) 
care se frământă din cauza problemelor ivite. Observați din context că 
între „adunare“ și locul în care se adunaseră (teatru) se face o dinstincție 
categorică.



15

Între Biserică și lumea înconjurătoare s-au format încă de la început 
raporturi foarte clare. Creștinii mântuiți au format o ‑comunitate socială 
distinctă și s-au separat de ceilalți oameni. Mesajul creștin a devenit 
imediat: ‑

„Mântuiți-vă din mijlocul acestui neam ticălos“ (Faptele 
Apostolilor 2:40). 

Ekklesia este arătată deci a fi colectivitatea celor „chemați afară“: 

„Să ieșim dar afară din tabără la El și să suferim ocara Lui“ 
(Evrei 13:13). 

Chiar și atunci când mergeau încă la templu, creștinii stăteau separați 
de ceilalți: 

„Toți stăteau împreună în pridvorul lui Solomon, și niciunul 
din ceilalți nu cuteza să se lipească de ei“ (Faptele Apostolilor 
5:12-13).

Petru ne spune de ce s-a produs această separare între Biserică și lume: 

„Voi însă sunteți o seminție aleasă, o preoție împărătească, un 
neam sfânt, un popor pe care Dumnezeu și l-a câștigat ca să fie al 
Lui, ca să vestiți puterile minunate ale Celui care v-a chemat din 
întunerec la lumina Sa miniunată“ (1 Petru 2:9).

O dată cu apariția ekklesiei, omenirea a cunoscut o altă împărțire în 
economia mântuirii divine. Până atunci fuseseră numai evreii și neamurile. 
Cei dintâi erau poporul ales al lui Dumnezeu, iar cei din urmă erau „cei 
fără cetățenie în Israel, străini de Dumnezeu și de legămintele făgăduinței“ 
(Efeseni 2:12). Delimitarea era clară și tranșantă. Prăpastia dintre cele 
două tabere era mare și de netrecut. Din pricină că Israelul L-a refuzat însă 
pe Isus Hristos, adevăratul lor Mesia, Dumnezeu a adus în lume o a treia 
grupare de oameni, Biserica creștină. Ea este instrumentul de mântuire 
pentru vremea actuală.

Apariția e\\lesiei nu a însemnat însă decât o suspendare temporară a 
separării dintre evrei și neamuri. Dumnezeu nu a renunțat la poporul ales 
și nici la scopul pe care și l-a propus cu acesta. În nici un fel, Biserica 
nu trebuie considerată ca un fel de „Noul Israel“. Ea este mai degrabă 
instrumentul temporar al harului, o ceată distinctă între cetele mântuiților 
Domnului. 

Apostolul Pavel ne spune toate acestea și multe altele într-un verset 
deosebit de bogat din 1 Corinteni 10:32: 

„Să nu fiți pricină de păcătuire nici pentru Iudei, nici pentru 
Greci, nici pentru Biserica lui Dumnezeu“.



16

Pentru o vreme, Israelul a căzut într-o împietrire care-i scoate 
temporar din circuitul mântuirii mondiale. În înțelepciunea Sa, Dumnezeu 
alcătuiește acum un „trup spiritual“ de credincioși, în care sunt incluși și 
iudei și neamuri, și care va fi dăruit ca un cadou etern pentru Domnul Isus, 
Fiul Său. În Efeseni 2:14-16 ni se spune cum din doi vrăjmași, iudeii și 
Neamurile, Domnul Isus a făcut un singur „om nou“ împăcând pe cei doi 
cu Dumnezeu „ântr-un singur trup“. Când se va sfârși vremea împietririi 
lui Israel, harul va fi luat de la Neamuri, și Israelul va reintra în scenariul 
pe care i l-a pregătit Dumnezeu înainte de întemeierea lumii. Abia atunci, 
mântuirea va avea un caracter mondial, (Isaia 2:2-4) și o mulțime de 
neamuri se vor întoarce la Dumnezeu prin Israel: 

„Așa vorbește Domnul Oștirilor: În zilele acelea, zece oameni 
din toate limbile neamurilor vor apuca pe un Iudeu de poala 
hainei, și-i vor zice: „Vrem să mergem cu voi; căci am auzit că 
Dumnezeu este cu voi!“ (Zaharia 8:23).

Vremea bisericii se întinde între ziua de Cinzecime (Rusalii) în care 
Duhul Sfânt s-a pogorât peste credincioșii în Isus Hristos adunați la 
rugăciune și ziua Răpirii pe care nu o știe nimeni, dar pe care o așteptăm 
cu înfrigurare. În toată perioada aceasta de timp, Biserica trebuie să 
trăiască în lume ca o mărturie despre Dumnezeu și ca o chemare adresată 
tuturor oamenilor, indiferent de rasă, sex, stare socială sau cultură. Totuși 
noi știm că nu va exista o biserică mondială ca un rezultat al convertirii 
tuturor oamenilor (Matei 24:14). Din această cauză, „Biserica catolică“ 
(care înseamnă tocmai o Biserică în care trebuiesc incluși toți oamenii) 
este o utopie periculoasă. Convertirea Neamurilor întregi rămâne 
privilegiul lui Israel. Biserica are o chemare individuală adresată „la orice 
făptură“ (Marcu 16:15) și ea va reuși să „facă ucenici din toate neamurile “ 
(Matei 28:19) ca o pârgă a marelui seceriș din vremea sfârșitului.

Unde este însă astăzi Biserica adevărată și de ce sunt peste tot așa 
de multe „biserici“? Dacă avem încredere în cuvintele Domnului Isus, 
ajungem la concluzia că Biserica se află și astăzi pe mâini tot atât de bune 
ca și acum aproape 2.000 de ani când ucenicii din Ierusalim puneau lumea 
în uimire cu curajul și cu înfăptuirile lor. 

„Eu voi zidi Biserica Mea“,  a spus Domnul, „și porțile 
Locuinței morților nu o vor birui“ (Matei 16:18).

Soarta adevăratei biserici a lui Hristos nu s-a hotărât niciodată în 
Sinoade, Congrese sau Adunări Legislative. Capul nevăzut al Bisericii 
locuiește în cer, așezat la dreapta măririi lui Dumnezeu. Domnul Isus 
Hristos are astăzi „toată puterea în cer și pe pământ“ (Matei 28:18). Trupul 
Său spiritual, Biserica nu este lăsată în voia valurilor: „Iată că Eu sunt cu 
voi în toate zilele, până la sfârșitul veacului“ (Matei 28:20). Să umblăm 
deci sub călăuzirea Lui minunată!



17

Biserica adevărată există și astăzi. Ea iși împlinește mereu aceiași 
misiune de a fi „lumina lumii“ și „sarea pământului“ (Matei 5:13-14). 
Nebăgată în seamă și nesocotită adesea în calculele mai marilor acestei 
lumi, Biserica trăiește și Capul ei încă își mai „cunoaște oile pe nume“ 
(Ioan 10:1-16). Convins de această realitate, apostolul Pavel scria în 2 
Timotei 2:19: 

„Totuși temelia tare a lui Dumnezeu stă nezguduită, având 
pecetea aceasta: Domnul cunoaște pe ceice sunt ai Lui“.

Se spune adesea că mulțimea pestriță de biserici de astăzi nu arată 
progresul bisericii. Dar eu cred că și în această situație se vede ceva din 
înțelepciunea cu care Dumnezeu își împlinește planuriile. Dacă Biserica 
ar fi una din punct de vedere organizatoric, ea s-ar amesteca foarte repede 
în treburile acestei lumi. Experiențele trecutului au dovedit cu prisosință 
acest lucru. Dumnezeu nu dorește însă ca Biserica să alcătuiască o 
împărăție terestră. Cetățenia noastră trebui să rămână „ân ceruri“. Destinul 
Împărăției terestre rămâne un prerogativ al Israelului și el și-l va împlini 
atunci când la conducerea Statului se va instala însuși Mesia.

În plan uman, atacul Diavolului și neânțelepciunea noastră ne lipsesc 
de „părtășia duhovnicească“ care ar trebui să se manifeste între diferitele 
Biserici. Nici una și nici cealaltă însă nu-L împiedică pe Dumnezeu 
să-și ducă la îndeplinire planul. Oriunde se vestește Cuvântul curat al 
Evangheliei și oriunde oamenii intră sub sângele și sub domnia lui Hristos 
există Biserica cea adevărată. Oriunde se produce „nașterea din nou“ și 
„viețuirea în neprihănire“ există Biserica cea nemuritoare. 

De 2.000 de ani, Diavolul seamănă în aria lumii neghina lui, dar slavă 
Domnului, grâul se înmulțește și „Cel ce are puterea sâ facă să crească“ 
este la lucru. Lumea stricată de astăzi nu a intrat deocamdată într-o 
deplină putrefacție tocmai pentru că încă „sarea pământului“ este prezentă. 
Întunerecul nu s-a lăsat de tot, pentru că încă mai este aici „lumina lumii“. 

4. Biserica locală în vremea apostolică
Scriptura ne pune la dispoziție numeroase texte care ne arată, direct 

sau indirect, existența și modul de funcționare al bisericiilor locale din 
perioada apostolică. 

În Faptele Apostolilor 2:1, chiar înainte de Rusalii, se poate citi că cei 
credincioși „erau toți împreună în același loc“. Remarcați? Nu ni se spune 
că ucenicii erau „mulți“ sau „câțiva“, ci „toți“. Ei își cunoșteau cu precizie 
numărul și știau când lipsea cineva sau când nu lipsea nimeni.

Aceiași activitate ordonată de ținere a avidenței o observăm în Faptele 
Apostolilor 2:41: 



18

„Cei ce au primit propovăduirea lui au fost botezați; și în 
ziua aceea, la numărul ucenicilor s-au adus aproape trei mii de 
suflete“. 

Cineva i-a numărat pe toți aceștia. Nu ni se spune despre „o mare 
mulțime“ sau despre „câteva mii de suflete“. A fost acolo cineva care a 
constatat că fuseseră „aproape trei mii de persoane“ !

În Faptele Apostolilor 2:47 ni se spune iarăși că: „Domnul adăuga în 
fiecare zi la numărul lor pe cei ce erau mântuiți“.

În Faptele Apostolior 4:23 este scris că, după ce li s-a dat drumul, Petru 
și Ioan „s-au dus la ai lor“. Ei au știut locul unde să meargă și aceasta arată 
că exista un fel de loc în care se aduna Biserica (probabil casa mamei lui 
Ioan Marcu).

Despre existența unei forme de organizare locale vorbește și pasajul 
din Faptele Apostolior 4:32-37.

„Mulțimea celor ce crezuseră era o inimă și un suflet. 
Niciunul nu zicea că averile lui sunt ale lui, ci aveau toate de 
obște... Căci nu era niciunul printre ei, care să ducă lipsa; toți cei 
ce aveau ogoare sau case, le vindeau, aduceau prețul lucrurilor 
vândute și-l puneau la picioarele apostolilor; apoi se împărțea 
fiecăruia după cum avea nevoie...“.

Ținând seama de numărul creștinilor din Ierusalim, performanța celor 
care au organizat acea biserică este extraordinară: „Căci nu era niciunul 
printre ei care să ducă lipsă“. 

Evidența și cunoașterea nevoilor fiecăruia erau desăvârșite. „Apoi se 
împărțea fiecăruia după nevoie“.

Primul accident în funcționarea bisericii locale din Ierusalim îl 
găsim relatat în Faptele Apostolilor 6:1-6. Paradoxal, cauza principală a 
incidentului a fost tocmai succesul extraordinar al lucrării:

„În zilele acelea, când s-a înmulțit numărul ucenicilor, evreii 
care vorbeau grecește, cârteau împotriva evreilor, pentru că 
văduvele lor erau trecute cu vederea la împărțeala ajutoarelor de 
toate zilele“ (Faptele Apostolior 6:1).

Dimensiunile lucrării depășiseră numărul și capacitatea lucrătorilor. 
Cum au rezolvat apostolii problema? Nu suprimând orice formă de 
organizare și nici cu o mai puțină organizare, ci cu mai multă. În ocazia 
aceea, biserica locală din Ierusalim a promovat în structura ei încă șapte 
oameni cărora li s-a dat numele și slujirea de „diaconi“.

Dar bisericile locale nu au existat numai la Ierusalim. În Faptele 
Apostolior 13:1-3 ni se vorbește despre biserica din Antiochia. Și această 



19

adunare avea deja o structură foarte bine conturată în care funcționa o 
pluralitate de lideri:

„În Biserica din Antiochia erau niște prooroci și învățători: 
Barnaba, Simon, numit Niger, Luciu din Cirena, Manaen, care 
fusese crescut împreună cu cârmuitorul Irod și Saul“ (Faptele 
Apostolilor 13:1). 

Din mijlocul acestora, Duhul Sfânt i-a chemat pe Saul (Pavel de 
mai târziu) și pe Barnaba să plece din Biserică și să devină misionari și 
întemeietori de noi biserici locale.

În toate călătoriile lui, Pavel a predicat, a convertit și a înființat biserici. 

„Și am căutat să vestesc Evanghelia acolo unde Hristos nu 
fusese vestit, ca să nu zidesc pe temelia pusă de altul“ (Romani 
15:20). 

Când nu a avut destul timp ca să organizeze el însuși o structură locală 
a Bisericii, Pavel a plecat mai departe, dar de fiecare dată el a lăsat în 
urma lui un colaborator însărcinat cu organizarea și creșterea celor care 
crezuseră:

„După cum te-am rugat la plecarea mea în Macedonia, să 
rămâi în Efes, ...“ (1 Timotei 1:3).

„Te-am lăsat în Creta, ca să pui în rânduială ce mai rămâne 
de rânduit, și să așezi prezbiteri în fiecare cetate, după cum ți-am 
poruncit“ (Tit 1:5).

Alteori a revenit el însuși în locuri din care plecase, pentru a corecta 
biserici locale greșite în doctrină sau în organizare:

„Astfel, frații mei, când vă adunați să mâncați, așteptați-vă 
unii pe alții. Dacă-i este foame cuiva, să mănânce acasă, pentru ca 
să nu vă adunați spre osândă. Celelalte lucruri le voi rândui când 
voi veni“ (1 Corinteni 11:34). 

Uneori, bisericile locale din primul veac au trecut prin crize sfâșietoare 
: „ânvățători mincinoși“ (Faptele Apostolior 20-29:30; Galateni 4:17-20; 
5:12; 1:8), „erezii nimicitoare“ (Galateni 4:11; Iuda 8-16, „curvie“ (1 
Corinteni 5) „procese publice între credincioși“ (1 Corinteni 6), „lupte 
de partide“ (1 Corinteni 11:18), „idolatrie păgână“ (2 Corinteni 6:14-
18; 1 Corinteni 10:19-27), „lideri corupți sau firești“ (3 Ioan 9-10), 
„persecuție“ (1 Petru 5:8-9; Galateni 3:4). De fiecare dată însă, bisericile 
au supraviețuit, ieșind biruitoare:

„Voi, copilașilor, sunteți din Dumnezeu; și i-ați biruit, pentru 
că Cel ce este în voi, este mai mare decât cel ce este în lume“ (1 
Ioan 4:4).



20

Oriunde au existat credincioși, au existat biserici locale. Bine sau rău 
organizate, pricepute sau mai puțin cunoscătoare, ele au funcționat din plin 
ca veritabile „ambasade“ ale lui Dumnezeu într-o lume ostilă (2 Corinteni 
5:20), iar sfaturile apostolilor pentru cei credincioși au fost întodeauna: 
„Strângeți rândurile !“:

„Să ținem fără șovăire la mărturisirea nădejdii noastre, căci 
credincios este Cel ce a făcut făgăduința. Să veghem unii asupra 
altora, ca să ne îndemnăm la dragoste și la fapte bune. Să nu 
părăsim adunarea noastră, cum au unii obicei; ci să ne îndemnăm 
unii pe alții, și cu atât mai mult, cu cât vedeți că ziua se apropie“ 
(Evrei 10:23-25).

Cei care au părăsit bisericile locale, au fost în majoritatea cazurilor cei 
care nu aveau, de fapt, nici un motiv să se afle acolo:

„Ei au ieșit din mijlocul nostru, dar nu erau dintre ai noștri. 
Căci dacă ar fi fost dintre ai noștri, ar fi rămas cu noi; ci au ieșit, 
ca să arate că nu toți sunt dintre ai noștri“ (1 Ioan 2:19).

5. Lecții ale trecutului
Este adevărat că, din datele pe care ni le pune la dispoziție un studiu 

al bisericilor din vremea apostolică, nu putem extrage un tipar clar și unic 
pentru biserica locală.  Aceasta nu înseamnă însă că bisericile acelea nu au 
fost organizate. De fapt, organizarea bisericilor locale, ca și organizarea 
tuturor formelor vii de viață, nu se bazează pe forme fixe sau pe tipare, 
ci pe principii vitale. Așa cum corpul funcționează armonios adaptându-
și activitățile în jurul unor principii clare și indispensabile (trebuie să ne 
hrănim, să dormim, să ne spălăm, să avem viață socială, etc.) și biserica 
locală își organizează activitățile adaptându-le principiilor fundamentale 
pe care le-au respectat toate bisericile din toate timpurile.

Trebuie să distingem clar între principiu și formă. Principiul aduce 
viața și o întreține în cele mai bune condiții, forma se adaptează realităților 
de timp, societate și resurse. Principiul rămâne mereu același, forma 
trebuie să se schimbe. A ține la forme înseamnă a renunța de multe ori la 
principii și asta este întodeauna în detrimentul vieții (vezi anexa nr. 1).

Principiile de bază ale bisericilor locale, așa cum le putem studia 
noi în cărțile Noului Testament, sunt cuprinse în textele din Matei 28:19 
și Faptele Apostolilor 2:42. La fiecare dintre aceste principii de bază îi 
corespund o mulțime de forme, alese în funcție de condiții, de necesități și 
nu o dată , în funcție de ... posibilități.

1. Principiul evanghelizării lumii - Biserica lui Hristos trebuie să 
se preocupe de mântuirea celor pierduți. Ea trebuie să găsească cele mai 



21

bune și mai eficace metode pentru a vesti Evanghelia „la orice făptură“.

2. Principiul maturizării credincioșilor - Mărturia Bisericii este 
mărturia celor credincioși. De aceea, fiecare nou convertit trebuie să fie 
„ânvățat“. Biserica are această datorie: „Învățați-i tot ce v-am poruncit“. 
Unde să fie învățați cei convertiți (în Seminarii, acasă sau în Biserică), cât 
să dureze procesul de învățare, care sunt cele mai bune metode de trans-
mitere a învățăturii, și multe alte astfel de „forme“ rămân la latitudinea 
Bisericii și pot fi oricând schimbate.

3. Principiul trăirii în părtășie - Trupul lui Hristos este alcătuit 
din mădulare unite între ele, sănătoase și slujindu-se reciproc: „Ei stăruiau 
în legătura frățească“ (Faptele Apostolilor 2:42). Creștinii trebuie să aibe 
părtășie ! Formele prin care este pus în practică acest principiu sunt infinit 
de variate. Unde să se adune, cât timp să stea împreună, ce formă să aibe 
clădirile, care să fie programul întâlnirilor lor, cine să conducă cutare pro-
gram și cine să conducă celălalt, etc. sunt „forme“ necesare, dar neimpor-
tante în ele însele.

4. Principiul amintirii lucrării Domnului Isus - Biserica nu 
poate exista în afara lucrării mântuitoare a lui Hristos. ‑„Să faceți aceasta 
spre amintirea Mea“ a spus Mântuitorul despre Cina Domnului. Pavel a 
adăugat : „Căci n-am avut de gând să știu între voi altceva decât pe Hristos 
și pe El răstignit“ (1 Corinteni 11:25 2:2). Biserica trebuie să practice 
„frângerea pâinii“. De câte ori să facă aceasta într-o lună, ce fel de pâine 
să aleagă, cum să frângă pâinea, etc. , rămân iarăși „forme“ necesare,dar 
neimportante în ele însele. Condițiile în care trebuie luată Cina Domnului 
trebuiesc hotărâte în funcție de călăuzirea specifică pe care Domnul o dă 
fiecărei biserici locale în parte.

5. Principiul închinăciunii - „Ei stăruiau ... în rugăciuni“ (Faptele 
Apostolilor 2:42). Biserica există pentru proslăvirea lui Dumnezeu. Toată 
ființa și activitatea unei biserici locale trebuie subordonate acestui scop. 
NU este esențial câtă participare este la serviciul unei biserici locale, dar 
este esențial câtă închinăciune este în programul acela. Duhul dă viață, 
dar slova (forma) omoară. Istoria greșelilor Bisericii este și istoria biseri-
cilor care s-au obișnuit într-atât de mult cu forma, încât n-au mai observat 
că între timp viața dispăruse. Bisericile acelea au fost atât de mult lipite 
de formă, încât viața a trebuit să le părăsească și să se stabilească în alte 
„tipare“, socotite multă vreme „eretice“. Trebuie să spunem că „istoria 
reformelor“ nu a fost niciodată istoria transformării vieții religioase“ (cum 
susțin criticii atei), ci istoria re - „formelor“, adică istoria succesiunilor 
de crize provocate de cei care, confundând forma cu conținutul, au trebuit 
să fie lăsați în urmă de o biserică energică, militantă și mereu egală cu ea 



22

însăși. Un alt lucru pe care trebuie să-l spunem despre viața bisericilor 
locale este că ne aflăm în perioada de „construcție“. Grupurile locale 
de credincioși sunt deocamdată numai părți componente „ân devenire“ 
așezate în marele ansamblu al Bisericii universale. Din punctul lui Dumne-
zeu de vedere, Biserica este deja desăvârșită prin faptul că a fost câștigată 
de Domnul Isus la Cruce:

 „Cum a iubit și Hristos Biserica și s-a dat pe Sine pentru 
ea, ca s-o sfințească, după ce a curățit-o prin botezul cu apă prin 
Cuvânt, ca s-o înfățișeze înaintea Lui această Biserică, slăvită, 
fără pată, fără zbârcitură sau altceva de felul acesta, ci sfântă și 
fără prihană“ (Efeseni 5:25-27) .

În practică, bisericile locale se află în etapa de „sfințire și curățire prin 
Cuvânt“. Apostolul Pavel scria cu încredere deplină: 

„Sunt încredințat că Acela care A ÎNCEPUT în voi această 
bună lucrare, O VA ISPRĂVI... “ (Filipeni 1:6)

În Efeseni, capitolul 4 vorbește despre Biserică în termeni de creștere: 
‑ „Din El, tot trupul... își primește creșterea,... și se zidește în dragoste“. 
(Efeseni 4:16),‑ așa că nu trebuie să cădem în disperare ori de câte ori 
observăm greșeli, nedesăvârșiri și inconsistențe în bisericile locale. 
Domnul Isus a spus: ‑„Eu voi zidi Biserica Mea și porțile Locuinței 
morților nu o vor birui“ (Matei 16:18) Cel ce face lucrarea este așadar, 
Domnul Isus Însuși, iar noi trebuie să fim extrem de prudenți atunci când 
ne exprimăm asupra felului în care El lucrează.

Cu imperfecțiunile din Biserica locală este la fel ca și cu cele care 
se manifestă în viața spirituală a oricărui credincios. Noi știm că Hristos 
lucrează în noi prin Duhul Sfânt și că are ca scop să ne transforme după 
chipul și asemănarea Lui. Același Duh Sfânt este la lucru și în biserica 
locală. Scopul Lui este s-o aducă la o desăvârșită frumusețe morală și s-o 
maturizeze în „adevăr“. Ne aflăm însă încă în plin proces de construcție. 
Lucrarea nu s-a terminat, așa că nu trebuie să ne fie rușine să ne 
recunoaștem imperfecțiunile. Ar fi total neînțelept să ne așteptăm să găsim 
undeva o biserică locală perfectă. Din „sfinți în devenire“, nu se poate 
clădi decât o biserică „în devenire“. Cu toate acestea, ținta fiecărei biserici 
locale trebuie să rămână „Biserica desăvârșită“, căci Dumnezeu este El 
însuși la lucru și El nu se va mulțumi cu jumătăți de măsură.



23

ÎNVĂȚĂTURA APOSTOLILOR

1. Importanța și rolul apostolilor.
2. Sistemul de învățătură al apostolilor.
3. Biserica locală și asemănările ei.
4. Biserica locală și revelația divină..
5. Biserica locală și Împărăția lui Dumnezeu..
6. Biserica locală și tainele împărăției.

1. Importanța și rolul apostolilor

„Căci am primit de la Domnul ce v-am învățat și anume că...“   
(1 Corinteni 11:23 ).

Noul Testament este cartea Bisericii, tot așa cum Vechiul Testament 
este cartea poporului evreu. Nimeni nu poate înțelege care este originea, 
menirea și destinul Bisericii dacă nu citește mai întâi scrierile Noului 
Testament. În paginile lor este cuprins un sistem de învățătură și de 
practică creștină unic. Valoarea textului cărților Noului Testament nu poate 
fi întrecuă de nici o altă scriere din lume. Totuși, foarte puțini oameni au 
răbdarea și dorința să se aplece asupra paginilor sfânte pentru a afla ce 
dorește Dumnezeu de la oameni în epoca actuală.

Autorul Noului Testament este însuși Dumnezeu care a inspirat 
oamenii aleși special pentru a scrie un mesaj de har către omenirea 
pierdută (2 Petru 1:21). Autorii umani ai Noului Testament sunt, direct sau 
indirect, apostolii. De fapt, am putea spune, fără să greșim, că acestei cărți 
creștine i s-ar putea da și un alt nume. În loc să i se spună Noul Testament i 
s-ar putea foarte bine spune: „Cartea care cuprinde învățătura apostolilor“.



24

Cine au fost acei oameni cărora Dumnezeu le-a făcut o cinste așa de 
mare 

În limba greacă, numele de apostol („apostolos“) se aplica unui trimis 
special cu misiunea de a reprezenta o putere sau o autoritate și de a 
reorganiza și administra domeniul care intrase sub o nouă stăpânire. Acest 
sens îl găsim în limbajul lui Pavel în 2 Corinteni 5:20: 

„Noi dar, suntem trimiși împuternicici ai lui Hristos; și ca 
și cum Dumnezeu ar îndemna prin noi, vă rugăm fierbinte, în 
Numele lui Hristos: Împăcați-vă cu Dumnezeu !“ 

Apostolii au fost deci un grup special dăruit de Dumnezeu Bisericii 
pentru a-L reprezenta în mod special pe El și pentru a pune în lumină 
bazele fundamentale ale învățăturii și practicii Bisericii creștine.

Cronologic, apostolii au fost primii slujitori în Biserică 
Activitatea lor a fost „să înceapă“ și să pună temelia Bisericii. Rolul 

lor a fost unic și nimeni nu poate pretinde astăzi că este continuatorul lor. 
Aceasta pentru simplul motiv că astăzi nu mai există apostoli. Rolul lor a 
fost necesar numai în perioada de început a Bisericii.

Revelația primită de apostoli a fost unică. Este scris că Domnul Isus 
a stat de vorbă după învierea Sa cu apostolii și că „le-a deschis mintea să 
priceapă Scirpturile“ (Luca 24:45). Ei au fost depozitarii unei înțelegeri 
adânci la care nu avuseseră încă acces niciunul din profeții Vechiului 
Testament. Petru ne spune aceasta în 1 Petru 1:10-12.

Ca apostol al Neamurilor, Pavel a avut și el o revelație specială, despre 
care amintește în Efeseni 3:3-5:

„Prin descoperire dumnezeiască am luat cunoștință de taina 
aceasta, despre care vă scrisei în puține cuvinte. Citindu-le, 
vă puteți închipui priceperea pe care o am eu despre Taina lui 
Hristos, care n-a fost făcută cunoscută fiilor oamenilor în celelalte 
veacuri, în felul cum a fost descoperită acum sfinților apostoli și 
prooroci ai lui Hristos, prin Duhul“.

Despre această realitate se vorbește și în Romani 16:25-26.

Apostolii au avut o autoritate unică 
Dumnezeu a certificat lucrarea apostolilor însoțind-o cu „tămăduiri, 

minuni și semne“ (Faptele Apostolilor 4:30) „Prin mâinile apostolilor se 
făceau multe semne și minuni în norod“ (Faptele 5:12). 

Pavel, pentru o vreme controversat ca apostol, se apăra pe sine și își 
apăra mesajul făcând apel la aceiași certificare pe care Dumnezeu a dat-o 
celor chemați ‑să-l reprezinte în lucrarea de început a Bisericii:



25

 „Am ajuns nebun; voi m-ați silit. Dar voi trebuia să mă 
lăudați: căci, măcar că nu sunt nimic, totuși cu nimic n-am fost 
mai prejos de acești apostoli așa de minunați. Semnele unui 
apostol le-ați avut printre voi în toată răbdarea, prin semne, puteri 
și minuni care au fost făcute între voi“ (2 Corinteni 12:11-12).

Apostolii au avut o lucrare unică. Rolul unic al apostolilor a constat 
în așezarea modelului de învățătură și de practică pentru Biserică. 
Asemănând biserica cu o clădire, apostolul Pavel plasează lucrarea 
apostolilor la început, la punerea temeliei:

„Așa dar, voi nu mai sunteți nici străini, nici oaspeți ai 
casei, ci sunteți împreună cetățeni cu sfinții, oameni din casa lui 
Dumnezeu, zidiți pe temelia apostolilor și proorocilor, piatra din 
capul unghiului fiind Isus Hristos“ (Efeseni 2:19-20).

După cum nimeni nu poate zidi o casă decât deasupra temeliei, nici 
Biserica nu are voie să se abată de la temelia de învățătură și de practică 
stabilită de către apostoli. Tradiții ulterioare, alte scrieri ale altor „sfinți“ 
și tot felul de „bule papale“ sau de hotărâri sinodale nu au ce căuta în 
viața unei biserici creștine. Nimeni nu are voie să facă astăzi lucrare de 
apostol. Revelația divină ne-a fost transmisă prin ei și ea s-a încheiat 
odată cu moartea ultimului dintre ei. Astăzi, nimeni nu are voie să iasă din 
perimetrul circumscris de scrierile apostolice din Noul Testament. 

Apostolii trebuie să aibe o influiență unică asupra Bisericii. 
Preocuparea creștinilor de astăzi trebuie să fie împlinirea învățăturii 
apostolilor. Despre primii creștini este scris că „stăruiau în învățătura 
apostolilor“ (Faptele Apostolilor 2:42).

Astăzi, nimeni nu trebuie să mai umble după o revelație suplimentară 
celei aflate în scrierile Noului Testament. Preocuparea noastră trebuie să 
fie studierea sistematică și regulată a „ceea ce este scris“.

Lucrarea creștină va fi evaluată prin comparație cu învățarea 
apostolilor. Pavel ne spune lucrul acesta în 1 Corinteni 3:10-15:

„După harul care mi-a fost dat, eu, ca un meșter-zidar înțelept, 
am pus temelia, și un altul clădește deasupra. Dar fiecare să ia 
seama cum clădește deasupra. Căci nimeni nu poate pune o altă 
temelie decât cea care a fost pusă, și care este Hristos. Iar dacă 
clădește cineva pe această temelie,... lucrarea fiecăruia va fi dată 
pe față; ziua Domnului o va face cunoscută,...“

În lucrarea Bisericii nu există loc de îmbunătățiri sau modernizări. 
Trebuie să zidim conform cu temelia care a fost pusă de apostoli. Secretul 
succesului unor biserici este tocmai această dependență totală de Biblie și 
de sfaturile ei.



26

Biserica primară a cunoscut un succes remarcabil într-o perioadă de 
timp relativ scurtă. Dacă este să ne comparăm cu cei de atunci, bisericile 
de astăzi, în ciuda enormelor posibilități technice și technologice, 
înaintează cu pași de melc. Care să fie cauza?

Eu cred că ne-am îndepărtat prea mult de învățătura apostolilor și 
bisericile de azi se organizează și funcționează pe baza tradiției, și nu pe 
temeiul scrierilor Nou Testamentare. Este timpul să ne întoarcem înapoi 
la studiu și la dependența de înțelepciunea Cuvântului lui Dumnezeu. 
Sunt convins că o biserică așezată pe temelia de învățătură și organizare 
descrisă în carțile Noului Testament poate repeta astăzi succesul bisericii 
primare.

 2. Sistemul de învățătură al apostolilor
Pentru că învățătura apostolilor s-a constituit într-un „sistem de 

învățătură“ caracteristic este important să recunoaștem în cuprinsul 
epistolelor metoda de expunere a acestui material.

Apostolii mergeau din loc în loc, formau Biserici, uneori în timp foarte 
scurt, și plecau apoi mai departe lăsând în urma lor un sistem de învățătură 
clar și complect. Cum reușeau ei să parcurgă toată învățătura într-un timp 
record? Care le era secretul?

Dacă vom citi cu atenție epistolele, vom observa că aproape în fiecare 
dintre ele se găsesc trei capitole distincte de învățătură. Se pare că apostolii 
sistematizaseră crezul creștin, reducându-l la trei categorii distincte.

„Acum dar rămân aceste trei: credința, nădejdea și dragostea“ 
(1 Corinteni 13:13).

„CREDINȚA“ - este acea parte a crezului creștin care cuprinde fapte 
și învățături pe care se fundamentează mântuirea. Ea se referea întotdeauna 
la lucrări din trecut. Un exemplu clar este 1 Corinteni 15:1-7.

„NĂDEJDEA“ - este acea parte a crezului creștin care cuprinde 
consecințele finale ale mântuirii. Ea se ocupă cu lucrurile aflate în viitor. 
Un exemplu bun este acela din Romani 8:18-25.

„DRAGOSTEA“ - este acea parte a crezului creștin care cuprinde 
fapte și învățături privitoare la sfințenia vieții creștine. Ea se referea 
întotdeauna la lucrări din timpul prezent. Exemplul cel mai cunoscut este 
acela din 1 Corinteni 13:1-8.

Credință, nădejde și dragoste, sau trecut, viitor și prezent. Ce s-a 
petrecut, ce așteptăm să se întâmple și cum trebuie să trăim știind și 
așteptând aceste lucruri.

Este important să observăm că Pavel spune: „cea mai mare dintre ele 
este dragostea“ (1 Corinteni 13:13). De ce oare?



27

Și credința și nădejdea se ocupă cu lucrări pe care le-a făcut sau le 
va face Dumnezeu însuși. Noi nu avem nici un fel de parte activă în ele. 
Dragostea însă este singura lucrare în care se dovedește loialitatea și 
consacrarea noastră ! Probabil că așa se explică de ce epistolele lui Ioan, 
ultimul supraviețuitor dintre apostoli, sunt epistole ale iubirii în care 
accentul se pune atât de mult pe dragoste.

Bisericile din toate veacurile s-au străduit să alcătuiască tot felul de 
„mărturisiri de credință“, care de care mai complicate. Simplitatea și 
claritatea sistemului de învățătură al apostolilor nu își are însă egal în nici 
unul dintre acestea. Cred că ar fi bine să ne întoarcem cu toții la „manualul 
Biblic“ și să căutăm „să rămânem în învățătura“ atât de eficient și rapid 
răspândită de creștinii primelor veacuri.

Vom parcurge în continuare câteva pasaje în care vom vedea cum 
acest sistem simplu al apostolilor era folosit pentru: inițierea, funcționarea 
și evaluarea viețuirii creștine. Pentru inițiere să luăm exemplul Bisericii 
din Tesalonic. În Faptele Apostolilor capitolul 17:1-10 ni se arată cum 
apostolul Pavel a ajuns în acest oraș după ce a trecut în Europa din Asia 
Mică. În acest oraș funcționa deja o Sinagogă a iudeilor, așa că Pavel s-a 
grăbit să se ducă acolo, „după obiceiul său“ (v.2). Romani 9:1-5 ne explică 
motivele pentru care Pavel frecventa încă Sinagogile evreilor.

Timp de aproximativ trei săptămâni, apostolul a fost relativ bine primit 
și ascultat de evrei, dar după această perioadă, evreii care nu au crezut în 
propovăduirea lui au început să-l prigonească. Totuși „unii dintre ei și o 
mare mulțime de greci temători de Dumnezeu și multe femei de frunte au 
crezut și au trecut de partea lui Pavel“ (Faptele Apostolilor 17:4).

Probabil că apostolul a mai petrecut un timp oarecare împreună cu 
acest grup nou de convertiți, dar foarte curând „iudeii care nu crezuseră“ 
au căutat să pună mâna pe Pavel și pe Sila ca să-i omoare. Din acest motiv 
„frații au trimis îndată, noaptea, pe Pavel și pe Sila la Berea“ (Faptele 
Apostolilor 17:10).

Din această relatare reiese clar că Pavel nu a putut petrece decât un 
timp foarte scurt în Tesalonic. Totuși, când după o bucată de timp le scrie 1 
Tesaloniceni el spune:

 „Știți iarăși că am fost pentru fiecare din voi, ca un tată 
cu copiii lui: vă sfătuiam, vă mângâiam și vă adeveream“ (1 
Tesaloniceni 2:11). 

„Știți, în adevăr, ce învățături v-am dat prin Domnul Isus“ (1 
Tesaloniceni 4:2).

În 2 Tesaloniceni Pavel le aduce aminte lucrurile învățăte de la el: „Nu 
vă aduceți aminte cum vă spuneam lucrurile acestea, când eram încă la 
voi?“ (2 Tesaloniceni 2:5)



28

Este clar că preocuparea lui Pavel a fost ca să dea Tesalonicenilor 
„întreg planul lui Dumnezeu“ într-un timp foarte scurt. Chiar și 
evenimentele viitoare privind venirea Domnului fuseseră deja discutate.

Care pastor sau învățător de astăzi s-ar gândi să discute aceste lucruri 
cu niște proaspăt convertiți? Câți dintre predicatorii de astăzi se încumetă 
să discute în adunări despre „venirea Domnului nostru Isus Hristos și 
strângerea noastră laolaltă cu El“ (2 Tesaloniceni 2:1)?

Sistematizarea crezului creștin în capitolele despre credință, nădejde 
și dragoste l-au ajutat de minune pe Pavel să spună ceea ce avea de spus 
într-un timp record.

Aceiași preocupare o observăm la Pavel și față de Biserica din Efes:

„Știți că nu am ascuns nimic din ce vă era de folos, și nu 
m-am temut să vă propovăduiesc și să vă învăț înaintea norodului 
și în case,... căci nu m-am ferit să vă vestesc tot planul lui 
Dumnezeu“ (Faptele Apostolilor 20:20,27).

În ceea ce privește funcționarea și evaluarea vieții creștine din 
Bisericile primare, sistemul „credința, nădejdea și dragostea“ a fost 
întrebuințat aproape în toate epistolele Noului Testament.

O Biserică era considerată echilibrată numai dacă toate trei capitole de 
învățătură erau respectate:

„Mulțumim lui Dumnezeu... căci am auzit depre credința 
voastră în Hristos Isus, și despre dragostea pe care o aveți față de 
toți sfinții, din pricina nădejdii care vă așteaptă în ceruri și despre 
care ați auzit mai înainte în cuvântul adevărului Evangheliei“ 
(Coloseni 1:3-5).

Uneori, bisericile intrau în stări de criză și Pavel le scria scrisori pentru 
a le ajuta să-și recapete echilibrul duhovnicesc. De fiecare dată el folosește 
cele trei virtuți ale crezului apostolic.‑Iată de exemplu cazul Bisericii din 
Efes: 

„De aceea și eu, de când am auzit despre credința în Domnul 
Isus care este în voi și despre dragostea voastră pentru toți sfinții, 
nu încetez să aduc mulțumiri pentru voi, când vă pomenesc în 
rugăciunile mele. Și mă rog ca Dumnezeul Domnului nostru 
Isus Hristos, Tatăl slavei, să vă dea un duh de înțelepciune și de 
descoperire, în cunoașterea Lui, și să vă lumineze ochii inimii, 
ca să pricepeți care este nădejdea chemării Lui, care este bogăția 
slavei moștenirii Lui în sfinți, ... (Efeseni 1:15-18).

Aproape toate epistolele sunt compuse pe un anumit schelet care 
respectă succesiunea „credința, nădejdea și dragostea“. În prima parte, 



29

epistolele conțin învățături privitoare la credința și la nădejdea creștină, 
pentru că în cea de a doua parte să se concentreze asupra unor sfaturi și 
învățături privitoare la dragoste, ca relație de viață între cei credincioși.

Apostolul Petru scrie 1 Petru cu intenția de a-i întări pe credincioșii 
aflați în prigoană și după ce amintește despre: „credința și nădejdea“ lor 
(1 Petru 1:21), continuă cu sfaturi pentru o trăire în consacrare și loialitate 
față de Dumnezeu, ambele fiind manifestări ale „dragostei“ !

3. Biserica Locală și asemănările ei
Conceptul despre Biserică este cheia care ne ajută să înțelegem 

atât relația credinciosului cu Dumnezeu prin Hristos, cât și relația 
credinciosului cu frații săi din lume.

A. Metafore folosite în Noul Testament pentru a descrie Biserica 
preluate din Vechiul Testament unde descriau Israelul.

O soție (Osea; Efeseni 5:25-32; Apocalipsa 19:7-9)
O vie (Isaia 5; Ioan 15:1-8)
O turmă (Isaia 40:11,12; Ioan 10:1-16)

B. Metafore folosite doar aluziv în Vechiul Testament pentru a descrie 
Israelul 

O împărăție (Coloseni 1:13; Romani 14:17)
O familie (Romani 8:16; Evrei 2:11)
O clădire (Efeseni 2:20-22)

C. Singura metaforă fără echivalent în Vechiul Testament este:
Un trup (1 Corinteni 12; Romani 12:1-16. Biserica are o poziție unică 

în Hristos, ea nu este o organizație și nici o clădire, în sens fizic, ci este 
părtășia unor oameni chemați să alcătuiască un trup comun cu Hristos).

4. Biserica Locală și revelația divină
Cuvântul latin „revelatio“ înseamnă „descoperire, arătare de sine“ și 

este folosit în creștinism pentru a desemna acțiunea prin care Dumnezeu a 
hotărât să intre în legătură cu oamenii.

Un text foarte interesant din Luca 19:10 ne spune că oamenii nu-L 
pot găsi pe Dumnezeu pentru că sunt „pierduți“. Numai Dumnezeu 
poate schimba ceva din această situație, dacă El Însuși se hotărăște să se 
„descopere pe Sine“ oamenilor pornind astfel în căutarea lor.



30

Revelația dumnezeiască este cuprinsă în natură, în conștiința umană și 
mult mai explicit în Biblie.

Vorbind despre revelație trebuie să spunem că ea este:
1. Generală - există anumite lucruri la care au acces toți oamenii. 

Despre această realitate vorbește Pavel în Romani 1:18-32 și Romani 2:14-
16.

2. Limitată - aceasta însemnând că Dumnezeu păstrează anumite 
lucruri secrete pe care nu ni le va descoperi decât în veșnicie și poate chiar 
și acolo El va păstra taine pentru El Însuși. Texte care ne comunică această 
realitate sunt Iov 15:18 și Deuteronom 29:29.

3. Specială - aceasta însemnând că anumite lucruri au fost comunicate 
de Dumnezeu numai anumitor oameni care au fost aleși special pentru 
anumite scopuri. Acesta a fost cazul poporului evreu și în special al 
profeților. Amos 3:7 și Psalmii 25:14 sunt sugestive în această direcție.

4. Tainică - aceasta însemnând că Dumnezeu a hotărât să țină ascunse 
anumite lucruri pentru o perioadă de timp și numai după aceea să le facă 
cunoscute oamenilor. Biserica Noului Testament este beneficiara unor 
astfel de taine care, deși au fost conținute parțial în Vechiul Testament nu 
au putut fi înțelese de oamenii din vechime. 1 Petru 1:10-12 și Romani 
16:25,26 vorbesc foarte clar despre aceasta.

Un pasaj semnificativ se află și în Matei 13. Iată de exemplu versetele 
16 și 17: 

„Ferice de... voi... vă spun că mulți prooroci și oameni 
neprihăniți au dorit să vadă lucrurile pe care le vedeți voi și nu 
le-au văzut, și să audă lucrurile pe care le auziți voi și nu le-au 
auzit“. 

Ca și versetul 35: 

„Voi vorbi în pilde, voi spune lucruri ascunse de la facerea 
lumii“.

Capitolul 12 din cartea lui Daniel este un alt text care ilustrează 
revelația tainică. La „plinirea vremii“, apostolii și proorocii au fost folosiți 
de Dumnezeu pentru a descoperi Bisericii această revelație tainică.

5. Biserica locală și Impărăția lui Dumnezeu
Biserica nu trebuie confundată cu forma finală a Împărăției lui 

Dumnezeu. Aceasta a fost la început și greșala apostolilor (Faptele 
Apostolilor 1:6). Domnul Isus a vorbit despre Împărăție cu ucenicii Săi 
înainte de înălțarea Sa la cer (Faptele Apostolilor 1:3), dar din cauză ca 
Israelul L-a refuzat pe Mesia, instaurarea Împărăției a fost amânată. Noi ne 
aflăm acum în vremea Bisericii.



31

Ce este atunci Biserica? Ea este o formă tainică a Împărăției. În timp 
ce le vorbea evreilor în pilde neânțelese, Domnul Isus avea grijă să-i ia 
deoparte pe ucenici și să le explice înțelesul ascuns pentru că lor „le fusese 
dat să cunoască tainele Împărăției cerurilor“ (Matei 13:11).

Biserica este o avanpremieră a Împărăției. La scara redusă, tot ce se 
va întâmpla în Împărăție se întâmplă astăzi în inimile credincioșilor. Ei 
experimentează acum: pacea Împărăției, bucuria Împărăției, călăuzirea 
lăuntrică a Împărăției, biruința asupra Diavolului, și natura neprihănită a 
Împărăției.

Necunoscută și nebăgată în seamă, Biserica este astăzi cea mai 
redutabilă „asociație secretă“ din câte au cunoscut vremurile. Apostolul 
Ioan exclamă: ‑„Lumea nu ne cunoaște, pentru că nu L-au cunoscut nici pe 
El“ (Ioan 3:1).

Că Biserica este într-un anume sens „Împărăție“, dar că nu este 
veritabila Împărăție se vede și din compararea următoarelor două texte din 
Noul Testament: Matei 5:9 și Apocalipsa 1:5,6. În primul, Domnul Isus 
învață Biserica să se roage; ‑„Vie Împărăția Ta“ și de aproape două mii 
de ani Biserica repetă această proclamare. În cel de al doilea, Ioan scrie: 
„A lui,... care a făcut din noi o Împărăție și preoți pentru Dumnezeu, Tatăl 
Său“.

Împărăția în forma ei tainică va înceta să mai existe după perioada 
necazului cel mare, la a doua venire a Domnului Isus, când Împărăția va 
fi proclamată public și instaurată cu putere, („... în zilele în care îngerul 
al șaptelea va suna din trâmbița lui, se va sfârși taina lui Dumnezeu, după 
vestea bună (Evanghelia) vestită de El robilor Săi proorocilor“ (Apocalipsa 
10:7). Până atunci, Biserica este reprezentanta lui Dumnezeu pe pământ și 
în ea sunt depozitate „tainele Împărăției“.

6. Biserica locală și tainele Împărăției
Aceste taine sunt cunoștințe care aparțin numai credincioșilor, căci 

mesajul creștin nu este primit astăzi de lume. El este pentru „iudei o 
pricină de poticnire și pentru Neamuri o nebunie“ (1 Corinteni 1:23). Iată 
pe scurt tainele revelate de apostoli Bisericii:

A. Taina întrupării  - Coloseni 2:2 și 2:9 ca și Timotei 3:16 vorbesc 
despre această de neânchipuit întrupare a Creatorului în dimensiunile cre-
ate (Vezi și anexa: „Minunea Veacurilor“).

B. Taina locuirii lui Hristos în noi - Credinciosul nu este numai 
răscumpărat, ci și îndumnezeit prin natura născută din Hristos în el. Texte 
relativ cunoscute sunt:  Coloseni 1:26-27 și  mai  ales 2 Tesaloniceni 1:10.

C. Taina împietririi lui Israel - Biserica nu este Israel și Israelul 



32

nu este scos definitiv din planul lui Dumnezeu. Motivele împietririi lui 
Israel, durata acestei stări și revenirea Israelului sunt descrise larg de Pavel 
într-o aparentă polemică cu Biserica îngâmfată și disprețuitoare (vezi 
Romani 9,10 și 11:7, 25).

D. Taina fărădelegii - Este amintită în 2 Tesaloniceni 2:7 și se va 
manifesta cu toată puterea odată cu apropierea sfârșitului.

E. Taina Babilonului cel Mare - Este istoria unui sistem de or-
ganizare politico-religioasă începută în istoria timpurie a omenirii și cu o 
revenire surprinzătoăre în vremurile din urmă (Apoc. 17:5-7).

F. Taina Bisericii - Amintită în Apocalipsa 1:20 și nebăgată în seamă 
de lumea care preferă să stea „ân întunerec“.

G. Taina răpirii - Eveniment șocant (1 Tesaloniceni 4:15-19) care va 
năuci întreaga omenire și o va prăbuși într-o spirală fatală de neascultare și 
răzvrătire, răsplătite cu o serie de pedepse cumplite „cum n-a fost niciodată 
de la începutul lumii până acum și nici nu va mai fi“ (Matei 24:21).

H. Taina Bisericii ca Mireasă - În plin pasaj despre viața de 
familie, Pavel introduce această temă prezentând-o drept „mare“ (Efeseni 
5:22- 32). După răpire, Biserica va merge la Nunta Mielului (Apocalipsa 
19:7-9).

I. Taina Bisericii ca Trup (Efeseni 1:9, 3:3, 5-6,9) - Este cea 
mai mare dintre toate tainele. Dumnezeu își formează un trup - din iudei 
și din Neamuri, din bogați și săraci, învățăți și neânvățați, bărbați și femei, 
robi și slobozi.

Epistola către Efeseni este tratatul depre Biserică ca și trup al lui 
Hristos. În capitolele 1 la 3 se găsește învățătura despre trup, iar în cele 
de la 4 la 6 se găsește descrisă viața și interacțiunea în trupul lui Hristos. 
Primul verset din Epistolă prezintă credincioșii „ân Hristos“. Noi nu numai 
că am ajuns să credem în Hristos ci suntem așezați de Dumnezeu „ân 
Hristos“. ‑„În El avem viața, mișcarea și ființa“ (Faptele Apostolilor 17:27) 
(vezi și Corinteni 12:12).



33

SFINȚIREA CREDINCIOȘILOR

1. Biserica locală și desăvârșirea sfinților
2. Metode și instrumente pentru desăvârșirea sfinților
3. Încercarea credinței - metodă de creștere spirituală

1. Biserica locală și desăvârșirea sfinților
În predica rostită pe munte (Matei 5-7), Domnul Isus spune :

 „Voi fiți dar desăvârșiți cum și tatăl vostru cel ceresc este 
desăvârșit“ (Matei 5:48). 

La prima vedere această proclamare pare imposibil de atins. Totuși 
planul lui Dumnezeu cu noi este desăvârșirea noastră. El a început această 
lucrare și nu se va opri până ce nu o va duce până la capăt. Încă din 
veșnicie, Dumnezeu a hotărât ca noi să devenim asemenea Lui, iar istoria 
omenirii este istoria unui plan în care Creatorul lucreăză la desăvârșirea 
creaturii Sale. 

Când vorbim despre „desăvârșire“ este bine să avem în vedere că acest 
termen este folosit în Biblie în trei sensuri distincte.

A. Desăvârșirea pozițională - Când o persoană îl primește pe 
Domnul Isus, ea devine chiar în clipa aceea „desăvârșită“ din punct de ve-
dere pozițional.  „ ... Noi propovăduim printre cei desăvârșiți“ (1 Corinteni 
2:6). 



34

Autorul epistolei către Evrei scrie: 

„Căci printr-o simgură jertfă El a făcut desăvârșiți pentru 
totdeauna pe cei ce sunt sfințiți“ (Evrei 10:14). 

La convertire, cel credincios primește o nouă poziție, fiind așezat în 
trupul lui Hristos și fiind părtaș neprihănirii pe care o răspândește Hristos 
asupra celor spălați în sângele Lui. Dacă imediat după convertire ar urma 
clipa morții, credinciosul ar intra direct în prezența lui Dumnezeu, căci 
poziția lui în Hristos îi asigură desăvârșirea.

B. Desăvârșirea finală -   În Evrei 12:23 citim despre: „duhurile 
celor neprihăniți, făcuți desăvârșiți“.  Ioan scrie: „ ... știm că atunci când 
se va arăta El, vom fi ca El, pentru că Îl vom vedea așa cum este“ (1 Ioan 
3:2). 

Când cel credincios va ajunge acasă la Dumnezeu, el va intra 
într-o stare specială numită „desăvârșirea finală“. Știind acest lucru, 
apostolul Pavel scrie: „Nu că am și câștigat premiul, sau că am și ajuns 
desăvârșit,...“ (Filipeni 3:12) 

Această stare urmând să fie atinsă „la învierea din morți“ (Filipeni 
3:11).

C. Desăvârșirea practică - Pozițional și ca finalitate, credinciosul 
este „desăvârșit“, dar practica vieții de zi cu zi îl arată a fi foarte departe 
de o „trăire în desăvârșire“. Între desăvârșirea pozițională și desăvârșirea 
finală se găsește desăvârșirea practică, sau desăvârșirea ca proces de 
devenire și de creștere în asemănare cu Hristos: „ ... în vederea lucrării de 
slujire, până vom ajunge toți... la starea de om mare, la înălțimea staturii 
plinătății lui Hristos,... să creștem în toate privințele, ca să ajungem la Cel 
ce este Capul, Hristos“ (Efeseni 4:11-15).

Moartea și învierea lui Hristos fac posibile desăvârșirea pozițională 
și desăvârșirea finală. Viața lui Hristos în noi face posibilă atingerea 
desăvârșirii practice. (vezi Anexa no.3 și Anexa no.4)

Întreaga chemare a vieții creștine este aceea a creșterii. „Ca să nu mai 
fim copii...“ (Efeseni 4:14). 

Fiecare clipă trecută ar trebui să măsoare o schimbare calitativă din 
bine în mai bine și din mai bine în perfecțiune.

În toate epistolele Noului Testament se poate vedea că între aspectul 
pozițional și aspectul practic trebuie să existe o corelare dinamică. Întreaga 
experiență creștină trebuie să ne ajute să devenim practic ceea ce suntem 
deja pozițional. Pentru fiecare adevăr pozițional, există în textul epistolelor 
un îndemn corespunzator pentru punerea lui în practică.

Iată o listă cu astfel de exemple:



35

POZIȚIONAL    PRACTIC
2 Petru 1:3-4
Efeseni 1:3
Coloseni 2:10
Evrei 10:14

2 Petru 1:5-8
Efeseni 4:1 
2 Timotei 3:17
Coloseni 4:12; Evrei 13:20-21

Vii spiritual   Trăiți ca atare
Efeseni 2:1,4-5
1 Ioan 4:9
Ioan 11:25; 14:19
Fapte 17:28

Filipeni 1:21 
Galateni 2:20
Romani 6:11-13
Tit 2:12

Morți față de păcat Nu mai dați păcatului
Efeseni 1:7 Romani 8:1

Făcuți neprihăniți  Trăiți în neprihănire
Romani 1:17; 3:21-26; 5:17 2 Timotei 2:22

Cetățeni ai cerului Trăiți ca atare
Filipeni 3:2
Ioan 17:14-16
1 Ioan 5:4-5

1 Ioan 2:15
Coloseni 3:1-2
Iacov 1:27

Părtași vieții noi Umblați în ea
2 Corinteni 5:17 Romani 6:4

Liberi față de lege  Împlinind legea
Romani 6:14; 7:1-6 Galateni 5:1; Romani 8:4

Răstigniți față de lume  Fugiți de lume
Galateni 1:4; 6:14-15 1 Ioan 2:15-17

Iacov 4:4;

Spălați Spălați-vă
Ioan 15:3
1 Ioan 1:7,9

2 Corinteni 7:1
Filipeni 4:8

În Hristos   Rămâneți în El
Efeseni 1:3,10; 2:6,13 1 Ioan 2:28

Făcuți una   Trăiți în unitate
Efeseni 4:4-6; 1:9,10
1 Corinteni 12:13

Efeseni 4:3
Ioan 17:21

Părtași Duhului Sfânt  Predați-vă Duhului
1 Corinteni 6:19-20
Romani 8:9

Efeseni 5:18; 4:30
1 Tesal. 5:19; Galateni 5:25

Plini de dragoste Deci iubiți!
Romani 5:5
1 Ioan 2:5
1 Ioan 5:1

1 Petru 1:22; 4:8
Ioan 13:34-35
1 Ioan 3:18

  	



36

2. Metode pentru desăvârșirea sfinților
Procesul de dobândire a desăvârșirii practice se numește în Biblie 

„sfințirea celor credincioși“, sau mai pe scurt „creștere“. Acest proces este 
continuu și trebuie să fie în atenția tuturor celor ce se preocupă de mersul 
bun al Bisericii: 

„Urmăriți pacea și sfințirea fără de care nimeni nu va vedea pe 
Domnul“ (Evrei 12:14).

Cel mai potrivit text pentru studierea procesului de creștere a 
credincioșilor în Trupul lui Hristos este fără îndoială Efeseni 4:1-16. 
Pentru o mai ușoară înțelegere, iată o scurtă exegeză a acestui pasaj:

1. Scopul procesului de creștere. Capitolul 4:1 - „să vă purtați 
într-un chip vrednic de chemarea pe care ați primit-o“.

2. Locul creșterii. Capitolul 4:4 - „Este un singur Trup“ - în Bi-
serica locală

3. Inițiatorul creșterii. Capitolul 4:4-6 - „Un singur Duh“ care 
cheamă la mântuire și așează în inimă nădejdea. v.4

„Un singur Domn“ în care trebuie să credem și cu care trebuie să ne 
identificăm. v.5

„Un singur Dumnezeu și Tată al tuturor“ care guvernează întregul 
proces. v.6

Versetele acestea ne arată că întreaga Sfânta Treime este angajată în 
procesul de creștere al copiilor lui Dumnezeu. Versetul 6 reia întreaga 
schemă definind rolul fiecăreia dintre persoanele Sfintei Treimi:

Dumnezeu Tatăl: ‑„care este mai presus de toți“
Dumnezeu Fiul: ‑„care lucrează prin toți“
Dumnezeu Duhul Sfânt: ‑„care este în toți“
Creșterea celor credincioși (sau desăvârșirea sfinților) este o 

preocupare primordială a lui Dumnezeu Însuși. De fapt, fără Dumnezeu nu 
ar fi posibilă nici un fel de creștere. Nimeni nu poate crește, dacă nu crește 
de la Dumnezeu: 

„Eu am sădit, Apolo a udat, dar Dumnezeu a făcut să 
crească; așa că nici cel ce sădește, nici cel ce udă nu sunt nimic, 
ci Dumnezeu, care face să crească... Voi sunteți ogorul lui 
Dumnezeu, clădirea lui Dumnezeu“ (1 Corinteni 2:8,9).

Singura garanție a reușitei procesului de creștere stă în faptul că 
Dumnezeu este Acela care inițiază creșterea: 



37

„Sunt încredințat că acela care a început în voi această lucrare 
bună, o va isprăvi...“ (Filipeni 1:6)   (Vezi Anexa nr.9‑)

4. Instrumentele lucrării de creștere. Capitolul 4:7-12 - „oa-
meni cu daruri“ ‑v.7,8 ; „și El a dat pe unii apostoli, pe alții prooroci, pe 
alții evangheliști, pe alții păstori și învățători“ ‑v.11; „pentru desăvârșirea 
sfinților, în vederea lucrării de slujire pentru zidirea Trupului lui Hristos“ 
v.12

În plan uman, Dumnezeu se folosește în lucrarea sa, de slujitori dați 
Bisericii. Ei sunt conducte prin care se revarsă asupra Bisericii energia 
spirituală necesară pentru creșterea duhovnicească.

5. Ținta finală a creșterii. Capitolul 4:13,15 - „până vom ajunge 
la... starea de om mare, la înălțimea staturii plinătății lui Hristos“ ‑v.13; „să 
creștem în toate privințele, ca să ajungem la Cel ce este Capul, Hristos“. 
v.15

6. Pericolul lipsei de creștere. Capitolul 4:14 - „ca să nu mai fim 
copii, plutind încoace și încolo, purtați de orice vânt de învățătură“ v.14a; 
„prin viclenia oamenilor și prin șiretenia lor în mijloacele de amăgire“ 
‑v.14b

Lipsa de creștere produce o viață dezorientată și dezordonată, iar cel 
necrescut este oricând o pradă ușoară în mâna celor folosiți de diavol 
pentru a duce în rătăcire. (vezi Anexa nr.5)

7. Dinamica procesului de creștere. Capitolul 4:16-17 - Închei-
erea pasajului este o recapitulare a tuturor celor spuse anterior:

„Din El“ - inițiatorul și sursa
„tot trupul, bine închegat și strâns legat“ ‑- locul creșterii
„prin ceea ce dă fiecare încheietură“ - instrumentele creșterii 
„potrivit cu lucrarea fiecărei părți în măsura ei“ - instrumentele 

creșterii
„își primește creșterea și se zidește în dragoste“ - schimbare în 

devenire asemenea Lui. 
Metodele folosite de Dumnezeu pentru creșterea noastră sunt multiple. 

Cele mai folosite par a fi:
a. Încercări și suferințe. (Iacov 1:2-4; 1 Petru 5:10)
b. Cuvântul lui Dumnezeu. (1 Petru 2:2; 1 Timotei 3:16,17) 
Pentru că este cea mai dureroasă dintre toate, se cuvine să spunem ceva 

mai mult despre „încercările“ prin care-Și trece Dumnezeu copiii.



38

3. Încercarea credinței - metodă de creștere spirituală.
Pentru tratarea acestui subiect, ne vom opri asupra textului din Iacov 

1:1-4, dar mai înainte de a ne apuca de lucru se cuvine să spunem câteva 
cuvinte despre întreaga epistolă și despre interesantul ei autor.

În cazul epistolelor Noului Testament, epistola lui Iacov ocupă un loc 
special și controversat. Pentru cei care înțeleg prin Noul Testament doar 
o chemare la mântuire, conținutul scrisorii lui Iacov este greu de înțeles 
și dificil de armonizat cu doctrina mântuirii prin har și fără fapte. Martin 
Luther, marele reformator german, considera mesajul lui Iacov nedemn de 
a sta alături de celelalte cărți ale Noului Testament și caracteriza întreaga 
scriere drept o epistolă „de paie“, făcând aluzie desigur la „judecata 
focului“ din 1 Corinteni 3, în care „faptele bune“ vor fi mistuite ca 
„lemnul, fânul și trestia“.

Noi știm însă că Noul Testament nu este numai o chemare la mântuire. 
El este mult mai mult decât așa ceva. Scrierile ‑nou-testamentale se 
adresează și celor care au primit deja evanghelia, învățându-i „să-și ducă 
până la capăt mântuirea, în frică și cutremur“.

Dumnezeu nu ne-a mântuit numai de pedeapsa cuvenită pentru păcat. 
El vrea să continue în cei credincioși mântuire de sub puterea păcatului, 
pentru ca într-o bună zi să ajungem să trăim „binecuvântata noastră 
nădejde“: mântuirea din prezența păcatului și strămutarea noastră într-o 
lume în care va domni neprihănirea („nimic întinat nu va intra acolo“).

Cititorul Noului Testament trebuie să fie conștient că mântuirea nu 
este doar un eveniment unic legat de ceasul acceptării lui Isus Hristos 
ca mântuitor, ci mai mult, ea este un proces continuu început atunci, 
continuat în lucrarea de sfințire și încununat „ân ziua aceea“ cu lucrarea de 
proslăvire, când tot ce este muritor în noi va fi îmbrăcat în nemurire.

În acest context epistola lui Iacov este una din cele mai prețioase 
scrieri ale Noului Testament. Cine vrea să o înțeleagă bine trebuie să țină 
în minte faptul că ea nu este adresată celor necredincioși spre a le oferi 
mântuirea, ci, așa cum scrie în versetul 1: „celor douăsprezece seminții ale 
lui Israel care... “ 

Destinatarii acestei epistole, scrise cam prin anii 46-49 după Hristos, 
erau evreii care se convertiseră în Ierusalim în urma predicilor lui Petru și 
a mărturiei celorlalți apostoli, (Fapte 2:41) și care trăiau acum răspândiți 
peste tot din pricina prigoanei stârnite de Saul din Tars (Fapte 12:1). Că 
aceștia erau deja creștini, o dovedește faptul că deși epistola este scrisă 
unor evrei, ea nu pomenește nimic despre Sabat, Templu, tăiere împrejur, 
jertfa suficientă a lui Hristos, sau alte subiecte caracteristice pseudo-
creștinilor șovăelnici din comunitățile evreiești. Evreii aceștia cărora le-a 
fost destinată epistola știau deja ceea ce trebuiau să știe. Creștinismul lor 
fusese deja definit la Ierusalim, la picioarele apostolilor. Acum venise 



39

ceasul ca ei să fie testați practic, în șuvoiul vieții, sub prigoană, printre 
lovituri și binecuvântări. Conținutul epistolei este corespunzător unei 
asemenea situații, punând accentul nu pe ceea ce trebuie să fie știut, ci pe 
ceea ce trebuie să fie făcut de cei ce sunt mântuiți ai Domnului.

Cine este autorul care se încumetă să scrie o astfel de epistolă?
Numele lui este Iacov, „rob al lui Dumnezeu și al Domnului Isus 

Hristos“. Acest om nu poate fi în nici un caz Iacov, fratele lui Ioan, fiul 
lui Zebedei, căci el murise chiar în timpul prigoanei care-i împrăștiase 
pe evrei din Ierusalim (Fapte 12:1,2). Autorul epistolei nu este altul 
decât Iacov, fratele de corp al Domnului Isus, cel mai vârstnic dintre 
toți frații Domnului (Matei 13:55; Fapte 1:14; 1 Corinteni 15:7). Sceptic 
și necredincios în tot timpul vieții pământești a Mântuitorului, Iacov a 
fost convins de divinitatea Domnului Isus Hristos după înviere, când s-a 
întâlnit personal cu El.

Nu trebuie să-l judecăm prea aspru pe Iacov pentru zăbăvnicia 
credinței lui, căci dacă ne gândim bine, nu este prea ușor să crezi că fratele 
tău mai mare, fiul aceleiași mame pe care o ai și tu, poate fi în același timp 
și Fiu al Dumnezeului celui viu și adevărat. Oricum ar fi fost, șovăiala lui 
a fost compensată de devotamentul și respectul cu care s-a pus în slujba lui 
Isus Hristos după convertire. La începutul epistolei el se numește pe sine: 
‑„Iacov, rob al lui Dumnezeu și al Domnului Isus Hristos“. 

Din textul Scripturii înțelegem că Domnul Isus s-a arătat în mod 
deosebit lui Iacov după înviere și că poziția ocupată de el în biserica 
primară a fost aceea de „episcop“ sau „presbiter“ (1 Corinteni 15:7; Fapte 
12:17; 15:13). Este greu de înțeles cum a putut Iacov să fie promovat așa 
de repede în fruntea Bisericii. Probabil că Domnul Isus l-a impus celorlalți 
apostoli, sau probabil că experiența lui de viață acumulată în viețuirea 
alături de Isus în familie l-a îndreptățit în ascensiunea lui. În orice caz 
Iacov nu face în tot cuprinsul epistolei lui nici cea mai ușoară aluzie la 
amănunte autobiografice care i-ar fi fost favorabile.

Ceva din caracterul hotărât pe care l-a avut acest om se vede din 
stilul clar și direct al epistolei. Iacov nu se pierde în introduceri și nici nu 
argumentează prea mult. El merge direct la subiect, punând foarte repede 
degetul pe rană și nesfiindu-se să sfătuiască cu toată puterea și cu toată 
autoritatea. În epistola lui sunt aproximativ 50 de expresii imperative. Se 
vede de la sine că pentru Iacov, între teorie și practică, nu existau pași 
intermediari. Caracterul său hotărât și devotat s-a exteriorizat perfect în 
cele cinci capitole, ale căror temă principală este: „Cine se numește creștin 
trebuie neapărat să ducă o viață creștină“, sau în limbajul autorului: ‑„Cine 
știe să facă bine (nu „un bine“ cum se citește adeseori, greșit) și nu-l face 
săvârșește un păcat“ (Capitolul 4:17).



40

Tema epistolei lui Iacov este: „Încercări pentru credința cea vie“ 
sau „Încercări pentru probarea și desăvârșirea adevăratei credințe“. Așa 
cum am spus deja, Iacov nu se adresează celor care trebuie să ajungă la 
credință, ci celor care mărturisesc deja că o au. Este foarte clar că el nu 
se ocupă nici de rădăcinile credinței, nici de structura ei, preferând să 
stăruiască asupra roadelor pe care trebuie să le producă adevărata credință.

Fără a se pierde în detalii, Iacov trece după un simplu salut de: 
„Sănătate!“ la cea dintâi temă a epistolei: „Încercarea credinței“. Lipsa 
oricărui preambul, ne arată autoritatea de care se bucura Iacov ca lider al 
Bisericii din Ierusalim și hotărârea cu care el veghea la starea spirituală 
a credincioșilor de atunci. De fapt scopul cu care își scrie Iacov epistola 
este ilustrat de salutul de la început: „Sănătate!“. Preocuparea principală 
a autorului este starea spirituală a celor credincioși, sănătatea credinței 
și credincioșiei lor. Nici un doctor nu pierde prea mult timp la ușa casei 
la care a fost invitat să îngrijească pe cineva. El întreabă repede: Unde 
este? Apoi intră, consultă, prescrie tratamentul și pleacă, însumând într-o 
singură urare întreaga sa preocupare și vocație: „Sănătate!“.

„Încercări ale credinței“ sau „Încercări ale credincioșilor? Ce sunt 
acestea? Prilejuri de cădere sau de biruință? Pricini de întristare sau motive 
de bucurie? Și apoi, care trebuie să fie atitudinea noastră față de ele? Să 
căutăm să scăpăm cât mai repede de ele, sau să le primim cu bunăvoință ca 
pe un dar venit de la Domnul? Iată ce spune Iacov: 

„Fraţii mei, să priviţi ca o mare bucurie când treceţi prin 
felurite încercări, ca unii care ştiţi că încercarea credinţei voastre 
lucrează răbdare. Dar răbdarea trebuie să-şi facă desăvârşit 
lucrarea, pentru ca să fiţi desăvârşiţi, întregi şi să nu duceţi lipsă 
de nimic. 

Dacă vreunuia dintre voi îi lipseşte înţelepciunea, s-o ceară de 
la Dumnezeu, care dă tuturor cu mână largă şi fără mustrare, şi ea 
îi va fi dată. 

Dar s-o ceară cu credinţă, fără să se îndoiască deloc, pentru 
că cine se îndoieşte seamănă cu valul mării, tulburat şi împins 
de vânt încoace şi încolo. Un astfel de om să nu se aştepte să 
primească ceva de la Domnul, căci este un om nehotărât şi 
nestatornic în toate căile sale“ (Iacov 1:2-8).

Analizând ceea ce spune iacov putem trage câteva concluzii:

1. Încercările sunt ocazii de triumf, nu de tragedie (tristețe)
Pentru a ajunge la această concluzie este bine să ne uităm mai de 

aproape la ceea ce înseamnă de fapt încercările. Este bine de știut că 
toate produsele destinate folosirii, trebuie să treacă printr-un proces de 
„âncercare“. Ele trebuiesc „testate“. Prin felul în care se comportă sub 



41

încercări, ele își câștigă încrederea sau neâncrederea noastră. Perioada 
de încercări este un timp de îmbunătățiri succesive și substanțiale. 
De exemplu, cauciucurile automobilelor sunt încercate în perioada 
„probelor“ prin tot felul de solicitări. Aceste solicitări verifică măsura 
în care, materialele din care sunt făcute cauciucurile, sunt demne să le 
încredințăm viața celor ce vor circula în viitor cu mașina. Prin încercări 
succesive, fabrica de cauciucuri auto ajunge la cea mai bună compoziție a 
materialului din care se vor face amvelopele.

Transatlanticul „Queen Mary“ a trebuit să fie supus la probe grele 
înainte de a pleca în prima cursă. Nimănui nu i-a trecut prin cap că ar fi 
mai bine să-l încarce cu pasageri și să-l încerce punându-l de la început 
să treacă Atlanticul ! Constuctorii l-au supus întâi la probe în danele 
șantierelor navale, iar apoi l-au încercat în curse scurte pe lângă coastele 
insulei britanice.

Cauciucurile nu sunt încercate ca să fie aruncate la gunoi, ci pentru a 
ajunge cauciucuri de performanță. Transatlanticul „~ueen Mar]“ n-a fost 
testat pentru a se renunța la el, ci pentru a fi lăsat apoi să înfrunte valurile 
și furtunile, ducând la liman viețile acelora ce i- au pășit cu încredere pe 
punte.

Încercările produselor au ca scop să se descopere natura și calitățile lor. 
Măsura în care ele corespund se numește „induranța“. În limba română, 
versetul 2 amintește despre „răbdare“, dar sensul cel mai apropiat de 
intenția lui Iacov este „durabilitate“. Încercarea credinței noastre are ca 
scop îmbunătățirea capacității noastre de a „ândura“, iar capacitatea de a 
îndura măsoară creșterea și maturizarea credinței noastre.

Dumnezeu lucrează cu unicate. Putem spune că așa cum nu există 
nici măcar două frunze de stejar identice, tot așa, Dumnezeu vrea ca doi 
credincioși să fie identici. Din această cauză:

2. Încercările sunt „felurite“ (v. 2)
Ele sunt adaptate naturii noastre și specificului pe care vrea Dumnezeu 

să-l imprime personalității noastre. Există încercări specifice pentru bărbați 
și altele specifice pentru femei; există încercări pentru tineri, încercări 
pentru adulți și încercări pentru cei în vârstă. Încercările pot diferi și în 
natura lor. Pot fi încercări ale răbdării, încercări ale mândriei, ale dragostei, 
ale nădejdii, etc.

Un alt lucru pe care-l înțelegem din mesajul lui Iacov este că:

3. Încercările sunt inevitabile (v. 2)
Ele mărturisesc preocuparea constantă cu care Dumnezeu ne crește și 

ne îngrijește. Am putea adăuga faptul, că multe încercări vin pe neașteptate 
și adesea în locurile în care ne așteptam cel mai puțin. Această realitate 



42

dovedește cât de puțin ne cunoaștem pe noi înșine și cât de bine ne 
cunoaște Dumnezeu fiecăruia, punctele slabe.

Care este reacția noastră caracteristică atunci când trecem prin 
încercări? Care este reacția corectă?

4. Plini de bucurie sau în mrejele deznădejdii?
Iacov le spune celor credincioși să privească drept „o mare bucurie“ 

atunci când trec prin felurite încercări. Ce să însemne aceasta? Să însemne 
oare că trebuie să ne bucurăm de încercări? Bine dar, cine se poate veseli 
atunci când se află sub presiunea lor? Să fie oare o exclamație retorică din 
partea lui Iacov? Să fie oare un îndemn la ipocrizie? Nicidecum.

Iacov nu ne spune să ne bucurăm de încercare în sine. Așa ceva nu se 
poate. Ceea ce vrea el de la noi este să ne bucurăm de ceea ce știm că este 
în spatele încercărilor. Reacția noastră este în funcție de ceea ce „știm“: 
„Ca unii care știți... “, spune el în versetul 3. Viața nu trebuie să ne ia prin 
surprindere. Îndemnul lui Iacov este să punem în practică ceea ce știm. 
Înțelepciunea procesului de creștere prin care ne trece Dumnezeu este 
desăvârșită. Știind aceasta putem ajunge la bucuria anticipării scopului lui 
Dumnezeu cu viața noastră. La fel a trăit și Hristos. El „a suferit crucea, a 
disprețuit rușinea... “ „pentru bucuria care-i era pusă înainte“ (Evrei 12:2).

Cei credincioși știu că încercările fac parte din procesul de creștere, 
de maturizare. Dumnezeu ne vrea desăvârșiți. Despre un marinar care 
știe totul despre navigație și despre nave se spune că poate fi admis în 
corpul de marină ca începător, dar numai după ce ani de zile a trecut prin 
încercări și furtuni grele se poate spune despre el că este un adevărat „lup 
de mare“ experimentat. Nu se poate ajunge experimentat fără trecerea prin 
experiențe și tot așa nu poți ajunge „âncercat“ fără să treci mai întâi prin 
vâltoarea „âncercărilor“.

5. Să căutăm să trecem „prin“ încercări sau „pe lângă“ ele?
Cel mai bun sfat pe care îl poate primi un creștin este acesta: 

„Așteaptă-te să fii încercat în punctele cele mai slabe“. Nu te mai întreba 
de ce ți s-a întâmplat „tocmai ție“, ci bucură-te că Dumnezeu lucrează 
exact acolo unde suporți mai greu încercarea. Locul acela este locul în care 
Dumnezeu vrea să te crească, să te desăvârșească.

Există oameni care ar vrea să fie crescuți fără disciplinare și fără 
încercări. Așa ceva însă nu se poate. Blocurile de metal se trec prin filiere 
care le imprimă forma dorită. Mai întâi ele sunt așezate în fața acestor 
filiere, iar apoi se exercită asupra lor o presiune puternică pentru a le face 
să treacă prin deschiderea filierelor. Dacă am întreba blocul de metal: „Vrei 
să capeți profilul acesta frumos?“ „Vrei să devii un ornament, un decor sau 
o piesă folositoare?“ El ne-ar răspunde: „Sigur că da.“ „Atunci acceptă să 
treci prin filierele acestea. Lasă-mă să pun presiune asupra ta și să te ajut 



43

să iei forma dorită“. Există creștini care de ani de zile nu cresc pentrucă ori 
de câte ori sunt puși în fața încercărilor ei caută să scape de ele, în loc să 
accepte să treacă „prin“ ele.

„Ferice de cel ce rabdă ispita. Căci după ce a fost găsit bun, va primi 
cununa vieții, pe care a făgăduit-o Dumnezeu celor ce-L iubesc“.

„Doamne, Dumnezeul mântuirii mele, aprinde focul încercărilor prin 
care trebuie să trec și lasă să sufle asupra mea vântul puterii Tale. Înmoaie-
mă, mestecă-mă, frământă-mă, împinge-mă și trage-mă. Fă-mă să trec 
prin filierele devenirii mele; aruncă-mă în ger și pune-mă la loc fierbinte; 
ia-mă așa cum sunt și fă-mă așa cum mă vrei Tu să fiu. Sunt lutul docil în 
mâinile Tale de Maestru. Sunt bucuros să mă lucrezi Tu, căci știu de acum 
că vrei să mă faci asemenea Ție. Mulțumesc pentru această chemare. Sunt 
flămând după acest destin. Facă-se de aceea numai voia Ta. Amin“.

6 Primejdia căderii în ispită pe timpul încercărilor
Este bine să știm că în textul original, Iacov folosește același cuvânt 

pentru a numi și „âncercarea“ și „ispita“.
Sensul în care trebuie înțeles acest cuvânt (peirasmon), este dat 

de fiecare dată de sensul contextului în care se află. În prima parte a 
capitolului 1 se vorbește despre planul pe care îl are Dumnezeu cu cel 
credincios și despre procesul de creștere înspre „cununa vieții“ prin 
maturizarea interioară. În textul grec, acest context face ca „peirasmon“ să 
capete sensul de „âncercare“ și el definește acțiunile prin care Dumnezeu 
lucrează devenirea noastră în procesul de creștere.

Începând cu versetul 13 însă, Iacov ne avertizează despre un pericol 
major la care suntem expuși atunci când trecem prin încercări: Diavolul 
poate folosi aceste situații pentru a ne face să cădem în păcat. În acest 
context, „peirasmon“ trebuiește tradus prin „ispită“ și el definește acțiunea 
prin care Satan se folosește de slăbiciunile firii noastre pământești pentru 
atragerea noastră în cursa păcatului. Scopul lui final este „moartea“ noastră 
despre care se vorbește în versetul 15.

Oscar Șilde obișnuia să spună: „Mă pot împotrivi la orice în afara 
ispitelor.“ („pot rezista la orice, numai la ispite, nu“). Urmând același 
raționament oamenii obișnuiesc să privească ispitele drept ocazii 
inevitabile de cădere ajungând să dea vina pe Dumnezeu pentru că le 
îngăduie. Iacov se ridică împotriva unei astfel de gândiri în versetul 13: 
‑„Nimeni, când este ispitit să nu zică: Sunt ispitit de Dumnezeu.“

Încercarea vine de la Dumnezeu, ispita de la diavolul. Prima are ca 
scop viața, cea de a doua urmărește moartea. Dumnezeu ne încearcă pentru 
creștere, pe când diavolul caută să ne distrugă, folosindu-se de slăbiciunea 
firii noastre pământești. Dumnezeu pune presiune asupra noastră ca să 
ne înalțe, pe când diavolul caută să folosească situația pentru a ne face să 



44

cădem. Putem asemăna această situație cu o răscruce de drumuri. Fiecare 
răscruce are două direcții și două alegeri posibile. Dumnezeu vrea să ne 
ducă pe una dintre ele, diavolul pe cealaltă. Noi suntem cei care facem în 
final decizia.

Iată un exemplu simplu. Dumnezeu ne încearcă în sectorul financiar 
pentru a ne determina și mări încrederea în El. În ceasul de criză noi putem 
spune: „Bine Doamne, am să mă încred în Tine. Știu că Tu vei rezolva 
cumva această problemă.“ În aceeași clipă vine și diavolul și ne șoptește: 
„Știu eu o altă soluție. Ia din gestiune. Fă ceva necinstit de data aceasta. 
Mai târziu vei pune înapoi și nimeni nu va bănui nimica.“ Dumnezeu ne 
încearcă pentru creștere, pe când diavolul ne ispitește pentru distrugere.

Începând cu partea a doua a versetului 13, Iacov ne dă câteva 
argumente pentru care noi nu avem voie să spunem că „suntem ispitiți de 
Dumnezeu.“

Mai întâi este vorba de sfințenia lui Dumnezeu. „Dumnezeu nu poate fi 
ispitit să facă rău“ (v.13b). Răul nu are ce căuta alături de sfințenia divină. 
„Căci Tu nu ești un Dumnezeu căruia să-I placă răul; cel rău nu poate locui 
lângă Tine“ (Psalmi 5:4). „Ochii Tăi sunt așa de curați, că nu pot să vadă 
răul, și nu poți să privești nelegiuirea !“ (Habacuc 1:13)

Apoi este vorba de improbabilitatea ca ispita să vină din partea lui 
Dumnezeu. ‑„Dumnezeu nu ispitește pe nimeni“ (v.13b). El poate face 
totul și are în stăpânirea Sa totul. Numai cineva care dorește ceva ce nu 
poate obține prin sine însuși, este pus în situația de a apela la altcineva. 
Dumnezeu nu poate fi pus în astfel de situații, de aceea: „El nu ispitește pe 
nimeni.“

Iacov ne ajută să înțelegem mai bine care este procesul ispitei. În 
versetul 14 ni se spune că izvorul ispitei este în natura ființei noastre 
căzute: ‑„Ci fiecare este ispitit, când este atras de pofta lui însuși și 
momit.“ În fiecare dintre noi există înclinația naturală spre păcat. „În păcat 
și nelegiuire m-a zămislit mama mea,“ spune și David (Psalmi 51:5). 
Imaginea pe care ne-au dat-o verbele folosite de Iacov,(„atras“ și „momit“) 
este aceea a unui pește prins în undiță. Scopul pescarului este să scoată 
peștele din elementul lui vital, apa, și să-l aducă în alt element în care îl 
așteaptă moartea.

În versetul 15 ni se spune că există un întreg proces de gestație, prin 
care ispita dă naștere păcatului. Iacov ne spune că pofta „zămislește“. 
Trebuie să înțelegem că ispita nu înseamnă neapărat păcat, ea fiind numai 
un prilej de păcătuire. Nu prima privire căzută la întâmplare pe un obiect 
dorit este păcătoasă, ci revenirea ei, stăruirea în ea, însoțirea privirii cu un 
proces mintal corespunzător, imaginația voluptoasă și anticiparea flămândă 
sunt păcătoase. Toate acestea cer timp și cer mai ales participarea noastră 
activă și consimțită. Ispita este numai un prilej de cădere, pe când păcatul 



45

este acceptarea elaborată a căderii. Păcatul când este „făptuit“, scrie Iacov, 
aduce după sine „moartea“, adică despărțirea de sfințenia lui Dumnezeu și 
privarea de binecuvântările prezenței Sale.

Noi suntem astăzi în situația unui pește care știe ce se ascunde în dosul 
„momelii“ și care sunt intențiile celui ce ne aruncă undița, de aceea Iacov 
ne spune:

„Nu vă înșelați prea iubiții mei frați.“ (v. 16) 

Versetul următor întărește cele spuse mai înainte, amintindu-ne natura 
și intențiile lui Dumnezeu: 

„Orice ni se dă bun și orice dar desăvârșit este de sus, 
pogorându-se de la Tatăl luminilor, în care nu este nici schimbare, 
nici umbră de mutare.“

Scopul lui Dumnezeu cu cei credincioși este încă o dată descris în 
versetul 18: „El de bună voia Lui ne-a născut prin Cuvântul adevărului, 
ca să fim un fel de pârgă a făpturilor Lui.“ În timpul Vechiului Testament, 
pârga era întotdeauna închinată Domnului. Dumnezeu ne-a mântuit de 
păcat prin Cuvântul adevărului, pentru a ne avea pe totdeauna alături de 
Sine în slavă. Dacă El este cel ce ne-a mântuit de păcat, cum ar putea să 
fie tot El cel care să ne ispitească? Un asemenea raționament i se pare lui 
Iacov „o înșelare“. „Duhul lui Dumnezeu ne vrea cu gelozie pentru Sine“, 
ne spune Iacov și siguranța pe care o avem este că celor credincioși le 
putem spune împreună cu apostolul Pavel: 

„Nu v-a ajuns nici o ispită, care să nu fi fost potrivită 
cu puterea omenească de a o răbda. Și Dumnezeu care este 
credincios, nu va îngădui să fiți ispitiți peste puterile voastre; ci 
împreună cu ispita, a pregătit și mijlocul să ieșiți din ea, ca s-o 
puteți răbda.“ (1 Corinteni 10:13)

Într-o cântare creștină se spune:

O, nu-s mai mari ispitele ca harul
ce-l vei primi ca să le poți răbda
căci nu ești pus să urci întâi calvarul,
ci-ntâi primești puterea de-al urca.
Credință se cere, credință, și orice ispite-ai să-nvingi.
Credință, atâta credință, puterea ispitei s-o stingi.

Nu avem nici o scuză ca să cădem în ispită și să ajungem să păcătuim. 
Dumnezeu vrea să ne crească prin încercări. Ori de câte ori El ne arată că 
suntem slabi, n-o face ca să ne batjocorească, ci ca să ne dea posibilitatea 
să-I cerem să ne întărească. S-o facem cu bucurie. 



46

„Încolo fraților întăriți-vă în Domnul și în puterea tăriei Lui.“ 
(Efeseni 6:10) 

„Iar Aceluia care poate să vă păzească de orice cădere, și să 
vă facă să înfățișați fără prihană și plini de bucurie înaintea slavei 
Sale, singurului Dumnezeu, Mântuitorul nostru, prin Isus Hristos, 
Domnul nostru, sa fie slavă, măreție, putere și stăpânire, mai 
înainte de toți vecii, și acum și în veci.“ ‑(Iuda 25)



47

Exersarea darurilor

1. Despre darurile Duhului
2. De ce trebuie să ne identificăm darurile duhovnicești? 
3. Cum să ne identificăm darurile duhovnicești 
4. Greșeli care trebuiesc evitate în problema darurilor 

Biserica locală, darurile și roada Duhului

Voi însă nu mai sunteţi pământeşti, ci duhovniceşti, dacă 
Duhul lui Dumnezeu locuieşte în adevăr în voi. Dacă n-are cineva 
Duhul lui Hristos, nu este al Lui.(Romani 8:9)

Subiectul acesta face parte din sfera relațiilor personale dintre Duhul 
Sfânt și credinciosul în Hristos. În cadrul acestei relații, fiecare creștin 
primește unul sau mai multe daruri duhovnicești și răspunde lucrării 
Duhului Sfânt, rodind duhovnicește.

Ca să ne înțelegem bine de la început, trebuie să subliniem că și 
darurile și roada Duhului Sfânt sunt ... ale Duhului. Nimeni nu se poate 
lăuda cu aceste lucruri pentru că ele aparțin „altuia“.

Al doilea lucru care trebuie spus acum, este că există o mare diferență 
între cele două lucrări ale Duhului. ‑„Darurile“ ne sunt date, în timp ce 
roada este lucrată numai în funcție de predarea noastră. Cu alte cuvinte, 
pentru darurile duhovnicești este responsabil numai Duhul Sfânt („care 
dă fiecăruia cum voiește“ - 1Corinteni 12:11), în timp ce pentru rodirea 
Duhului se cere și participarea noastră.

Există astăzi în mișcarea creștină o goană după „darurile“ duhovnicești, 
care nu ar fi rea dacă nu ar fi însoțită de o completă și vinovată ignorare 



48

a „roadei Duhului“. Nădăjduim că ceea ce vom scrie în continuare să 
clarifice, într-o oarecare măsură, orizontul creștin în viețile celor chemați 
să fie „asemenea lui Hristos“.

1 Despre „DARURILE DUHULUI“.
1. Așa cum le arată și numirea, darurile Duhului nu-l caracterizează 

pe cel ce le primește, ci pe Cel ce le dăruiește. Trebuie înlăturată confuzia 
care amestecă „darurile“ cu „răsplătirile“ dumnezeiești.

ILUSTRAȚIE: Există copii cuminți care primesc daruri sărace pentru 
că părinții lor sunt săraci și există copii obraznici care primesc daruri 
bogate pentru că părinții lor sunt bogați.

2. Darurile Duhului nu ilustrează creșterea. Este normal să fie așa 
deoarece ele Îl caracterizează numai pe Duhul Sfânt.

ILUSTAȚIE: Bradul de sărbători poartă daruri care nu sunt ale lui. 
După ce trec sărbătorile, darurile sunt luate de pe ramuri, iar bradul este 
scos afară și este aruncat la gunoi, pentru că toți își dau seama de lipsa lui 
de valoare.

3. Darurile Duhului Sfânt sunt „instrumente“ de lucru. Duhul Sfânt 
ne pune la dispoziție aceste abilități supranaturale pentru a ne putea face 
părtași lucrării extraordinare a lui Dumnezeu („Și fiecăruia i se dă arătarea 
Duhului în folosul altora“ - 1 Corinteni 12:7; Romani 12:6-8).

4. Darurile Duhului nu trebuiesc cerute. În primul rând a cere un dar 
este o obrăznicie ! Iar în al doilea rând fiindcă ne lipsește înțelepciunea 
de a ști ce să cerem. Darurile Duhului ne sunt necesare nu pentru lucrarea 
noastră, ci pentru lucrarea lui Dumnezeu. Iar noi nu putem ști dinainte ce 
vrea Dumnezeu să facem într-o anumită circumstanță sau pentru o anumită 
perioadă de timp. Dumnezeu ne poate echipa cu daruri diferite în timpuri 
diferite și pentru lucrări diferite. Aduceți-vă aminte de lucrările diferite pe 
care le-a îndeplinit Filip în Samaria și în pustia Gazei (Fapte 8).

ILUSTRAȚIE: Putem asemăna lucrarea lui Dumnezeu cu un șantier 
uriaș în care noii angajați nu pot pretinde cu ce instrumente să lucreze 
sau în ce parte să se așeze. Dacă am cere, să zicem: Un stilou, o geantă și 
hârtie milimetrică, ni s-ar putea răspunde: „Ce vrei să faci cu acestea? Eu 
vreau să te pun să sapi un șanț !“ Nu avem nici priceperea și nici dreptul să 
ne alegem „instrumentele“ de lucru.

5. Darurile Duhului trebuiesc identificate. Lipsa de creștere spirituală 
se manifestă și în ignoranță față de darurile duhovnicești. În multe biserici 



49

nu există destui lucrători, tocmai pentru că nu există oameni care să stea 
înaintea Domnului și să-și identifice lucrarea la care au fost chemați. 
De prea multe ori se aude suspinul: „La noi nu sunt oameni cu daruri 
duhovnicești“.

Această plângere este o ofensă adusă Duhului Sfânt și o cârtire 
împotriva Capului Trupului, Isus Hristos !!! Și iată de ce:

a. Biblia spune că darurile duhovnicești necesare slujirii în Biserică 
sunt repartizate de Duhul Sfânt „așa cum el voiește“ (1 Corinteni 12:11; 
Romani 12:1-8). Orice nemulțumire în problema darurilor este deci o 
reclamație împotriva felului cum lucrează Duhul Sfânt.

b. Efeseni 4:7-11 ne spune că însuși Domnul Isus se îngrijește să dea 
Bisericii slujitori. (“Pe unii apostoli, pe alții prooroci, pe alții evangheliști, 
iar pe alții păstori și învățători„). Criza de lucrători din Biserică nu poate fi 
o criză a resurselor lui Hristos și nici o dovadă de neglijență din partea Lui 
!!! Care să fie adevărul?

După părerea noastră adevărul este că majoritatea credincioșilor din 
biserici trăiesc într-o ignoranță vinovată față de lucrarea lui Hristos în 
Biserică și din cauza lipsei de consacrare, n-au nici un fel de preocupare 
pentru identificarea darurilor duhovnicești încredințate lor. Întrebați direct, 
ei răspund ca și credincioșii din Efes: „Nici n-am auzit că a fost dat......“ 
(Faptele Apostolilor 19:2).

Alteori, lipsa de interes se naște din credința că singurele daruri 
duhovnicești din Biserică sunt cele legate de predicarea Evangheliei și 
că deci singurii care trebuie să le dețină sunt păstorii și cei însărcinați cu 
vestirea Cuvântului. Există însă multe alte daruri duhovnicești date de 
Duhul Sfânt credincioșilor din adunare. De fapt, oricine din adunare a 
primit cel puțin un dar și se cere de la el să-l folosească. Lucrarea Bisericii 
este o lucrare „sfântă“, în care „omenescul“ și „firescul“, oricât de 
strălucite par el,e nu au ce căuta. Din această cauză, pentru fiecare lucrare 
necesară în adunarea sfinților există un dar duhovnicesc corespunzător 
pus la dispoziție de Duhul Sfânt. În Romani 12:6-8 găsim câteva astfel de 
daruri:

- darul proorociei,     		  - darul dărniciei
- darul slujirii,    		  - darul cârmuirii�
- darul învățăturii, 		  - darul milosteniei
- darul îmbărbătării,      �
În 1 Corinteni 7:7 apostolul Pavel spune: „Fiecare are de la Dumnezeu 

darul lui ; unul într-un fel, altul într-altul“.
Alte pasaje care vorbesc despre subiectul nostru sunt: Romani 12:1-8, 

1 Corinteni 12-14, Efeseni 4:7-16, 1 Petru 4:10-11.



50

Multe daruri duhovnicești zac latente în fiecare credincios până în clipa 
în care el se predă cu adevărat în slujirea lui Hristos. Atunci începe de fapt 
„marea aventură“ a lucrării împreună cu Mântuitorul, în care cel chemat 
la lucrare nu se mai măsoară cu măsura posibilităților lui, ci cu măsura 
posibilităților ascunse în Hristos. („pot totul în Hristos care mă întărește“ 
- Filipeni 4:13). Atunci se dezleagă lanțurile închircirii și începe, în toată 
frumusețea ei, creșterea spre asemănarea cu statura plinătății lui Hristos. 
De ce să trăim ca niște sărăntoci când Dumnezeu ne-a îmbogățit „peste 
măsură de mult“ în Hristos?

2. De ce trebuie să ne identificăm darurile duhovnicești?

a. Este o datorie față de Dumnezeu - Dumnezeu nu ne-a dat daru-
rile Sale pentru ca noi să nu le băgăm în seamă, ci pentru ca să le punem 
la lucru. Pavel ne spune că vom fi trași la răspundere pentru ceea ce ni s-a 
încredințat. (1 Corinteni 12:1 și mai ales 1 Timotei 4:14 „nu fi nepăsător 
de darul care este în tine“....). Domnul Isus ne-a spus aceste adevăruri în 
pildele despre poli și talanți (Matei 25:14-30).

b. Este o datorie față de noi înșine - Dumnezeu ne-a făcut astfel 
încât să ne împlinim pe noi înșine în slujirea altora. Fiecare credincios să 
fie un factor activ în familia eternă a lui Hristos. Inactivitatea înseamnă an-
chilozare și moarte. Asemănarea noastră cu Hristos trebuie să se manifeste 
și în felul în care ce consacrăm viața pentru slujirea altora.

c. Este o datorie față de ceilalți - Fiecare dintre noi este o parte 
mică, dar indispensabilă a trupului lui Hristos. Ceilalți credincioși au ne-
voie de slujirea noastră și dacă nu ne facem datoria devenim responsabili 
pentru lipsa lor de creștere spirituală. Darurile duhovnicești ne sunt date 
pentru participarea noastră la lucrarea de zidire a Bisericii. (1 Corinteni 
12:7, Efeseni 4:11-13, 1 Petru 4:10) Ele nu sunt pentru uzul personal.

3. Cum să ne identificăm darurile date de Duhul Sfânt?

a. Prin citirea Bibliei - Studiați diferite pasaje care vorbesc despre 
daruri și vedeți ce ecou găsesc acestea în voi înșivă.

b. Prin rugăciune - Dumnezeu nu ne va lăsa în ignoranță. Să-I 
cerem să ne arate ce așteaptă de la noi înșine.

c. Prin autoanalizare - Gândiți-vă la activitățile din trecut și căutați 
să vedeți în care ați dat maximum de randament în slujirea altora.

d. Prin experimentare - S-ar putea să fim ispitiți să alegem 



51

darurile cele mai spectaculoase, de aceea este bine să nu ne lăsăm purtați 
de preferințele personale. Este bine să ne uităm în jur și să începem cu 
darurile care sunt necesare în Biserica noastră. Pe măsură ce înaintăm în 
lucru este important să fim atenți la reacțiile celorlalți. Iluminarea lăuntrică 
merge de obicei mână în mână cu confirmarea din partea celorlalți. O 
mașină în mers se cârmuiește mult mai ușor decât una care stă pe loc. 
Așteptați-vă să fiți direcționați „din mers“ spre lucrările în care vrea să vă 
așeze Domnul.

e. Prin sfatul altora - Există un fel de înțelepciune colectivă pe care 
a așezat-o Dumnezeu în Biserică. De aceea este bine să stăm de vorbă cu 
ceilalți și să acceptăm părerea lor în identificarea darurilor duhovnicești.

f. Prin împlinire lăuntrică - Dacă alegem bine, vom ajunge să 
simțim curând plinătatea Duhului Sfânt în viața noastră. Ceea ce este 
însoțit de puterea Duhului Sfânt este cu siguranță de la Dumnezeu.

4. Greșeli care trebuiesc evitate în problema darurilor 
Duhului.

a. Nu vă concentrați asupra darurilor duhovnicești, ci asupra slujirii. În 
afara slujirii din Biserică, darurile Duhului rămân fără sens și devin pricină 
de vinovăție înaintea lui Dumnezeu. Aduceți-vă aminte de pilda talanților. 
Talantul ascuns și nefolosit a provocat mânia stăpânului și a atras asupra 
posesorului temporar o pedeapsă necruțătoare. (Matei 25:14-30)

De fapt, cuvântul de ordine printre cei credincioși ar trebui să fie nu 
„ce dar al Duhului ai primit?“, ci „ce faci cu darurile primite?“ Apostolul 
Pavel îi scria tânărului Timotei: ‑„Nu fi nepăsător de darul care este în 
tine.“ (1 Timotei 4:14). Darurile Duhului sunt instrumente care ne fac 
efectivi în lucrare, nu podoabe date pentru lăudăroșenie și pentru divizarea 
Trupului lui Hristos.

b. Nu uitați că Satan, marele falsificator, vă poate pune oricând la 
dispoziție imitații corespunzătoare fiecărui dar al Duhului. (Ex: Dar al 
vorbirii, sentimentalisme ieftine, vorbire în alte limbi... drăcești, vindecări 
trupești... pentru înrobiri sufletești, coborârea focului din cer, scoaterea 
dracilor și câte și mai câte.) Hristos ne- a avertizat că la vremea Judecății 
vor veni mulți și vor zice: ‑„Doamne, Doamne ! N-am proorocit noi în 
Numele Tău? N-am scos noi draci în Numele Tău? Și n-am făcut noi multe 
minuni în Numele Tău?“ Tuturor acestora li se va răspunde: ‑„Niciodată 
nu v-am cunoscut; depărtați-vă de la Mine voi toți care lucrați fărădelege.“ 
(Matei 7:22-23).

Verifictați calitatea dumnezeiască a darurilor duhovnicești, controlând 
dacă nu cumva ele: 



52

- produc dezbinare în Biserică. Adevăratele daruri sunt date pentru 
unificarea și creșterea Bisericii. (1 Corinteni 12:7; 14:19,32,33)

- sunt pietre de poticnire pentru cei necredincioși. Evanghelizarea este 
unul din scopurile principale ale Duhului Sfânt. Nu se poate ca ceea ce 
oferă El să fie împotriva atingerii acestui scop. (1 Corinteni 14:23)

c. Orice activitate creștină trebuie desfășurată pe fondul dragostei. Nu 
întâmplător fiecare dintre pasajele care vorbesc despre darurile Duhului 
este urmat imediat de un pasaj care subliniază importanța dragostei.

DARURI DRAGOSTE
Romani 12:6-8  Romani 12:9-21

1 Corinteni 12 1 Corinteni 13

Efeseni 4:10-15 Efeseni 4:14-16

1 Petru 4:10-11 1 Petru 4:8-9

În ierarhia valorică a lui Dumnezeu, darurile Duhului măsoară ceea ce 
putem eventual face, dar numai dragostea măsoară ceea ce, cu siguranță, 
suntem.

d. Nu căutați darurile în ele însele, ci apropiați-vă de Cel care le dă 
din belșug. Străduiți-vă să-L cunoașteți pe Dumnezeu și lăsați-vă în 
puterea prezenței Lui. Odihniți-vă în Domnul și nu vă istoviți în inițiative 
personale: „Căci Dumnezeu este Acela care lucrează în voi, și vă dă după 
plăcerea Lui și voința și înfăptuirea.“ (Filipeni 2:13)



53

Roada Duhului Sfânt

1. Despre roada Duhului Sfânt .
2. Care este scopul rodirii Duhului Sfânt .
3. Care este partea noastră în toate acestea?
4. Despre paradoxul creșterii spirituale .

1. Despre „Roada Duhului Sfânt“
În introducerea capitolului precedent am scris că pentru rodirea 

Duhului Sfînt în viața noastră se cere participare personală. Spre deosebire 
de „darurile Duhului”, rodirea duhovnicească indică, într-o oarecare 
măsură, nivelul consacrării și creșterii fiecăruia dintre noi. Iată cum:

a. Rodirea este întotdeauna dependentă de calitatea solului.  Aduceți-vă 
aminte de parabola semănătorului spusă de Domnul Isus. Calitatea solului 
a determinat mărimea recoltei. Tot așa, Duhul Sfînt ar putea face din 
fiecare credincios un caracter ca acela descris de Pavel în Galateni 5:22,23. 
De ce nu o face? Pentru că rodirea Duhului depinde de felul în care ne 
lăsăm noi modelați și de măsura în care răspundem inițiativelor Lui în 
viața noastră.

ILUSTRAȚIE: Doi credincioși sînt diferiți după același număr de ani 
de credință, pentru că asemănarea lor cu  Hristos a fost lucrată numai în 
măsura în care L-au lăsat pe Duhul Sfînt să-și facă lucrarea în viața lor.

b. Roada Duhului arată cît ne-am lăsat lucrați de Dumnezeu. Înainte de 
a lucra prin noi, Dumnezeu vrea să lucreze prin noi, pregătindu-ne așa cum 
un meșter iscusit își pregătește instrumentele. Pe de altă parte, scopul lui 
Dumnezeu cu noi este în primul rînd să ne facă asemenea Lui și numai în 



54

planul secundar să ne dea bucuria de a deveni „împreună lucrători cu El”. 
Un proverb înțelept spune: „Ceea ce avem este darul lui Dumnezeu pentru 
noi, ceea ce devenim este darul pe care-l putem face noi Domnului”. Cu 
ceea ce L-am lăsat pe Dumnezeu să ne facă, vom intra în veșnicie !!!

Mulți vor să meargă înaintea lui Dumnezeu în virtutea lucrărilor 
la care au fost părtași, dar sărmanii de ei, aceștia nu știu că „darurile 
duhovnicești” nu sînt pricină de laudă înaintea Celui care ni le-a dat „după 
buna plăcere a voiei Lui”.

ILUSTRAȚIE: „Doamne, nu am scos noi draci în Numele Tău, nu am 
predicat noi în Numele Tău?” - „Depărtați-vă de la Mine. Niciodată nu 
v-am cunoscut !” (Matei 7:22,23)

c. Roada Duhului Sfînt caracterizează creșterea. „După roadele lor îi 
veți cunoaște”, spune Domnul Isus (Matei 7:16). Pomii nu sînt apreciați 
iarna, cînd au crengile goale. Atunci ar trebui tăiați cu toții, dar nimeni nu-i 
taie. Gospodarul priceput așteaptă vremea roadelor și numai atunci vine cu 
toporul în grădină, gata să pună capăt lipsei de rodnicie.

d. Roada Duhului Sfînt ne certifică „rămînerea” noastră în  Hristos. În 
Ioan 15:1-8, Domnul Isus nu spune: „Rămîneți în Mine și veți avea multe 
... daruri”, și nici „dacă veți avea multe daruri, prin aceasta Tatăl Meu va 
fi proslăvit”, ci spune „veți aduce multă roadă” și „dacă veți aduce multă 
roadă” veți fi astfel „ucenicii Mei”.

e. Dumnezeu știe darurile, dar caută roada. „Tatăl Meu este Vierul. Pe 
orice mlădiță care rămîne în mine și nu aduce roadă, El o taie... și o aruncă 
afară” (Ioan 15:1-8).

f. Roada Duhului Sfînt va fi criteriul de judecată. Pilda smochinului 
neroditor din Luca 13 este o bună ilustrație: „Iată că sînt trei ani de cînd 
vin și caut rod în smochinul acesta și nu găsesc. Taie-l. La ce să mai 
cuprindă pămîntul degeaba.” Numai ce este dumnezeiesc va intra în cer. 
Dacă  Hristos nu se reproduce în noi acum pe pămînt, nu vom avea acces 
cu El în lumea de mîine.

2. Care este scopul rodirii Duhului Sfînt în viața noastră?
Biblia ne spune că „toți (oamenii) au păcătuit și sînt lipsiți de slava lui 

Dumnezeu” (Romani 3:23) Așa cum sîntem, noi sîntem victime sigure ale 
Diavolului și candidați fără drept de apel la osînda iadului veșnic. Omul, 
ca urmaș al lui Adam, este sub blestem, iar firea pămîntească este aservită 
legii păcatului și a morții. (Rom. 7:22-24)

Pentru a fi recuperat de Dumnezeu, omul nu mai poate fi reparat, ci 
trebuie regenerat. „Trebuie să vă nașteți din nou” este mesajul pe care L-a 
adus Domnul Isus celor pe care venise să-i readucă la Tatăl. (Ioan 3:1-16) 
Trebuie să fim născuți „de sus” din Dumnezeu (Ioan 1:13).



55

Aceasta este lucrarea pe care vrea să o facă Duhul Sfînt. În 1 Ioan 3:9 
ni se spune că: „Oricine este născut din Dumnezeu” are „sămînța Lui în 
el”. Duhul Sfînt ne ia din starea în care ne aflăm, ne naște „dintr-o sămînță 
nepieritoare”, și vrea să ne crească apoi „pînă vom ajunge toți... la starea 
de om mare, la înălțimea staturii plinătății lui  Hristos”. (Efeseni 4:13)

Este interesant să subliniem că în Galateni ni se descrie roada Duhului 
Sfînt. Deși este vorba de mai multe trăsături de caracter, este menționată 
o singură roadă, la singular, pentru că este vorba de  Hristos. Duhul Sfînt 
vrea să lucreze în noi asemănarea cu  Hristos. Apostolul Pavel ne spune 
că noi toți: „Privim cu fața descoperită, ca într-o oglindă, slava Domnului 
și sîntem schimbați în același chip al Lui, din slavă în slavă, prin Duhul 
Domnului”. (2 Corinteni 3:18) Cu fiecare zi care trece, oglinda în care 
privim trebuie să ni-L arate din ce în ce mai mult pe  Hristos, sau cum zice 
Pavel: „ Hristos 

în voi, nădejdea slavei”. (Coloseni 1:27) Credincioșilor din Galatia, 
același apostol le scrie: „copilașii mei, pentru care simt din nou durerile 
nașterii, pînă ce va lua  Hristos chip în voi !” (Galateni 4:19)

Roada Duhului din Galateni 5:22,23 este o schițare a caracterului lui  
Hristos. După fiecare din elementele ei s-ar putea adăuga fără îndoială 
expresia „a lui  Hristos”:

dragostea îndelunga răbdare credincioșia

bucuria bunătatea blîndețea

pacea facerea de bine înfrînarea poftelor

Scopul rodirii este deci asemănarea cu  Hristos. Planul lui Dumnezeu 
a fost ca El să fie numai „Cel dintîi dintre mai mulți frați”, urmînd ca prin 
înfierea lucrată de El, noi să intrăm de drept în familia lui Dumnezeu.

„Du-te la frații Mei și spune-le că Mă sui la Tatăl Meu și la Tatăl 
vostru, la Dumnezeul Meu și la Dumnezeul vostru” (Ioan 20:17).

Ceea ce a cîștigat  Hristos pentru noi „de drept”, prin moartea și 
învierea Sa glorioasă, este lucrat acum „de fapt” în noi de către Duhul 
Sfînt, prin nașterea din nou și prin procesul de creștere spirituală.

Început în veșnicie, acest plan de mîntuire se va desăvîrși odată cu 
intrarea noastră în veșnicia viitoare cînd „vom fi ca El, pentru că Îl vom 
vedea așa cum este”. (1 Ioan 3:2)

Între veșnicia trecută și veșnicia viitoare, Duhul Sfînt lucrează în ceea 
ce noi numim „timp” la transformarea noastră din oameni aparținînd 
speciei Adamice, în oameni așezați în Cel de-al doilea Adam și făcuți 
părtași firii dumnezeiești ca fii. (1 Corinteni 15:45-49)



56

3. Care este partea noastră ?
Am spus deja că pentru rodirea Duhului Sfînt în viața noastră se cere 

și participarea noastră și că rodirea duhovnicească măsoară într-o oarecare 
măsură consacrarea și contribuția fiecăruia dintre noi. Evidențele ne arată 
că la același timp de convertire, nu există nici măcar doi credincioși care 
să fi crescut în aceeași măsură, și aceasta se întîmplă deoarece nu există 
nici măcar doi oameni care să răspundă la fel față de inițiativele Duhului 
Sfînt în viețile oamenilor.

Biblia ne vorbește despre cîteva categorii de oameni care au răspuns 
diferit lucrării Duhului Sfînt:

a. Împotrivitori față de lucrarea Duhului - În Faptele Aposto-
lilor capitolul 7 ni se amintește de cuvîntarea lui Ștefan. Ni se spune că în 
acele zile Iudeii „nu puteau să stea împotriva înțelepciunii și Duhului cu 
care vorbea el”. (Fapte 6:10) Totuși, argumentele lui Ștefan nu au reușit 
să-i determine pe ascultătorii lui să-L primească pe  Hristos ca Mesia. Din 
această cauză Ștefan le spune deschis: „Oameni tari la cerbice, netăiați 
împrejur cu inima și cu urechile ! Voi întotdeauna vă împotriviți Duhului 
Sfînt. Cum au făcut părinții voștri, așa faceți și voi” (Fapte 7:51).

b. Creștini care întristează Duhul Sfînt - În Efeseni 3:17-32, 
Pavel îi îndeamnă pe creștini să-și pună viața în armonie cu învățătura care 
le-a fost dată. Din felul în care li se adresează se vede limpede că apostolul 
credea că schimbarea felului lor de viață era în parte și o responsabilitate 
care apăsa pe umerii lor. Refuzul de a începe această „dezbrăcare de omul 
cel vechi” și „îmbrăcare cu  Hristos”, este prezentat de apostol drept o 
atitudine care „Îl întristează pe Duhul Sfînt”. (4:30)

c. Creștini care sting Duhul Sfînt - În 1 Tesaloniceni 1:19 sîntem 
sfătuiți să „nu stingem Duhul”. Versetul acesta a fost greșit interpretat 
ca o primejdie posibilă a căderii din Har. Contextul imediat ne arată însă 
altceva. În versetul 15 este scris: 

„Mulțumiți lui Dumnezeu pentru toate lucrurile; căci aceasta 
este voia lui Dumnezeu, în  Hristos Isus, cu privire la voi”. În 
procesul de sfințire pe care Îl lucrează în viața noastră, Duhul 
Sfînt folosește tot felul de lucruri, stări și evenimente. Noi știm 
că „toate lucrurile lucrează spre binele celor ce-L iubesc pe 
Dumnezeu, și anume spre binele celor ce sînt chemați după planul 
Său” (Romani 8:28). 

Totuși, uneori uităm lucrul acesta și nu-I mai mulțumim lui Dumnezeu 
chiar pentru „toate” lucrurile, iar aceasta zădărnicește sau întîrzie într-o 
oarecare măsură lucrarea Duhului în viața noastră. Expresia „stingeți 



57

Duhul” se referă tocmai la o asemenea situație în care energia Duhului este 
împiedicată să lucreze. Este ca și cu „stingerea entuziasmului”.

d. Creștini care se predau Duhului Sfînt - Acest subiect este 
dezvoltat pe larg de apostolul Pavel în Romani 6 și Romani 8. Spicuim 
aici numai cîteva expresii mai edificatoare: „dați-vă pe voi înșivă lui 
Dumnezeu” (6:13), „v-ați făcut robi ai neprihănirii” (6:18), „trăiesc după 
îndemnurile Duhului” (8:5), „umblă după îndemnurile Duhului” (8:5), 
„prin Duhul faceți să moară faptele trupului” (8:13), „Căci toți cei ce sînt 
călăuziți de Dumnezeu sînt fii ai lui Dumnezeu” (8:14). (Vezi anexa nr. 6)

4. Despre paradoxul creșterii spirituale
Pentru cei care au citit cu atenție epistolele Noului Testament, nu 

este nici un secret că ele sînt structurate în trei secțiuni care cuprind, de 
obicei în ordine: învățătură, îndemnuri, saluturi. Învățătura pune accent pe 
explicarea lucrării făcute de Dumnezeu în folosul oamenilor, îndemnurile 
pun accentul pe felul în care oamenii trebuiesc să răspundă lucrării lui 
Dumnezeu, iar saluturile ilustrează legăturile care s-au stabilit între cei 
care au intrat în viața cea nouă.

Dacă vom cerceta cu atenție, vom vedea că, luate separat, capitolele 
de învățătură și capitolele de îndemnuri par a spune lucruri diferite 
în problema creșterii spirituale. Uneori informațiile primite par a se 
contrazice de-a dreptul. Iată de exemplu ce scrie în Filipeni 1:6: „Sînt 
încredințat că Acela care a început în voi această bună lucrare, o va isprăvi 
pînă în ziua lui Isus  Hristos”. Din acest text reiese clar că lucrarea din 
lăuntrul nostru este în întregime o lucrare a lui Dumnezeu prin Duhul. El a 
început-o, El o face și tot El este Acela care o va duce la desăvîrșire.

În 1 Petru 1:5-7, după ce ni s-a spus că: „Dumnezeiasca Lui putere 
ne-a dăruit tot ce privește viața și evlavia, prin cunoașterea Celui ce 
ne-a chemat...” (1:3), sîntem îndemnați să ne dăm și noi toate silințele, 
ca să unim cu credința noastră fapta; cu fapta, cunoștința; cu cunoștința, 
înfrînarea; cu înfrînarea, răbdarea; cu răbdarea, evlavia; cu evlavia, 
dragostea de frați; cu dragostea de frați, iubirea de oameni”. Iar în 1 Petru 
1:10 se adăuga: „De aceea fraților, căutați cu atît mai mult să vă întăriți 
chemarea și alegerea voastră; căci dacă faceți lucrul acesta nu veți aluneca 
niciodată”.

Singura explicație a acestor aparente contraziceri este că Biblia vrea 
să știm că lucrarea de creștere spirituală, ca și mîntuirea de altfel, este o 
lucrare în întregime dumnezeiască și tot în întregime o lucrare pe care este 
chemat să o facă omul. În mintea noastră aceste lucruri nu se împacă, dar 
se pare că în mintea lui Dumnezeu ele se împacă de minune.



58

În teologie situația aceasta se numește „antinomie” și ea mărturisește 
limitările gîndirii noastre. Pentru noi există o aparentă opoziție între 
suveranitatea divină și responsabilitatea umană. Altfel spus, noi înțelegem 
doar în parte cum împacă Dumnezeu activitatea Sa ca Împărat suveran și 
activitatea Sa ca Judecător. 

Biblia ne învață că, de pe poziția de Împărat, Dumnezeu hotărăște și 
controlează toate lucrurile, între care și activitățile omului, conform cu 
planurile Lui veșnice. (vezi: Geneza 45:8; 50:20; Proverbe 16:9; 21:1; 
Matei 10:29; Faptele Apostolilor 4:27; Romani 9:20; Efeseni 1:4,5,11; 
etc.) 

Aceeași Biblie ne spune însă și că, din poziția de Judecător, Dumnezeu 
trage la răspundere pe fiecare om și-l socotește responsabil pentru alegerile 
pe care le face în vederea împlinirii propriilor lui planuri. (vezi: Matei 25; 
Romani 2:1-16; Apocalipsa 20:11-13; etc.) 

Așa că oricine aude Evanghelia este socotit răspunzător de felul în care 
răspunde și dacă nu o primește, este vinovat de necredință. „... dar cine nu 
crede, a și fost judecat, pentru că n-a crezut... “ (Ioan 3:18) 

Și tot așa, apostolul Pavel simțea apăsînd asupra lui responsabilitatea 
Evangheliei: „... căci trebuie s-o vestesc; și vai de mine, dacă nu vestesc 
Evanghelia !” (1 Corinteni 9:16) 

În aceeași Biblie se găsesc laolaltă și suveranitatea lui Dumnezeu și 
responsabilitatea umană. Uneori ele se întrepătrund în conținutul aceluiași 
text, (vezi Luca 22:22), „Negreșit, Fiul omului se duce, după cum este 
rînduit. Dar vai de omul acela prin care este vîndut El !” 

Datoria noastră este să păstrăm în echilibru cele două adevăruri și să 
nu ne lăsăm ispitiți să-l preferăm pe unul în dauna celuilalt. Într-o bună zi 
Dumnezeu ne va explica El însuși de ce n-am putut înțelege unele lucruri 
care sînt „potrivite cu înțelepciunea” divină.

O foarte frumoasă poezie care redă paradoxul creșterii spirituale 
este scrisă de unul dintre cei mai mari poeți creștini ai neamului nostru: 
Traian Dorz.  Fratele Dorz a surprins cum nu se poate mai bine tensiunea 
care există între promisiunea lui Dumnezeu și angajamentul pe care ni-l 
pretinde pentru ajungerea la „desăvîrșire”. Iată mai jos această scurtă, dar 
bogată poezie, pe care este bine s-o citim, s-o înțelegem, să o învățăm pe 
dinafară și mai ales... s-o trăim.

Tu ne-ai promis împărăția

Tu ne-ai promis împărăția
cerească, Doamne, tuturor -
dar nu o dai decît acelor
ce cred și luptă pînă mor.



59

Tu ai promis izbîndă-n lupta
cu cel viclean și rău, oricui,
dar nu o dai decît acelui 
statornic în credința lui.

Tu ai promis c-asculți pe-oricare
îndreaptă rugăciuni spre cer,
dar nu răspunzi decît acelor
ce-au gînd curat în tot ce-Ți cer.

Tu ai promis că ești de-a pururi
cu toți ai Tăi în tot ce fac,
dar nu rămîi decît cu-aceia 
ce vor trăi după-al Tău plac.

Tu ai promis desăvîrșirea
oricui se străduie mereu,
dar nu o dai decît acelui
ce suie dealul cel mai greu.

Tu ai promis tot ajutorul
oricui în lupta vieții grea,
dar nu i-l dai decît acelui
ce luptă cît puterea sa.

5. Problema maturității duhovnicești

„Cheia care deschide lacătul pătrunderii în tainele adevărului 
divin nu este cantitatea de cunoștințe adunate în anii de studiu, ci 
calitatea caracterului dobândit prin alegerile bune făcute în viață. 
Numai cei cu inima curată Îl vor vedea pe Dumnezeu! Cu o inimă 
pătată vom avea tot atât succes cât are cel ce privește stelele 
printr-un telescop cu lentilele murdare” – John Piper

„Dar hrana tare este pentru oamenii mari, pentru aceia a căror 
judecată s-a deprins, prin întrebuinţare, să deosebească binele şi 
răul” – Evrei 5:14

Nu treceți prea ușor peste versetul acesta. Este uimitor! Principiul 
conținut în el vă poate scuti de irosirea celor mai frumoși ani din viață. 
Textul acesta ne spune că, dacă dorești să ajungi la maturitatea care poate 
pătrunde adevărurile profunde ale Scripturii, trebuie să folosești laptele 



60

învățăturilor începătoare pentru a face alegeri personale corecte între ceea 
ce este bine și ceea ce este rău.

Dați-mi voie să o formulez altfel. A reuși să te hrănești cu lucrurile 
adânci din Cuvântul lui Dumnezeu nu este o problemă de abilitate 
intelectuală, ci una de moralitate. Dacă vrei să te ospătezi cu hrană tare, 
trebuie să te califici mai întâi printr-o ascultare care alege binele și ocolește 
răul. Se cere mai mult caracter decât cunoștințe.

Adevărul surprinzător este că dacă ai probleme să înțelegi ceea ce scrie 
despre Melhisedec în Geneza și în epistola către Evrei s-ar prea putea să 
fie din cauză că te-ai întinat privind ceea ce nu trebuia la televizor. Dacă 
nu poți pătrunde în problema divinei alegeri, s-ar putea să fie din cauză că 
ai fost necinstit în afaceri în ultima vreme. Dacă nu poți înțelege lucrarea 
desăvârșită și suficientă făcută de Dumnezeu prin Hristos la cruce, s-ar 
putea să fie din cauză că ești ahtiat după bani, cheltuiești doar pentru tine 
și nu dai suficent la alții.

Cărarea către maturitatea duhovnicească și către hrana tare nu este 
pregătirea intelectuală, ci poteca îngustă a ascultării. Ceea ce faci tu cu 
alcoolul, cu poftele cărnii, cu banii, cu timpul liber, cu distracțiile, cu 
mâncarea și cu computerele și felul în care-i tratezi pe ceilalți va determina 
mai mult dacă vei fi în stare să mănânci „hrană tare” decât anii de școală 
sau cărțile. Mesajul acestui verset este cu atât mai important cu cât 
societatea foarte avansată tehnologic în care trăim ne spune că educația, cu 
precădere cea care ne dezvoltă intelectual, este cheia spre maturitate. Avem 
o seamă întreagă de absolvenți cu Ph. D. care-și maschează imaturitatea 
în lucrurile lui Dumnezeu sub roba de absolvent. Și există mulți sfinți 
maturi mai puțin școliți care se pot hrăni și se desfată la masa bogată a 
adevărurilor tainice din Cuvântul lui Dumnezeu.

Am cerut permisiunea să redau aici un articol foarte bun scris de 
Emanuel Conțac și Sorin Loghin, apărut în Cuvântul Adevărului, seria II, 
anul XXX, nr. 1 (Ianuarie 2019), p. 9.

Chibzuința (sōphrosýnē) – cea mai importantă virtute în 
Epistolele Pastorale

În vârful listei de virtuți pe care o putem alcătui în urma unei 
lecturi atente a Epistolelor Pauline stau, precum se știe, „credința, 
nădejdea și dragostea” (1 Cor. 13:13), cea din urmă fiind, de 
altfel, și cea mai importantă. Ce virtute am pune însă pe locul 
întâi, dacă ne-am opri doar asupra celor trei epistole cunoscute 
sub numele de Pastorale?

Repertoriul de calități enumerate de Apostolul Pavel conține 
una care se repetă: sōphrosýnē, termen pentru care nu este simplu 
de găsit un echivalent românesc adecvat. Înainte de a ne apleca 



61

asupra acestui cuvânt, să precizăm că din aceeași familie lexicală 
face parte și verbul sōphroneō care în sens larg înseamnă „a fi 
cu mintea întreagă” sau „a judeca sănătos”. Îl găsim folosit cu 
acest sens în Marcu 5:15, după exorcizare, îndrăcitul care fusese 
posedat de o legiune de demoni a redevenit „întreg la minte” 
(sōphronoũnta).

În esență, termenul sōphrosýnē se referă la un anumit mod 
de gândire care are consecințe practice. Dar înainte de a lămuri 
sensul termenului în Epistolele Pastorale, este necesar să facem 
o scurtă incursiune în trecut, pentru a vedea sensurile pe care 
le-a avut termenul de-a lungul timpului. În stoicism, curent 
filozofic fondat de Zenon în secolul al III-lea î.Hr., sōphrosýnē 
este considerată una din cele patru virtuți cardinale, fiindu-le 
cerută în mod deosebit conducătorilor, întrucât aceștia au de luat 
decizii politice și militare importante. Echivalentul românesc ar fi 
„chibzuință”.

Fiindcă sōphrosýnē presupune și capacitatea de autocontrol 
(stăpânirea patimilor), ea a ajuns să fie asociată cu sobrietatea 
și castitatea. Treptat, termenul a ajuns să fie folosit într-un 
sens particular, ca virtute prin excelență feminină: o femeie 
caracterizată de sōphrosýnē este fidelă soțului. În Septuaginta, 
traducerea greacă a Vechiului Testament, cuvântul apare doar de 
câteva ori. Potrivit înțelepciunii lui Solomon, sōphrosýnē (alături 
de pricepere, dreptate și curaj) se numără printre virtuțile produse 
de înțelepciune (sophía). În perioada creștină ulterioară Noului 
Testament, Iustin Martirul (sec. II d.Hr.) folosește și el cele două 
sensuri ale termenului în interiorul aceleiași scrieri: mai a întâi, 
pentru a demonstra caracterul rațional al credinței (Apologia 
13.2) și apoi, cu sensul de „castitate” (sōphrosýnē este opusul 
desfrâului; Apologia 14.2).

Din analiza surselor grecești clasice rezultă că sōphrosýnē ține 
atât de caracter, cât și de trăirea practică, întrucât ea presupune 
capacitatea de a discerne ce trebuie făcut și ce nu. În Epistolele 
Pastorale (1 Tim. 3:2) se precizează că un episcop trebuie să fie 
sṓphrōn. În același verset, Pavel precizează că slujitorul trebuie să 
fie fidel în căsătorie („bărbat al unei singure soții”) și „cu mintea 
trează”. Regăsim termenul sṓphrōn și în Tit 1:8, în lista de calități 
cerute de la presbiteri (=„episcopi”). De această dată, termenul 
este în vecinătatea lui „înfrânat”. Nu doar liderii creștini trebuie 
să dea dovadă de sōphrosýnē. Nu ne surprinde să găsim virtutea 
și în lista de calități asociată cu experiența de viață: bătrânii, 
spune Pavel, trebuie să fie sṓphrōnas (Tit 2:2).



62

Sensul specializat („feminin”) pomenit la începutul articolului 
apare și în Pastorale (1 Tim. 2:9), într-un verset în care Pavel 
le cere femeilor să se „împodobească” (kosmeĩn) cu o ținută 
decentă, cu sōphrosýnē, tradus de Cornilescu prin „sfială”. 
Totuși, termenul grec nu transmite ideea că o femeie trebuie 
să se simtă timorată sau lipsită de încredere în sine, ci la faptul 
că ținuta ei exterioară trebuie să facă dovada discernământului 
și a chibzuinței. O femeie caracterizată de sōphrosýnē nu se 
îmbracă indecent, provocator sau fără gust. Folosirea verbului 
„a împodobi” (kosmeĩn) și a adjectivului kósmios (prezentabil, 
plăcut, ordonat) arată că elementul estetic nu este exclus, ci 
subordonat unei rațiuni superioare. În orice caz, îmbrăcămintea 
constituie expresia unei virtuți importante și a unui comportament 
mai larg.

De-a lungul timpului, termenul a fost redat în moduri 
diferite, fiecare traducere încercând să surprindă cât mai fidel, 
în funcție de context, sensul lui. Traducătorii Noului Testament 
de la Alba Iulia (1648) l-au tradus prin „înțelepție” (1 Tim. 2:9), 
încercând probabil să-l apropie de „înțelepciune”. Mai aproape 
de sensul primar al termenului sunt echivalenții din Biblia de la 
București (1688): „întregăciunea minții” (1 Tim. 2:9), respectiv 
„minte întreagă” (1 Tim. 2:15). O schimbare majoră se produce 
odată cu introducerea neologismului „castitate” (1 Tim. 2:15) 
de către traducătorii Bibliei de la Iași (1874). Acest din urmă 
termen acoperă foarte bine sensul „feminin” analizat în prima 
parte a articolului. Cât despre termenii „sfială” și „smerenie” 
din Cornilescu 1924, ei nu redau în mod satisfăcător sensul 
termenului grec. Problema a fost însă remediată în EDCR, în 
care sunt folosiți termenii „decență” (1 Tim. 2:9), respectiv 
„chibzuință”.

În rezumat, sōphrosýnē are o gamă largă de înțelesuri și 
utilizări, de la cel larg (judecată rațională, moderație, sobrietate, 
trăsături manifestate în diferite contexte), până la cel specializat, 
circumscris căsătoriei (castitate, înfrânare).

Chibzuința în lucrare

Maturitatea și chibzuința se văd cel mai bine din strategia cu 
care abordăm lucrarea lui Dumnezeu în adunarea creștină. Să iei 
o Biserică de la început nu este un handicap, ci un mare avantaj! 
Este mult mai ușor să formezi, decât să îndrepți ce este deja 
deformat! Iată sfatul unui om cu experiență:



63

„Iată ce aș face dacă ar fi să încep acum o Biserică nouă. 
Să spunem că m-aș duce într-un sat, aș găsi niște oameni, le-aș 
vorbi despre Hristos și ei ar deveni credincioși. Și poate ar fi opt 
sau zece oameni într-un grup mic. Le-aș spune că vom porni 
o Biserică nouă împreună și că primul lucru pe care îl voi face 
este de a ajuta fiecare persoană să identifice scopul față de care 
se simte cel mai atrasă. Probabil, cineva ar veni și mi-ar spune: 
„Știi, aș vrea foarte mult să fac oamenii să se simtă că fac parte 
din familia lui Dumnezeu. Și vreau să am grijă de cei care sunt 
membri ai Bisericii. Vreau să am grijă ca fiecare să se simtă iubit 
și că nevoile fiecăruia sunt împlinite în cadrul Bisericii.” I-aș 
spune acelei persoane: „Vrei să fii lider al primului nivel?” sau 
în America: „Vrei să fii lider pentru prima bază?”; „Vrei să mă 
ajuți la predarea unui curs pentru noii membri? Apoi, după ce 
devin membri, vrei să ai grijă ca nevoile fiecărui membru să fie 
împlinite, și ca fiecare membru să fie vizitat, prețuit și iubit?”

„Apoi, aș găsi pe cineva care are o chemare pentru a ajuta la 
creșterea spirituală. I-aș spune: „Vrei să fii lider la nivelul doi, 
pentru baza a doua? Tu mă vei ajuta să țin cursul: „Cum să crești 
spre maturitate?” Tu mă vei ajuta să planific toate studiile biblice, 
cursurile de ucenicie și toate evenimentele dedicate maturizării 
creștine. Mă vei ajuta să găsesc niște versete biblice pe care 
să le memorăm și vom memora un verset împreună în fiecare 
săptămână.” Acest lider al celui de-al doilea nivel ar fi persoana 
responsabilă cu scopul uceniciei, la fel cum liderul primului nivel 
ar fi responsabil cu scopul părtășiei.”

„Apoi, aș găsi pe cineva care are chemare pentru a ajuta 
fiecare creștin să-și descopere lucrarea și locul lui în slujire. I-aș 
spune: „Vrei să fii liderul celui de-al treilea nivel? Tu mă vei 
ajuta să țin cursul „Cum să-ți descoperi lucrarea”. În acel curs 
vom învăța oamenii cum să-și descopere darurile spirituale și 
chemarea, și îi vom ajuta să privească la trecutul lor și să își dea 
seama că Dumnezeu poate folosi toate experiențele din viața 
lor… pentru a fi eficienți în lucrare. Tu mă vei ajuta și vei avea 
grijă ca fiecare persoană din Biserică să aibă un loc în care să 
slujească. Aceasta este responsabilitatea ta majoră ca lider al celui 
de-al treilea nivel.”

„Apoi, aș găsi pe cineva a cărui chemare este evanghelizarea, 
câștigarea lumii și i-aș spune: «Vrei tu să fii liderul bazei numărul 
patru? Tu mă vei ajuta să-i instruiesc pe cei din Biserică pentru 
vestirea Evangheliei. Îi vom învăța cum să dezvolte genul de 
mărturie pe care o pot împărtăși cu cei necredincioși.»”



64

„După aceea, aș găsi pe cineva pasionat pentru închinare. L-aș 
întreba: «Vrei să fii liderul de închinare? Ajută-mă să planific 
serviciile de închinare pentru ca atunci când oamenii vin la 
adunarea noastră, să simtă prezența lui Dumnezeu, puterea Lui. 
Ajută-mă să expun Cuvântul Lui cu claritate, așa încât oamenii să 
vină la Hristos și creștinii să crească.»”

„Aș găsi deci, cinci oameni diferiți, pentru a fi susținători, 
antrenori, sponsori sau lideri în urmărirea celor cinci scopuri ale 
Bisericii.”

„Vă dați seama că, dacă aș avea o Biserică cu numai zece 
oameni, cinci dintre ei ar fi deja implicați în conducere. Pe 
măsură ce Biserica ar începe să crească… aș chema și pe alții să 
ajute în fiecare din cele cinci scopuri. În timp ce Biserica ar crește 
mai mare, am construi o echipă. Echilibrarea lucrărilor Bisericii 
n-ar mai fi treaba unei singure persoane, ci ar fi lucrarea celor 
chemați să activeze în fiecare dintre cele cinci scopuri.”

„Întreaga ta Biserică poate fi organizată în jurul celor cinci 
scopuri, pentru ca fiecare persoană care slujește într-o echipă să 
se dedice unuia dintre cele cinci scopuri și să atingă unul dintre 
cele cinci deziderate – să facă evanghelizare în comunitate…, să 
se închine cu mulțimea…, să aibă părtășie cu adunarea…, să-i 
ucenicizeze pe cei devotați…, și să facă lucrare cu cei din miezul 
(nucleul) Bisericii. Această stare va produce echilibru spiritual, 
care va produce la rândul lui sănătate duhovnicească, iar sănătatea 
va produce creștere.”

Temelia acestei strategii de lucru în Biserica locală este așezată pe 
sfaturile date de apostolul Pavel mai tinerilor lui colaboratori. Vă invit în 
capitolele următoare să le parcurgem și să le analizăm împreună.



65

Importanța formării cîrmuitorilor 
spirituali ai Bisericii

1. Ordinea (cronologia) lucrării lui  Hristos în Biserică. 
2. O critică constructivă și necesară. 
3. Principiul pluralității.
4. Principiul unanimității.
5. Purtătorul de cuvînt.
6. Pași practici în formarea cârmuitorilor spirituali.
7. Procesul de identificare și formare a presbiterilor.
8. Caracterul și caracteristicile spirituale ale presbiterilor.
9. Ordinarea presbiterilor.
10. Disciplinarea unor presbiteri.

1. Ordinea lucrării lui  Hristos în Biserică
Așa cum am subliniat deja, Biserica îi aparține lui  Hristos, iar soarta ei 

nu se hotărăște în nici un Sinod, Congres sau Adunare Legislativă. Domnul 
Isus este capul Bisericii. Toate mădularele trupului spiritual al Bisericii 
poartă o legătură strînsă cu El și tot ceea ce se face în trup este hotărît „în 
locurile cerești”, unde  Hristos stă la dreapta Tatălui.

Biserica este chemată împreună, crescută și întrebuințată pentru 
mîntuirea lumii de către  Hristos însuși care ne dă după plăcerea Lui „și 
voința și îndeplinirea“: 



66

„Căci Dumnezeu este Acela care lucrează în voi, și vă dă, 
după plăcerea Lui, și voința și înfăptuirea” (Filipeni 2:13) 

„Eu voi zidi Biserica mea” Matei 16:18)
Noul Testament ne face cunoscut planul lui Dumnezeu cu privire la 

Biserica și strategia lucrării lui  Hristos în trupul spiritual al Bisericii. 
Nimeni nu are voie să schimbe ceva în felul în care  Hristos a hotărît că 
trebuie să se lucreze în Biserică. Există o rînduială la care trebuie să ne 
supunem cu cea mai minuțioasă ascultare. Efeseni 4:4-16 descrie această 
rînduială a lucrării lui  Hristos în Biserică. Noi o vom numi-o de acum 
înainte „strategia lucrării lui  Hristos în Biserică”.

Să privim mai întîi la ordinea lucrării lui  Hristos în Biserică. Chiar și 
la o trecere fugară asupra pasajului, se poate vedea că lucrarea lui  Hristos 
a început la Crucea de la Golgota unde El a înfrînt puterea Diavolului și 
Și-a cîștigat pentru Sine „o sămînță de urmași”. (Isaia 53:10-11) După 
biruința de la Calvar, El „S-a suit sus, a luat robia roabă, și a dat daruri 
oamenilor”. (Efeseni 4:8) În această a doua etapă a lucrării Sale,  Hristos 
a ales și a dăruit „sămînței de urmași” sau „Bisericii” slujitori prin care El 
să se manifeste în plinătatea dragostei și puterii Sale. Aceasta este ceea ce 
scrie în Efeseni 4:11-12:

„Și El a dat pe unii apostoli; pe alții, prooroci; pe alții 
evangheliști; pe alții păstori și învățători, pentru desăvîrșirea 
sfinților, în vederea lucrării de slujire, pentru zidirea trupului lui  
Hristos”.

Notați că aceste categorii de slujitori trebuie să lucreze „pentru 
desăvîrșirea sfinților”. În planul lui Dumnezeu, la maturizarea 
credincioșilor lucrează Duhul Sfînt prin intermediul acestor instrumente 
umane. Apostolii, profeții, evangheliștii și păstorii-învățători sînt agenții 
lucrării divine. Ei sînt chemați să producă schimbări în viața credincioșilor 
funcționînd ca un fel de conducte spirituale prin care se manifestă puterea 
de creștere. Slujba lor are ca scop realizarea sfințirii practice în viața celor 
din biserică.

Din cele spuse mai sus, se desprinde clar un principiu: „Apostolii, 
proorocii, evangheliștii și păstorii-învățători aparțin în primul rînd Capului 
Bisericii și numai în al doilea rînd bisericii. Responsabilitatea lor este 
primordială fața de Cel ce i-a chemat la slujire și numai în subsidiar față 
de cei pe care sînt chemați să-i slujească. Apostolul Pavel se numește pe 
sine „apostol, nu de la oameni, nici printr-un om, ci prin Isus  Hristos” 
(Galateni 1:1) iar în 2 Corinteni 2:15 și 3:3 citim: „În adevăr, noi sîntem 
înaintea lui Dumnezeu, o mireasmă a lui  Hristos printre cei ce sînt pe 
calea mîntuirii”...„Voi sînteți arătați ca fiind epistole lui  Hristos, scrisă de 
noi, ca slujitori ai Lui,...”



67

Să aruncăm în continuare o privire asupra slujitorilor bisericii pomeniți 
în Efeseni 4:11 și să încercăm să desprindem rolul specific pe care l-au 
avut ei în formarea, creșterea și răspîndirea bisericii creștine:

„În bisericile primare, apostolii și proorocii au jucat un rol de 
o factură unică, despre care putem spune că astăzi este suplinit de 
scrierile canonice ale Noului Testament”.

„Cea de a doua pereche de daruri, evangheliștii și păstorii- 
învățători, sînt (însă) necesari în fiecare generație. Biserica nu 
se poate lipsi niciodată de oamenii care predică Evanghelia și 
care îi aduc pe bărbăți și femei la cunoștința adevărului și cu 
atît mai mult de aceia care îi pot prelua pe acești noi convertiți 
ca să-i îndrume și să-i povățuiască. Cei doi termeni; „păstori și 
învățători” numesc una și aceiași grupă de oameni. Ei sînt cei 
care „păstoresc turma Domnului” și se îngrijesc de bunăstarea 
ei, dîndu-se pildă celorlalți creștini prin învățătura și purtarea 
,arătîndu-le astfel cărarea vieții și credinței creștine. Sînt aceiași 
bărbați care în alte locuri sînt numiți; „presbiteri și episcopi”, 
avînd printre calitățile lor și pe aceea de a fi „în stare să învețe pe 
alții”. (F.F.BRUCE, The Epistle To The Ephesians, Fleming H. 
Revell Co., N.J.1961, pp 85,86.)

„Darul (profetic), împreună cu cel precedent (apostolii), 
pare a fi încetat odată cu epoca apostolică, fiind subsistuit de 
revelația deplină a Scripturilor Noului Testament. Ultimele daruri 
de pe listă par a fi permanente și se manifestă și azi în biserică. 
Evangheliștii sînt predicatori itinerari care nu au în grija lor o 
turmă anumită cu caracter permanent. Ei își găsesc echivalent în 
„evangheliștii” de astăzi. Păstorii și învățătorii sînt numiți într-o 
singură unitate gramaticală (în textul grec, prin folosirea unui 
singur articol - (tous). Din cauză că propovăduirea adevărului lui 
Dumnezeu este un element de bază în activitatea pastorală, cele 
două slujiri formează o combinație naturală. Este bine de luat 
aminte că în Noul Testament, ambele funcții sînt îndeplinite de 
către presbiteri (i.e.episcopi) ;„...presbiteri...păstoriți turma lui 
Dumnezeu...” (H.A.KENT Jr. Ephesenians: The Glory Of The 
Church, Moody Press, Chicago, 1971, pp.71,72.)

Calea către desăvârșire - Pavel menționează niște pași specifici în 
procesul de maturizare a trupului. În primul rînd, oamenii care au anumite 
daruri echipează sfinții (Efes 4:11,12a). Dumnul Isus  Hristos a cîștigat 
la cruce oameni care posedă anumite daruri și i-a dat Bisericii pentru ca 
astfel, copiii Săi să poată fi bine echipați pentru slujire și maturi în credința 
lor.



68

În zilele noastre, acești oameni împlinesc slujiri speciale. 
Vorbim acum nu despre darurile spirituale date tuturor 
credincioșilor, ci de cele date oamenilor aleși de Dumnezeu și 
puși conducători peste întregul trup al bisericii. Slujbele sînt 
scrise în mod „cronologic” în raport cu planul lui Dumnezeu 
pentru dezvoltarea bisericii.

„Apostolii”. Apostolii au fost un grup mic de oameni, aleși 
la început de însuși Domnul Isus. Ei au avut o relație unică 
cu Domnul întrupat; L-au însoțit pretutindeni, au fost martori 
la tot ce a spus și a făcut și au devenit „trimișii Săi” pentru a 
predica, pentru a vindeca și pentru a scoate afară demoni. După 
trădarea și moartea lui Iuda, în locul lui a fost ales Matia. Acestor 
doisprezece le-a dat Domnul Isus marea misiune. Ei au trebuit 
să devină sursa autoritară a adevărului despre  Hristos, așa cum 
explica Ioan:

„Ce era de la început, ce am auzit, ce am văzut cu ochii noștri, 
ce am privit și ce am pipăit cu mîinile noastre... aceea vă vestim 
și vouă”. (1 Ioan 1:1,3)

În afara celor doisprezece, a mai fost încă un om care a făcut 
parte dintre apostolii Noului Testament. Pavel a avut tot dreptul 
de a se numi pe sine apostol deoarece Domnul Isus  Hristos i s-a 
arătat în mod direct și a stat de vorbă cu el. (Efeseni 1:1; Coloseni 
1:1; Galateni 1:1) Chemarea lui unică și însărcinarea primită au 
stat la baza autorității pe care a avut-o în biserici. (vezi Faptele 
Apostolilor 9)

Alți oameni intră într-un grup secundar de apostoli: Barnaba, 
Sila, Timotei și unii mai puțin cunoscuți cum ar fi Andronic și 
Iunia. (Romani 16:7) Aceștia au fost apostoli ai bisericii, dar 
n-au fost împuterniciți în mod direct de către Domnul Isus după 
învierea Sa.”

Apostolii au avut un scop special în planul lui Dumnezeu. 
Biserica a fost zidită pe temelia apostolilor și proorocilor (Efeseni 
2:20 și 3:5). Învățătura propovăduită de apostoli a devenit temelia 
credinței creștine. Biserica primară funcționa pe baza învățăturii 
apostolilor (Faptele Apostolilor 2:24). Acești oameni plini de 
daruri au proclamat adevărul lui Dumnezeu cu o autoritate 
deplină, bazați pe Scripturile Vechiului Testament și pe propria 
lor experiență în învățătura, moartea și învierea Domnului Isus  
Hristos.

Dumnezeu a confirmat autoritatea apostolică prin faptul că 
le-a dat puterea de a face minuni. El a „întărit mărturia lor cu 
semne, puteri și felurite minuni”. (Evrei 2:4)



69

În istoria bisericii primare, așa cum ne este ea redată în 
Faptele Apostolilor, grupul apostolilor s-a întîlnit pentru ultima 
oară la Consiliul de la Ierusalim. Cu excepția lui Pavel și a 
colaboratorilor lui, ei dispar după aceea din cronicile scrise. Pe 
măsură ce Evanghelia s-a răspîndit și s-au înființat biserici, rolul 
de conducere a revenit unor oameni credincioși care au stăruit 
în învățătura apostolică. Am putea spune într-un anumit sens că 
apostolii au pus temelia și au dat naștere Bisericii. Treptat, treptat 
însă, apostolii au fost înlocuiți de presbiterii bisericilor respective. 
Adunările micuțe au început să devină de sine stătătoare. În 
măsura în care clădirea creștea, temelia era din ce în ce mai puțin 
vizibilă. Concluzia firească ce se desprinde este că apostolii au 
fost un grup de oameni duhovnicești cu un rol foarte important în 
evoluția Bisericii, dar cu existență temporară. Ei nu au o structură 
permanentă în Biserică. Nici un om în zilele noastre nu se poate 
pretinde a fi un apostol Nou Testamental.

„Profeții” - În epistola către Efeseni, apostolul Pavel nu 
se referă la profeții Vechiului Testament, ci la profeții Noului 
Testament. aceștia au fost un alt grup cu existență temporară. 
Și ei erau oameni înzestrați cu daruri speciale și dați Bisericii 
primare. Împreună cu apostolii (Efeseni 2:20; 3:5), acești oameni 
erau folosiți ca vorbitori din partea lui Dumnezeu. Pe atunci Noul 
Testament nu exista încă. Profeții vorbeau direct de la Dumnezeu, 
la fel ca și profeții Vechiului Testament. (vezi anexa nr. 7)

„Desigur, acest lucru ar fi putut deveni o problemă dacă un 
profet ar fi început să-și proclame propriile-i idei cu autoritatea 
unui trimes divin. Datorită acestui lucru Pavel a hotărît că : 
„Duhurile proorocilor sînt supuse proorocilor”. (1 Corinteni 
14:23) Acești oameni aveau datoria de a se verifica unul pe altul 
de-a lungul perioadei lor de slujire. (1 Corinteni 14:29)

„Slujba profetică a încetat odată cu scrierea Noului Testament. 
În zilele noastre Dumnezeu nu mai vorbește Bisericii printr-o 
revelație directă față de anumiți credincioși. „Revelația Sa 
directă” se află în cuvintele Scripturii. Fiind inspirată de Duhul 
Sfînt, Biblia a devenit pentru cei credincioși un mesaj cu 
autoritate supremă. Lucrarea de așezare a temeliei, făcută de 
apostoli și de prooroci este de domeniul trecutului și nu mai este 
necesară. Revelația lui Dumnezeu în Biblie este completă și ea 
conține o avertizare foarte serioasă și deslușită împotriva oricui ar 
vrea să adauge sau să scoată ceva din conținutul ei. (Apocalipsa 
22:18,19) Astăzi, credincioșii nu mai au nevoie să caute o 
revelație profetică directă; ei au nevoie să cunoască Biblia. ”



70

„Evangheliștii” - Noul Testament descrie evanghelistul ca 
pe un m care merge din loc în loc, pe acolo pe unde evanghelia 
nu a fost vestită. El Îl predică pe Domnul Isus  Hristos, conduce 
oamenii la credință și formează un mic grup de credincioși pe 
care îi învață doctrinele de bază, numește dintre ei presbiteri și-
apoi pleacă mai departe. Evanghelistul este de fapt un plantator 
de biserici. El nu este un om care vine în oraș pentru o săptămînă 
de întruniri, după care pleacă. Lucrarea sa nu este terminată pînă 
ce nu a fost fondată o nouă biserică. Timotei și Filip pot fi dați ca 
exemple de acest fel.

„Păstorii-învățători” - Funcția pomenită aici este una 
singură, nu două. Imaginea este aceea a unui păstor care să-i 
învețe pe ceilalți. El stă într-un singur loc, explicînd evanghelia și 
învățătura sănătoasă, făcînd în același timp și lucrarea de păstorire 
a turmei. În felul acesta, el continuă slujirea cînd evanghelistul 
pleacă.

„Obiectivul principal al păstorului-învățător, este apărarea 
turmei. A păstori înseamnă a feri turma atît de locurile 
periculoase, cît și de dușmani. Păstorul-învățător face acest lucru 
luînd măsuri de precauție, învățîndu-i pe ceilalți adevărul și 
sprijinindu-i pe cei în viața cărora căderea în păcat este iminentă. 
El nu numai că îi protejează pe credincioși, ci îi și întărește și 
încurajează. Desigur că Domnul Isus  Hristos este Păstorul cel 
Mare. El își iubește turma și El își clădește Biserica, dar o face 
dînd trupului oameni cu daruri duhovnicești corespunzătoare: 
Evangheliști și păstori-învățători.”

„Trupul trebuie să știe să recunoască planul lui Dumnezeu. 
Într-unele biserici, sînt înlăturați în mod greșit de la conducere 
oamenii plini de daruri, în numele spontaneității spirituale și a 
libertății Duhului Sfînt. Este o mare greșală să ajungi să gîndești 
cam așa: „Ne vom strînge laolaltă și apoi vom vedea ce ne va 
călăuzi Duhul să facem.”

„În planul lui Dumnezeu pentru Biserică, Duhul Sfînt nu 
are nici un fel de atribuții în păstrarea ordinii în Biserică sau în 
planificarea serviciilor divine. De fapt, în timpul bisericii primare, 
la Corint a apărut o problemă datorată tocmai unei conduceri 
greșite din partea oamenilor chemați special la aceasta. Biserica 
de acolo s-ar putea să fi avut presbiteri, dar niciunul dintre ei nu 
este menționat ca atare. Credincioșii din Corint încercau să facă 
totul de capul lor și ajunseseră la haos și confuzie, așa că Pavel 
a trebuit să-i mustre (1 Corinteni 14:23,24) și să le reamintească 
faptul că Dumnezeu „nu este un Dumnezeu al neorînduielii”. 
Ordinea în biserică este responsabilitatea oamenilor cu daruri pe 



71

care Dumnezeu i-a așezat acolo. Ori de cîte ori se întîmplă ca 
ordinea să fie lăsată „în voia soartei”, fără o supraveghere strictă 
din partea celor puși deoparte și călăuziți de Duhul lui Dumnezeu, 
există mari șanse ca în activitate să se strecoare oameni nechemați 
și necălăuziți de Duhul Sfînt. Ceea ce va urma, va fi poate valoros 
din punct de vedere sociologic sau psihologic, dar nu va fi biblic. 
Rezultatele ajung nesigure, confuze și poate chiar demonice.

„Astfel, în trup, apostolii și profeții au fost înlocuiți în zilele 
noastre de plantatorii de biserici și de păstorii-învățători. Slujirea 
care se face astăzi are însă același scop pe care l-a avut slujirea 
apostolilor și profeților și anume: ducerea celor credincioși la 
desăvîrșire. Lucrarea mea nu trebuie să fie considerată încheiată 
atîta timp cît credincioșii din turma încredințată mie nu au ajuns 
încă la maturitate duhovnicească. Atîta vreme cît va exista cel 
puțin un credincios nematurizat, voi avea încă serios de lucru. Eu 
nu am datoria de a umple clădirea, ci de a-i desăvîrși pe sfinți.” 
(John Mac Arthur Jr., Body Dynamics, Victor Books, Wheaton, Il. 
1982, pp114-118 (Publicată la început sub titlul: „The CHURCH, 
THE BODY OF CHRIST”)

Notă istorică:
Se pare că în biserica primului secol, oamenii nu erau chemați din 

altă parte să vină și să păstorească o biserică locală. Slujirea de pastor-
învățător-episcop era preluată de unul sau de mai mulți credincioși care 
dovedeau abilitate și maturitate duhovnicească din felul în care înțelegeau 
scripturile și le aplicau în practică, manifestîndu-și astfel printre ceilalți 
credincioși darurile de pastor și/sau predicator. „Presbiterii care cîrmuiesc 
bine, să fie învredniciți de îndoită cinste, mai ales cei ce se ostenesc cu 
propovăduirea și cu învățătura, pe care o dau altora.” (1 Timotei 5:17)

 2. O critică constructivă și necesară
Din descrierile de mai sus reiese că biserica locală este slujită astăzi de 

evangheliști și de păstori-învățători. Aceștia au preluat lucrarea începută 
de „apostoli și prooroci” („fiind zidiți pe temelia apostolilor și proorocilor” 
- Efeseni 2:20; „stăruiau în învățătura apostolilor” - Fapte 2:42). Pe lîngă 
slujirea spirituală a evangheliștilor și a păstorilor- învățători, în Faptele 
Apostolilor capitolul 6 întîlnim o altă grupă de slujitori în domeniul 
material numiți: „diaconi”. Ce sînt aceștia și cum se raportează lucrarea 
lor la autoritatea conducătorilor spirituali ai Bisericii puteți citi pe larg în 
anexa nr. 8 la acest studiu.

Aruncînd o privire asupra Bisericii de astăzi, putem observa că rolul 
și prioritățile biblice ale păstorului-învățător au fost abandonate. În loc să 
se concentreze asupra „hrănirii turmei” prin Cuvîntul lui Dumnezeu, el a 



72

devenit în principal un „administrator-mobilizator- îndrumător” în toate 
problemele bisericii, păstrîndu-și astfel foarte puțin timp pentru un studiu 
aprofundat din care să-și poată hrăni apoi biserica. A împovăra un păstor-
învățător cu alte lucrări, înseamnă a- i fura din timpul său destinat studierii 
Cuvîntului și rugăciunii. Acest lucru va cauza o expunere superficială a 
învățăturii, care la rîndul ei va produce slăbirea „trupului” micșorîndu-i 
puterea de rezistență în fața atacurilor diavolului și influența asupra lumii 
căzute în păcat.

Se poate afirma că mulți păstori mor fără a-și îndeplini slujba primită 
de la Dumnezeu din cauză că prioritățile lor au fost greșit așezate. 
Încercînd să le facă pe toate, acești oameni ajung să se istovească peste 
măsură de mult, iar randamentul lor este jalnic.

În textul din Efeseni 4:11-17 ni se spune că în strategia lucrării lui  
Hristos în Biserică, păstorii-învățătorii trebuie să se concentreze asupra 
„desăvîrșirii sfinților, în vederea lucrării de slujire”. O traducere mai 
contemporană ar suna cam așa „pentru echiparea sfinților chemați să facă 
lucrarea de slujire”. Biserica lui  Hristos nu trăiește doar prin lucrarea 
slujitorilor bisericii. Versetul 16 ne spune că: „trupul, bine închegat și 
strîns legat,... își primește creșterea, potrivit cu lucrarea fiecărei părți 
în parte, și se zidește în dragoste... prin CEEA CE DĂ FIECARE 
ÎNCHEIETURĂ”. 

Menirea pastorului nu este aceea de a înlocui „mădularele”în slujire, 
ci aceea de a aduce fiecare „parte” și fiecare „încheietură” într-o stare 
duhovnicească în care să dea un randament maxim în trup. Păstorul-
învățător este un fel de antrenor spiritual al bisericii. Tot așa cum 
antrenorul unei echipe nu coboară el însuși în teren să joace, nici păstorul 
nu trebuie să-și confunde misiunea încercînd să le facă el însuși pe toate. 
Din păcate, multe bisericii se pot asemăna cu o caricatură a lucrării în care 
„echipa” stă pe banca antrenorului strigînd sfaturi confuze și necompetente 
către antrenorul buimăcit și depășit de cerințele mult prea mari ale 
„jocului” (vezi Anexa nr.9).

În stadiul incipient, ca rezultat al evanghelizărilor, în multe locuri 
au apărut grupuri izolate de „ucenici” numiți și „sfinți” neașezați încă 
în tiparul frumos al structurii practicate de Pavel. Uneori, aceste grupuri 
cunoșteau doar în parte și de multe ori eronat adevărul Evangheliei 
creștine. Este suficient să amintim cazul grupului de ucenici din Efes:

„Pe când era Apolo în Corint, Pavel, după ce a trecut prin 
ținuturile de sus ale Asiei a întâlnit pe câțiva ucenici, și le-a zis: 
«Ați primit voi Duhul Sfânt când ați crezut?» Ei i-au răspuns: 
«Nici n-am auzit măcar că a fost dat un Duh Sfânt.»” (Fapte 19:1-
2).



73

3. Instalarea presbiterilor
Regula stabilită de Pavel a fost ca, în astfel de grupuri de convertiți, 

rezultate în urma evanghelizărilor, să fie instalați cât se poate de repede 
„presbiteri”. Numirea nu trebuie să deranjeze pe cei care folosesc în 
Biserici termenul de „păstori”. De fapt, Noul Testament are trei termeni 
dedicați celor puși de Duhul Sfânt să călăuzească Bisericile: presbiter, 
episcop și păstor, așa cum se vede clar din text:

„Căci eraţi ca nişte oi rătăcite. Dar acum v-aţi întors la 
Păstorul şi Episcopul sufletelor voastre” (1 Petru 2:25).

„Sfătuiesc pe presbiterii dintre voi, eu, care sunt un presbiter 
ca şi ei, un martor al patimilor lui Hristos şi părtaş al slavei care 
va fi descoperită: păstoriţi turma lui Dumnezeu care este sub paza 
(episcopia) voastră.” (1 Petru 5:1-2).

Ca autoritate în Biserică, presbiterii au apărut lângă apostoli în cadrul 
consiliului de la Ierusalim și au continuat să conducă Biserica după 
dispariția apostolilor:

„Pavel şi Barnaba au avut cu ei un viu schimb de vorbe şi 
păreri deosebite, şi fraţii au hotărât ca Pavel şi Barnaba şi câţiva 
dintre ei să se suie la Ierusalim, la apostoli şi presbiteri, ca să-i 
întrebe asupra acestei neînţelegeri” (Faptele Apostolilor 15:2).

„Când au ajuns la Ierusalim, au fost primiţi de Biserică, de 
apostoli şi de presbiteri şi au istorisit tot ce făcuse Dumnezeu prin 
ei” (Faptele Apostolilor 15:4).

Numirea de presbiteri a avut rădăcini adânci în tradiția poporului Israel 
și a fost preferată un timp în noile adunări creștine. Când n-a putut instala 
el însuși presbiteri în adunările locale, din cauza grabei sau a deplasării în 
alte părți, apostolul Pavel a lăsat în urma sa pe unul din colaboratorii săi să 
facă această lucrare:

„Te-am lăsat în Creta, ca să pui în rânduială ce mai rămâne 
de rânduit, și să așezi presbiteri în fiecare cetate, după cum ți-am 
poruncit…” (Tit 1:5).

4. Principiul pluralității liderilor
Nu numai că în multe biserici se cere și se așteaptă mult prea mult de 

la păstorul - învățător, dar în majoritatea cazurilor, bisericile creștine au 
înlăturat din practică un al doilea principiu al strategiei lucrării lui  Hristos 
în trup, și anume : „principiul pluralității liderilor spirituali”.



74

În mod foarte clar, toate informațiile puse la dispoziție de textul 
Noului Testament ne arată că  Hristos a rînduit ca pastoratul să fie un efort 
colectiv produs de o pluralitate de lideri. Este semnificant că peste tot în 
Noul Testament, termenul presbiter, atunci cînd apare este folosit la plural. 
Excepție fac cazurile din 2 Ioan și 3 Ioan, în care apostolul Ioan vorbește 
despre el însuși și 1 Petru 5:1 în care termenul este folosit identic.

Situația normală din bisericile timpurii a fost aceea a unei pluralități de 
lideri. Nu există în tot Noul Testament nici o singură referire la o biserică 
condusă după sistemul „un singur păstor”. Aceasta nu înseamnă neapărat 
că nu au existat și astfel de cazuri, dar este clar că astfel de situații nu au 
fost menționate. Este folositor să ne uităm la felul în care se adresează 
apostolul Pavel bisericii din Filipi: „către toți sfinții în  Hristos care sînt 
în Filipi, împreună cu episcopii și diaconii”. (Filipeni 1:1) Din această 
introducere reiese clar că apostolul recunoaște o ordine existentă deja în 
biserică și că în această ordine „episcopii” constituiau o pluralitate.

(Scurtă notă explicativă: Numirea de „episcopi” nu trebuie să ne 
dezorienteze. În biserica Noului Testament, păstorii și presbiterii sînt 
aceleași persoane privite din perspective diferite.

Termenul „presbiter” , face apel la maturitatea omului în cauză, 
termenul „episcop” descrie slujba sa, iar termenul „păstor” ilustrează 
natura slujirii și sentimentelor lui.

Există multe dovezi în text că acești trei termeni denumesc aceeași 
persoană. Calificativele cerute unui episcop în 1 Timotei 3:1-7 sînt identice 
cu caracteristicile cerute unui presbiter în Tit 1:6-9. Apostolul Pavel 
folosește ambele terminologii pentru a se referi la una și aceeași persoană 
în Tit 1:5-7.

Textul din 1 Petru 5:1,2 cuprinde toți trei termenii într-un îndemn 
adresat presbiterilor îndemnîndu-i să fie buni episcopi în slujba lor de 
păstorire a celor credincioși. 

„Sfătuiesc pe presbiterii (PRESBUTEROS) dintre voi, eu, 
care sînt un presbiter, ca și ei, un martor al patimilor lui  Hristos, 
și părtaș al slavei care va fi descoperită: Păstoriți (POIMAINO) 
turma lui Dumnezeu, care este sub paza voastră (EPISKOPEO) 
nu de silă, ci de bună voie, după voia lui Dumnezeu”.

În Faptele Apostolilor capitolul 20, cei trei termeni sînt folosiți iarăși 
în același context unul în locul celuilalt. În versetul 17 Pavel a chemat pe 
presbiterii Bisericii (PRESBUTEROS) ca să-și ia rămas bun. În versetul 
28 el spune: „Luați seama la voi înșivă și la toată turma peste care v-a pus 
Dumnezeu episcopi (EPISKOPOS) ca să păstoriți (POIMAINO) Biserica 
Domnului”.



75

Cuvîntul EPISKOPOS înseamnă priveghetor, supraveghetor și este 
folosit în Noul Testament de cinci ori. În 1 Petru 2:25, Domnul Isus este 
numit: „Episcopul sufletelor voastre”. În celelalte patru cazuri cînd este 
folosit, acest termen se referă la lideri locali din Biserică.

În societatea greacă, EPISKOPOS era un om numit de împărat 
să guverneze o cetate cucerită sau un oraș nou format. Episcopul era 
responsabil înaintea împăratului, dispunînd de toată autoritatea locală pe 
care i-o delegase acesta.

Numirea de „episcop” sugera două idei clare minții grecești din secolul 
întîi: aceea de responsabilitate în fața unei puteri superioare și aceea de 
reprezentant al unei noi ordini de lucruri.

Cuvîntul „POIMEN”, tradus prin numirea de păstor sau cioban, 
este foarte des folosită în Noul Testament. De două ori ea este aplicată 
Domnului Isus  Hristos (Evrei 13:20,21; 1 Petru 2:25) Termenul este 
folosit pentru a descrie natura lucrării liderilor spirituali din Biserică. El 
cuprinde activitatea de hrănire, de protejare și de conducere - călăuzire a 
turmei. Pentru a se califica la slujirea în biserică, un credincios trebuie să 
aibă inima și mintea unui bun cioban al oilor.

Cuvîntul „PRESBUTEROS” este echivalent cu numirea de „bătrîn” 
(aici în sens de om cu experiență, de maturitate spirituală). În societatea 
greacă, el era folosit pentru a desemna pe unul care era „trecut prin viață”, 
sau „cu barba mare”, sau „cu părul nins”.)

Pluralitatea conducătorilor spirituali era o regulă pentru toate bisericile 
primare. În Faptele Apostolilor 14:23 găsim scris: „Au rînduit presbiteri în 
fiecare biserică, și după ce s-au rugat și au postit, i-au încredințat în mîna 
Domnului, în care crezuseră”. Tit 1:5 spune: „Te-am lăsat în Creta, ca să 
pui în rînduială ce mai rămîne de rînduit, și să așezi presbiteri în fiecare 
cetate, după cum ți-am poruncit”. 

Un verset trecut prea adesea cu vederea se află în 1 Timotei 5:17:

„Presbiterii care cîrmuiesc bine, să fie învredniciți de îndoită 
cinste, mai ales cei ce se îndeletnicesc cu propovăduirea și cu 
învățătura pe care o dau altora”.

Segmentînd acest verset de dragul unei analize mai atente, observăm 
că:

1. Se vorbește despre o pluralitate de lideri. („presbiterii”)
2. Se definește activitatea lor. („care cîrmuiesc”)
3. Se recomandă o atitudine specială față de ei. („să fie învredniciți de 

o îndoită cinste”)
4. Se face o deosebire între specificul slujbelor lor. („mai ales cei ce se 

ocupă cu ...”)



76

5. Se scot în relief cele mai înalte priorități. („propovăduirea și 
învățătura”)

Trupul lui  Hristos s-a bucurat la început de activitatea unei pluralități 
de lideri spirituali care și-au împărțit între ei slujirile necesare în Biserică. 
Din rîndul celor credincioși erau puși la o parte „presbiteri” care să 
cîrmuiască Biserica printr-o activitate de echipă, fiecare activînd în slujirea 
la care se califică în virtutea darului spiritual încredințat lui. 

„Deoarece avem felurite daruri, după harul care ne-a fost dat: 
Cine are darul proorociei să-l întrebuințeze după măsura credinței 
lui. Cine este chemat la o slujbă, să se țină de slujba lui. Cine 
învață pe alții, să se țină de învățătură. Cine îmbărbătează pe alții, 
să se țină de îmbărbătare. Cine dă, să dea cu inimă largă.Cine 
cîrmuiește, să cîrmuiască cu rîvnă. Cine face milostenie, s-o facă 
cu bucurie”. (Romani 12:6-8)

Fiecare sector de activitate al bisericii se cere coordonat de 
unul sau mai mulți „episcopi - supraveghetori”, iar suma totală a 
„supraveghetorilor” dă numărul de „presbiteri” chemați să răspundă de 
bunul mers al Bisericii. Acest grup de presbiteri nu constituie un grup 
dictatorial în Biserică. Ei conduc prin învățătură curată și prin pilda și 
exemplul personal pe care-l dau altora.

„Aduceți-vă aminte de mai marii voștri, care v-au vestit 
Cuvîntul lui Dumnezeu; uitați-vă cu băgare de seamă la sfîrșitul 
felului lor de viețuire și urmați-le credința!”

„Ascultați de mai marii voștri și fiți-le supuși, căci ei 
priveghează asupra sufletelor voastre, ca unii care au să dea 
socoteală de ele: pentru ca să poată face lucrul acesta cu bucurie, 
nu suspinînd, căci așa ceva nu v-ar fi de nici un folos”. (Evrei 
13:7,17)

„Poruncește și învață aceste lucruri. Nimeni să nu-ți 
disprețuiască tinerețea; ci fii o pildă pentru credincioși: în vorbire, 
în purtare, în dragoste, în credință și curăție.”

„Fii cu luare aminte asupra ta însuți și asupra învățăturii pe care o dai 
altora”. (1 Timotei 4:11,12,16)

În funcție de posibilitățile financiare și de dorința Bisericii, unii dintre 
presbiteri se pot suporta singuri, avînd totuși suficient timp și pentru a 
conduce și învăța pe alții (presbiteri,priveghetori,păstori, laici), în timp 
ce alții vor fi scutiți de povara unei slujbe din afara Bisericii, ca să se 
poată consacra în cea mai mare parte a timpului lor „cu propovăduirea 
și învățătura pe care o dau altora”. (presbiteri, priveghetori, păstori 
consacrați).



77

5. Selectarea presbiterilor
Uneori, instalarea presbiterilor nu se putea face imediat din pricina 

imaturității celor proaspăt convertiți. Acesta a fost motivul pentru care 
Pavel l-a lăsat uneori în urma sa pe Timotei sau pe Tit. 

Din cauza poziției și autorității lor, acești presbiteri trebuiau să prezinte 
anumite caracteristici. Despre acest proces de selecție găsim scris în 
îndrumările lăsate de Pavel mai tinerilor săi colaboratori, Tit și Timotei.

Te-am lăsat în Creta ca să pui în rânduială ce mai rămâne de 
rânduit şi să aşezi presbiteri în fiecare cetate, după cum ţi-am 
poruncit: Dacă este cineva ...“ (Tit 1:6-11)

„Adevărat este cuvântul acesta: „Dacă râvneşte cineva să fie 
episcop, doreşte un lucru bun”. Dar trebuie ca episcopul să fie ...“ 
(1 Tim. 31-13) 

6. Diversitatea presbiterilor
Ar fi greșit să credem că acești presbiteri erau un fel de „predicatori” 

însărcinați doar cu vestirea Cuvântului. Predicarea este doar una din 
lucrările ce poate fi în responsabilitatea presbiterilor. Alți presbiteri pot și 
trebuie să-și desfășoare activitatea și să-și exercite autoritatea în alte zone 
pertinente „cârmuirii” Bisericii creștine. Iată ce găsim scris în 1 Tim. 5:17:

„Presbiterii care cârmuiesc bine, să fie învredniciți de îndoită 
cinste, mai ales cei care se ostenesc cu propovăduirea și cu 
învățătura pe care o dau altora.”

Este clar că doar unii dintre presbiteri se osteneau cu propovăduirea, 
ceilalți se osteneau cu tot felul de alte activități necesare bunului mers 
al Bisericii. În cazul unei Biserici locale, putem avea o pluralitate de 
lideri ai Bisericii numiți grupați în Consiliul Bisericii (presbiterul cu 
evanghelizarea, presbiterul cu părtășia, presbiterul cu maturizarea, 
presbiterul cu închinarea, presbiterul cu coordonarea diferitelor slujiri, 
presbiterul cu casieria etc.).

7. Poziția presbiterilor
Din cauza poziției lor, apostolul Pavel spune că poziția de presbiter 

poate trezi interesul și râvna celor din adunare. În 1 Timotei 3:1-7, 
apostolul Pavel ne spune că așa ceva nu este neapărat rău dacă este o 
motivație pentru creștere spirituală în maturitate și în consacrare:

„Adevărat este cuvântul acesta: «Dacă râvnește cineva să 
fie episcop, dorește un lucru bun. Dar… trebuie ca episcopul să 
fie…»”



78

De ce ar râvni cineva să ajungă presbiter? Pentru că, în perspectiva 
adunării, presbiterul se bucură de o poziție predominantă în demnitate și 
activitate. Iată cum o definește Pavel.

Presbiterul se bucură de cinste din partea celor din adunare:

„Presbiterii care cârmuiesc bine să fie învredniciți de îndoită 
cinste” (1 Tim. 5:17).

Presbiterii pot fi sprijiniți material de membrii adunării:

„Căci Scriptura zice: «Să nu legi gura boului când treiere 
bucatele» și «Vrednic este lucrătorul de plata lui»” (1 Tim. 5:18).

„În adevăr, în Legea lui Moise este scris: „Să nu legi gura 
boului care treieră grâul!” Pe boi îi are în vedere Dumnezeu 
aici? Sau vorbește el înadins pentru noi? Da, pentru noi a fost 
scris astfel; căci cine ară, trebuie să are cu nădejde, și cine treiere 
grâul, trebuie să-l treiere cu nădejdea că va avea parte de el. 
Dacă am semănat printre voi bunurile duhovnicești, mare lucru 
este dacă vom secera bunurile voastre vremelnice? … NU știți 
că cei ce împlinesc slujbele sfinte, sunt hrăniți din lucrurile de 
la Templu, și că cei ce slujesc altarului, au parte de la altar? Tot 
așa Dumnezeu a rânduit ca cei ce propovăduiesc Evanghelia, să 
trăiască din Evanghelie” (1 Corinteni 9:9-14).

Presbiterii se bucură de credibilitate și de încredere din partea celor din 
adunare. Cine caută să facă dreptate își face dușmani. Cei nedrepți nu sunt 
înclinați spre pocăință, ci spre răzbunare, de aceea Pavel spune:

 „Împotriva unui presbiter să nu primești învinuire decât din 
gura a doi sau trei martori” (1 Tim. 5:19).

Prin prisma poziției lor de „cârmuitori”, presbiterii se bucură de 
ascultare din partea celorlalți credincioși din adunare.

În Biserica creștină, lucrurile nu se rezolvă pe principiul democrației, 
ci prin autoritatea presbiterilor care implementează Cuvântul Bibliei. 
Acest lucru se vede clar în două situații de criză relatate în cartea Faptele 
Apostolilor. Cea dintâi a fost provocată de pretenția „iudaizatorilor”, ca cei 
convertiți dintre neamuri să fie tăiați împrejur și să țină Legea lui Moise. 
Pentru soluționarea acestei probleme n-a fost convocată adunarea generală 
a Bisericii din Ierusalim și nici nu s-a pus la vot. Biblia ne spune astfel:

„Când au ajuns la Ierusalim, au fost primiți de Biserică, de 
apostoli și de presbiteri, și au istorisit tot ce făcuse Dumnezeu 
prin ei… Apostolii și presbiterii s-au adunat laolaltă, ca să vadă 
ce este de făcut” (Fapte 15:4, 6).



79

Majoritatea membrilor Bisericii a trebuit să aștepte deliberarea 
apostolilor și presbiterilor. După aceea, ei s-au supus hotărârii luate 
de aceștia. Aceeași realitate o găsim descrisă și în cazul Bisericii din 
Efes. Aflat în drum spre Ierusalim, apostolul Pavel cheamă la Milet pe 
presbiterii Bisericii din Efes: „Însă din Milet, Pavel a trimis la Efes, și 
a chemat pe presbiterii Bisericii…” (Fapte 20:17). Din felul în care le 
vorbește Pavel, reiese foarte clar că apostolul îi privea ca pe stâlpii lucrării 
din Efes, ca pe cei ce aveau autoritatea să păzească și să hotărască bunul 
mers al lucrării de acolo. Generic, aceeași subliniere a autorității de care se 
bucură presbiterii în Biserică este descrisă și în ultimul capitol al epistolei 
către Evrei:

„Aduceți-vă aminte de mai marii voștri, care v-au vestit 
Cuvântul lui Dumnezeu; uitați-vă cu băgare de seamă la sfârșitul 
felului lor de viețuire și urmați-le credința!” (Evrei 13:7).

„Ascultați de mai marii voștri și fiți-le supuși, căci ei 
priveghează asupra sufletelor voastre, ca unii care au să dea 
socoteală de ele; pentru ca să poată face lucrul acesta cu bucurie, 
nu suspinând, căci așa ceva nu v-ar fi de niciun folos. Rugați-vă 
pentru noi căci suntem încredințați că avem un cuget bun, dorind 
să ne purtăm bine în toate lucrurile” (Evrei 13:17-18).

8. Pericolul dictaturii presbiterilor
Din cauza poziției de autoritate pe care o au în Biserică, presbiterii 

sunt în pericolul de a-și folosi poziția, nu pentru binele celorlalți, ci pentru 
împlinirea ambițiilor proprii. Pavel spunea: 

„Rugați-vă pentru noi căci suntem încredințați că avem un 
cuget bun, dorind să ne purtăm bine în toate lucrurile” (Evrei 
13:18). 

Însă nu toți își dau această silință. În multe cazuri, poziția de presbiter 
poate fi abuzată și folosită în firea pământească. Cazul lui Diotref din cea 
de-a treia epistolă a lui Ioan și avertizarea dată de Petru în 1 Petru 5:1-4, 
ne stau mărturie despre aceasta:

„Sfătuiesc pe presbiterii dintre voi, eu, care sunt un 
presbiter ca și ei, un martor al patimilor lui Hristos, și părtaș 
al slavei care va fi descoperită:

– păstoriți turma lui Dumnezeu, care este sub paza voastră;
– nu de silă, ci de bună voie, după voia lui Dumnezeu;
– nu pentru un câștig mârșav, ci cu lepădare de sine;
– nu ca și cum ați stăpâni peste cei ce v-au căzut la împărțeală, 

ci făcându-vă pilde turmei.



80

Și când se va arăta Păstorul cel Mare, veți căpăta cununa, care 
nu se poate veșteji, a slavei” (1 Petru 5:1-4).

Orice presbiter care o ia razna trebuie disciplinat. Când păcatul este 
public, disciplinarea trebuie să fie și ea publică. Iată ce spune apostolul 
Ioan despre Diotref: 

„De aceea, când voi veni, îi voi aduce aminte de faptele pe 
care le face…” (3 Ioan v. 10).

Iată ce-l sfătuiește apostolul Pavel pe Timotei:

„Pe cei ce păcătuiesc, mustră-i înaintea tuturor, ca și ceilalți să 
aibă frică” (1 Tim. 5:20).

9. Principiul unanimității.
Presbiterii trebuie să aibe unanimitate în deciziile lor. Dacă fiecare 

este călăuzit de Duhul Sfînt, acest lucru se va face cu ușurință. În Noul 
Testament nu se pomenește nimic de regula votului majoritar. Deciziile 
din Trupul lui  Hristos nu trebuiesc luate „de mai mulți oameni” împotriva 
a „mai puțini oameni”, ci de însuși Capul Bisericii care își face cunoscută 
voia prin călăuzirea unanimă a Duhului. Există multe texte care spun acest 
lucru. (vezi: Filipeni 2:2,3; Romani 12:16; 1 Corinteni 1:10; Filipeni 1:27; 
Romani 15:5,6)

În situația în care nu există unanimitate, presbiterii trebuie să amîne 
deciziile, să se retragă pentru post și rugăciune, pentru o mai bună 
înțelegere și pentru o deplină cercetare de sine. Unitatea și armonia unei 
biserici începe de la presbiterii ei, iar Biserica este liniștită atîta timp cît 
știe că hotărîrile au fost luate în unanimitate și în supunere față de „gîndul 
lui  Hristos”.

10. Purtătorul de cuvînt
„Pluralitatea” și „unanimitatea liderilor” nu elimină în nici un fel 

rolul singular al unui lider prin excelență. În cadrul sistemului biblic de 
cîrmuire prin presbiteri, va exista o mare diversitate de personalități care-și 
vor arăta fiecare manifestarea darurilor spirituale într-o formă unică. Unii 
vor fi înzestrați în mod special pentru sectorul de administrație, alții vor 
fi mai tari în abilitatea de a-i învăța și povățui pe alții. Unii vor fi activi 
în sectoarele foarte vizibile, alții vor activa în „munca de subteran”. Toți 
vor fi însă activi în viața bisericii, iar fiecare va avea responsabilitatea și 
autoritatea în sectorul său specific. Conducerea în echipă nu înseamnă un 
fel de anarhie în care „fiecare este activ în toate și răspunde de toate”, ci o 
armonizare a activităților în care „fiecare om potrivit este așezat la locul 
potrivit”, dîndu-i-se posibilitatea să-și exercite priceperea într-un cadru în 



81

care își va expune soluțiile urmînd ca hotărîrile majore să fie trecute prin 
regula unanimității.

Un bun exemplu în această direcție îl constituie situația celor 
doisprezece apostoli. Ei ne pot arăta cum diversitatea poate lucra într-un 
sistem unitar. Cei doisprezece s-au bucurat de o egalitate deplină în ceea 
ce privește poziția și privilegiile. Cu excepția lui Iuda, ceilalți vor domni 
fiecare pe tronuri și vor fi respectați și înălțați la fel (Matei 19:28). Totuși, 
chiar și în grupul celor doisprezece au existat diferențieri categorice.

Biblia ne pune la dispoziție patru liste ale celor doisprezece în Matei 
10:2-4, Marcu 3:16-19, Luca 6:14-16 și Faptele Apostolilor 1:13. În 
fiecare listă succesiunea celor doisprezece este împărțită în trei grupe, 
cuprinzînd fiecare cîte patru nume și de fiecare dată cele trei grupe conțin 
aceleași persoane (chiar dacă nu în aceeași ordine). În general trecerea în 
revistă se face în ordinea intimității avute cu Domnul Isus, de fiecare dată 
terminîndu-se cu Iuda Iscarioteanul.

Primii patru enumerați sînt întotdeauna: Petru, Iacov, Ioan și Andrei. 
Pe aceștia îi și cunoaștem de altfel mai bine. ei au fost cei mai apropiați de  
Hristos, iar Evangheliile ni-i prezintă mai adesea. A doua grupă i-a cuprins 
pe Filip, Matei, Natanael și Toma, în timp ce ultima era compusă din 
Iacov, cei doi Iuda și Tadeu.

Este semnificativ să observăm că, deși ordinea în grupe nu este 
întotdeauna aceeași, primul numit este mereu același. În grupa întîia era 
Petru. În cea de-a doua, Filip, iar în ultima, apare de fiecare dată primul, 
Iacov.

Este destul de clar că fiecare grupă a avut un lider recunoscut de 
ceilalți. Poziția aceasta nu le-a revenit printr-o nominalizare exterioară, 
ci prin influența puternică pe care acești ucenici au exercitat-o asupra 
celorlalți din grupă. Petru, cel dintîi din prima grupă, a devenit de altfel 
purtătorul de cuvînt al tuturor celor doisprezece. Ori decîte ori ucenicii au 
vrut să-L întrebe ceva pe Învățătorul, Petru a fost reprezentantul lor.

Apostolii au fost în aceeași slujire, au avut aceleași privilegii, s- au 
bucurat de aceeași cinste și responsabilitate, au predicat cu toții mesajul 
împărăției, au avur fiecare puterea de a face minuni, au stat toți aproape 
de Domnul Isus, dar, fără să fie deosebiți în merite personale, unii dintre 
ei s-au distins ca lideri între lideri, devenind surse de influență asupra 
celorlalți.

Același fenomen îl putem observa și în Faptele Apostolilor. Iacov, 
de exemplu apare ca un lider proeminent în întreaga biserică existentă 
(Faptele Apostolilor 12:17; 15:13). Cu toate că nu se află în nici un fel 
așezat în vreo demnitate mai înaltă decît a celorlalți, se pare că toți îl 
respectau profund și așteptau ca el să-și spună punctul de vedere.



82

Poziția de lider nu implică neapărat o superioritate spirituală. În 
Biserică toți trebuie să asculte, nu de călăuzirea unui om, ci de călăuzirea 
Duhului. S-ar putea prea bine ca Petru să nu fi fost superior din punct 
duhovnicesc lui Ioan, sau lui Natanael, de pildă. Totuși, și Ioan și Natanael 
și ceilalți, au acceptat ca Petru să-i reprezinte.

În primele doisprezece capitole din Faptele Apostolilor, Petru și Ioan 
sînt cele două caractere predominante. Totuși nu găsim scrisă nici măcar o 
predică de a lui Ioan. Încă o dată se pare că Petru vorbea pentru amîndoi. 
Asta nu pentru că Ioan nu ar fi știut ce să spună sau pentru că n-ar fi avut 
nimic de spus (a scris trei epistole monumentale), ci pentru că se pare că 
în planul lui Dumnezeu, Petru fusese înzestrat cu un dar specific care-l 
califică să fie mereu „vorbitorul” grupului. Ioan a avut rolul de însoțitor și 
de adeveritor - nu mai puțin important, dar mai puțin public.

Începînd cu capitolul 13, în Faptele Apostolilor se schimbă personajele 
principale și în prim plan apare Barnaba și Pavel. În acest cuplu, Pavel 
este caracterul dominant, deși Barnaba fusese învățător în Biserică înaintea 
convertirii lui. Grecii care i-au ascultat l-au și numit pe Pavel - „Mercur”, 
pentru că el vorbea cel mai mult și cel mai elocvent. Cu siguranță că 
și Barnaba a predicat și a ținut discursuri, totuși vorbele lui nu au fost 
păstrate în paginile Scripturii. Și rolul lui a fost un rol de sprijin pentru cel 
destinat să activeze în primul plan al lucrării.

Orice lucrare pe care noi o găsim în Noul Testament a fost o lucrare 
de „echipă”. Pavel îi pomenește mereu pe cei care au lucrat împreună 
cu el. Fără îndoială unii dintre aceștia au fost învățători în Biserică. 
Alții au îndeplinit alte slujbe necesare. Toată pluralitatea aceasta nu 
tăgăduiește în nici un fel importanța existenței unui lider care să se afirme 
cu preponderență. Secretul reușitei acestuia însă, rămîne încadrarea 
în angrenajul lucrării. În această poziție el se va supune hotărîrilor 
celorlalți, se va verifica pe sine prin starea de vorbă cu ceilalți și va crește, 
contribuind în același timp la creșterea celorlalți.

Un exemplu de cum nu trebuie să fie un lider spiritual al bisericii este 
Diotref - „căruia îi place să aibă ÎNTÎIETATEA ÎNTRE EI și NU VREA 
SĂ ȘTIE DE NOI” (3 Ioan 9). Apostolul Ioan a fost hotărît să-l confrunte 
și să restabilească ordinea „din toate bisericile Domnului” („De aceea, cînd 
voi veni, îi voi aduce aminte de faptele pe care le face.” - 3 Ioan 10).

În aceeași epistolă este descrisă și apariția unui lider veritabil: 
Dimitrie. De fapt, se pare că 3 Ioan a fost scrisă pentru a-l îndemna pe ne-
experimentatul, dar rîvnitorul Gaiu să se ferească de influența nefastă a lui 
Diotref și să se lase absorbit în sfera de influență a evlaviosului Dimitrie:

„Toți, chiar și Adevărul, mărturisesc bine despre Dimitrie; și noi 
mărturisim despre el și știi că mărturisirea noastră este adevărată”. „Prea 



83

iubitule, nu urma răul, ci binele. Cine face binele, este din Dumnezeu; cine 
face răul, n-a văzut pe Dumnezeu” (3 Ioan 11,12).

Rezumînd cele spuse în acest subcapitol, trebuie să atragem atenția 
celor care lucrează astăzi în biserici asupra devierilor de „metodă”, 
care au apărut și să-i îndemnăm pe toți să revină la principiile biblice 
ale pluralității de presbiteri, ale unanimității în decizii, ale colaborării 
și subordonării reciproce și ale recunoașterii liderilor înzestrați pentru 
reprezentare și coordonare.

11. Pași practici în formarea cârmuitorilor spirituali
Trecem acum la partea practică a procesului de formare a presbiterilor 

Bisericii. În 1 Timotei 3:1, apostolul Pavel face o afirmație care a fost mult 
timp și în multe locuri un prilej de tulburare:

„Adevărat este cuvîntul acesta: Dacă dorește cineva să fie 
episcop, dorește un lucru bun.” 

Dorința aceasta a fost considerată adesea drept o ambiție firească, iar 
în bisericile în care funcționa deja cîte un păstor, o asemenea dorință a fost 
considerată drept o încercare de „răsturnare” a păstorului sau de divizare 
a bisericii. În majoritatea cazurilor, cei care au dorit să intre în slujire ca 
„episcopi”, n-au avut zile ușoare.

Nădăjduim că acuma, după ce am clarificat semnificația termenului 
de „episcop” și după ce am stabilit că în biserica primară, principiul 
pluralității era „regula de aur” a lucrării, ne va fi tuturor mult mai ușor să 
vedem de ce ne spune apostolul Pavel că trebuie să-i privim cu ochi buni 
pe cei ce doresc „promovarea în lucrare”.

În chiar inima Noului testament, între cărțile destinate Neamurile și 
cărțile destinate evreilor, se găsesc materiile de studiu pentru cei chemați 
la lucrarea creștină. La prima vedere, ele sunt adresa lui Timotei, Tit și 
Filimon, dar Dumnezeu nu le-ar rânduit spre păstrare dacă ar fi vorba 
doar de ei. Scrierile acestea sunt adresate tuturor lucrătorilor din bisericile 
locale de pretutindeni.

Cum poate ajunge un lucrător „desăvârșit și cu totul destoinic pentru 
orice lucrare bună“? Am putea înlocui expresiile de mai sus prin altele 
două, contemporane; complet și competent. Cum poate ajunge cineva 
„complet și competent“? Este visul și dorința oricărui lucrător în via 
Domnului. Este ținta școlilor care-i pregătesc și așteptarea bisericilor 
care-i așteaptă la slujire. Apostolul Pavel ne dă două metode: modelul mai 
marilor noștri și Cuvântul lui Dumnezeu. Pare simplist, dar numai la prima 
vedere. Vă propun o abordare diferită a subiectului.

Omul este o creatură înclinată să imite pe cei din jur, de aceea avem 
nevoie de modele vrednice de urmat. „Tu însă ai urmărit de aproape 



84

învățătura mea, purtarea mea, hotpărârile mele ……“ spune Pavel în 2 
Tim. 3:10. Nu există succes fărăr succesori și nu există ucenici fără modele 
vrednice de urmat. Aș adăuga aici ceva despre treptele procesului de 
ucenicie:

•	 Prima fază: eu fac și tu te uiți
•	 Faza a doua: eu fac și tu mă ajuți
•	 Faza a treia: tu faci și eu te ajut
•	 Faza a patra: tu faci și eu mă uit

Avem însă nevoie de ceva mai solid și mai stabil decât oameni la care 
să ne uităm, de aceea Pavel ne vorbește despre Biblie. El scrie: 

„Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu și de folos ca să 
învețe, să mustre, să îndrepte, …“ 2 Tim. 3:16). 

Verbele acestea sunt acțiunile dinamice ale unei persoane, nu atributele 
statice ale unei cărți. De fapt, spune Pavel, Biblia nu este o carte ca oricare 
alta. Scriptura este o portavoce a lui Dumnezeu, o fereastră deschisă prin 
care auzim vocea Lui. Nu avem de a face cu o carte, ci cu autorul ei, care 
este viu, se uită la noi și interacționează cu noi. Mai mult decât o carte pe 
care o citim, Biblia este o carte care ne citește pe noi înșine. Biblia este 
vocea unui tată desăvârșit care-și crește cu drag copiii. Scriptura este un 
proiect la care a lucrat Dumnezeu de-a lungul secolelor, un instrument 
făurit de El pentru modelarea caracterului oamenilor.

Citește-o! Roagă-te întotdeauna să auzi vocea lui Dumnezeu! Ascult-o! 
Fă întotdeauna ce-ți spune! Ai de-a face cu Creatorul tău care-ți vobete. Nu 
tu, nu înțelepciunea ta te va face complet și competent pentru orice lucrare 
bună, ci Duhul lui Dumnezeu care-ți vorbește direct și proaspăt ori de câte 
ori deschizi Biblia cu anticipare, cu smerenie și cu credință.

Pentru cei ce vor să înțeleagă mai bine Scripturile, atragem atenția 
asupra faptului cădeclarația lui Pavel din 1 Timotei 3:1, este introdusă cu 
afirmația: „Adevărat este cuvîntul acesta... “. Aceeași introducere solemnă 
o mai întîlnim și în capitolul 1:15. Și acolo, ea precede un citat pus între 
ghilimele. Nu greșim dacă presupunem că și primul citat și cel de-al doilea 
au fost preluate dintr-o altă scriere pe care o bănium a fi fost o mărturisire 
de credință și de principii de organizare publicată în vremea aceea și 
cunoscută de majoritatea bisericilor. (vezi și 1 Timotei 4:9; 2 Timotei 4:11; 
Tit 3:8)

Iată de ce credem noi că „Dacă cineva rîvnește să fie episcop, dorește 
un lucru bun”:

a. Biserica trebuie să aibe „episcopi”. Pluralitatea conducătorilor 
spirituali este o binecuvîntare și o condiție a binecuvîntării. Dumnezeu a 



85

investit diferite daruri în diferite persoane și Biserica are nevoie de slujirea 
acestor credincioși, „dăruiți de  Hristos trupului Său”. Nimeni nu trebuie 
să aibe pretenția de a fi suficient singur. Pavel însuși, cu care nu ne putem 
asemăna prea mulți în capacitate, a ajuns să suspine și să ofteze spunînd: 
„Și cine este de ajuns pentru aceste lucruri?” (2 Corinteni 2:16)

Dar va zice cineva: „Bine, dar și noi avem pluralitate în comitetele 
bisericilor”. Este adevărat și nu este adevărat. Într-un fel este vorba despre 
o pluralitate, căci sînt mai mulți participanți. Totuși, la o privire mai atentă, 
comitetul bisericii, așa cum funcționează el în majoritatea cazurilor, este 
mai mult o influență a societății înconjurătoare, decît o materializare 
a principiilor biblice. De-a lungul istoriei, Biserica a preluat forma de 
organizare prevalentă în societatea în care a viețuit. În timpul monarhilor, 
structura bisericilor a devenit piramidală, cu ierarhii bine stabilite și cu 
un „cap” pămîntesc, greu de justificat în contextul existenței „Capului 
ceresc”. După ce au apărut democrațiile, moda s-a schimbat și în biserici 
și au apărut modelele de conducere bazate pe „autoritatea mulțimii” 
(„adunările generale”), sau pe „autoritatea reprezentanților aleși și 
schimbați periodic”. Toate aceste forme de conducere a Bisericii nu aparțin 
ei, în lumina învățăturii Nou Testamentale. Biserica nu este „lumea” și 
ea nu ar trebui să facă așa de ușor compromis cu strategiile și structurile 
„lumii”.

Biblia spune că Biserica trebuie condusă de o pluralitate de lideri 
duhovnicești, promovați în măsura în care dovedesc maturitate spirituală 
(„presbiteri”) și capacitate specifică de slujire („episcopi”). Numai darurile 
spirituale pot autoriza pe cineva să intre în slujirea Bisericii, iar cine are 
un dar în sfera conducerii, nu trebuie schimbat în fiecare an, pe dăunătorul 
principiu al „rotării cadrelor”. Co mitetele alese anual, nu fac altceva 
decît să ațîțe mîndria și orgoliul firii pămîntești și, în realitate, împiedică 
creșterea nedînd nici o șansă celor recunoscuți de Biserică să crească într-
un climat de responsabilitate continuă și consacrare. Membrii comitetului 
nu sînt considerați întotdeauna „la același nivel cu păstorul” și de multe 
ori, „comitetul”, este sortit să se subordoneze păstorului care conduce cu 
formula: „Dumneavoastră și-așa nu veți mai fi în comitet anul viitor, așa că 
lăsați cum spun eu, căci eu rămîn în lucrare”.

Pentru a se reîntoarce la strategia lucrării lui  Hristos în Biserică, 
adunările creștine de astăzi ar trebui să-și caute păstori - învățători care să 
cunoască foarte bine Biblia și care să înceapă un proces de identificare și 
creștere a liderilor potențiali din sînul frățietății. O asemenea preocupare 
nu ar fi un lucru nou, ci ar însemna o reîntoarcere la metodele folosite de 
apostolul Pavel și recomandate de el tuturor lucrătorilor pe care i-a format 
și promovat în slujire. Iată ce-i scrie el lui Timotei:



86

„Tu dar, copilul meu, întărește-te în harul care este în  
Hristos Isus. Și ce ai auzit de la mine, în fața multor martori, 
încredințează la oameni de nădejde, care să fie în stare să învețe și 
pe alții” (2 Timotei 2:1,2).

În acest pasaj identificăm un „lanț de creștere” sau un „proces de 
creștere în lanț“. În total, există patru generații de lideri spirituali, pe care 
Pavel ni-i prezintă transmițîndu-și învățătura unii altora așa cum alergătorii 
își predau unul altuia ștafeta. Iată structura procesului descris de Pavel:

1. Pavel l-a învățat pe ... 
    2. ... Timotei care trebuia să încredințeze învățătura...
       3. ... la alți oameni de încredere, care să fie în stare să învețe și pe...
              4. ... alții.

În ierarhia preocupărilor lui Pavel, creșterea bisericilor nu l-a 
împiedicat să-și facă timp să crească și cîțiva lideri ai bisericii. Mulțimea 
nu l-a împiedicat pe el, să caute cu ardoare „persoana chemată” să-i ducă 
mai departe slujba. Credem că acesta este motivul pentru care bisericile 
din primul veac nu au avut nevoie de Seminarii Teologice și de Organizații 
Misionare. Bisericile primului veac au fost și Seminarii și Societăți 
Misionare, iar păstorii - învățători și evangheliștii au fost veritabili 
profesori și neobosiți misionari.

Dacă fiecare păstor - învățător de astăzi s-ar întoarce la „strategia 
lui  Hristos în Biserică” și ar crește cîte un singur credincios „dornic să 
fie episcop” în fiecare an, în cîțiva ani nu am mai recunoaște fața lucrării 
creștine din lume. Fără mijloace de transport și fără cărți, liderii bisericii 
din primul veac au răspîndit biserica într-un timp record în tot imperiul 
roman. Astăzi, cu toate avantajele moderne pe care le avem la dispoziție, 
noi sîntem departe de randamentul lor. Falimentul lucrării de astăzi poate fi 
explicat într-o singură frază: „Păstorii - învățători nu mai cresc episcopi, ci 
au schimbat strategia lucrării lui  Hristos, încercînd să crească biserici !”

b. Dorința de a fi episcop, este o formidabilă motivație de creștere. 
Observați că în textul din 1 Timotei 3, după versetul care conține dorința, 
urmează alte cîteva versete cuprinzînd calificativele pe care trebuie să 
le întrunească un credincios pentru a fi promovat în lucrare. Versetul doi 
începe foarte interesant cu expresia: „Dar trebuie ca episcopul să fie...”

Lipsa de creștere spirituală este o consecință a apatiei care domnește 
în majoritatea bisericilor. Făcînd un comentariu la textul din Apocalipsa 
3:15,16 unde scrie despre credincioși aflați la diferite nivele de 
„temperatură” (rece, căldicel, în clocot), cineva remarca pe bună dreptate 
următoarele: „Bisericile de astăzi sînt cel mult căldicele și dacă ar intra în 
adunările noastre un credincios cu adevărat plin de rîvnă pentru Domnul, 



87

ceilalți l-ar categorisi imediat drept „fanatic”. Temperatura noastră 
spirituală a ajuns să fie atît de scăzută, încît un creștin normal s-ar părea că 
„are febră”.

În acest context contemporan, este evident că dorința cuiva de a ieși 
din amorțeală și a deveni episcop „este un lucru bun”. Un păstor înțelept 
nu va stinge această dorință, ci se va strădui să o cultive și să o transforme 
într-un proces regulat de creștere. Ca și apostolul Pavel, trebuie să trecem 
de la exprimarea dorinței la lista de calificative, și pas cu pas, să urmărim 
creșterea care va aduce recunoașterea bisericii și promovarea în slujire. 
Celor ce vor să devină episcopi trebuie să li se deschidă calea unei 
pregătiri serioase și sistematice.

12. Procesul de identificare și formare a presbiterilor
Păstorii - învățători și bisericile care vor să revină la strategia lui  

Hristos pentru lucrarea în trup trebuie să urmeze etapele procesului de mai 
jos:

1. Începe un studiu biblic pentru frații din adunare. Include în acest 
studiu pe cei care vor să devină presbiteri, pe cei pe care îi vezi tu că ar 
prezenta un potențial latent pentru conducere, și apoi lasă ușa larg deschisă 
pentru toți aceia care doresc să învețe.

2. Predă teologie biblică. Dă-le o temelie doctrinară puternică (în 
special învățătura biblică despre Biserică) și învață-i metode corecte pentru 
studierea și tălmăcirea Scripturii.

3. Învață-i să aplice în viață tot ceea ce învață. Cum spunea Spurgeon, 
sîngele din vinele lor trebuie să ajungă „îmbibat cu Biblie”. Străduiește-
te să le arăți cum să rezolve probleme practice de viață și cum să aplice 
principiile Scripturii pentru a da un răspuns problemelor vieții.

4. Împărtășește-le gîndirea ta, dar varsă-ți asupra lor și simțirea. 
Transmite-le și lor ceva din pasiunea ta pentru  Hristos și pentru Biserica 
Lui. Împărtășește-ți cu ei și bucuriile și necazurile. Fă-i să-și simtă inimile 
bătînd alături de inima ta. Unitatea în gîndire, atît de necesară unității în 
lucrare este un rezultat al unității în învățătură și în simțire. Amîndouă 
trebuiesc împletite împreună.

5. Fă-i să se simtă o parte semnificativă în orice hotărîre pe care o iei. 
Nu numai că „este o înțelepciune în mulțimea sfetnicilor”, dar sfătuindu-te 
cu ei îi antrenezi de fapt să ia decizii într-un cadru biblic. Vă ridicați sau 
cădeți împreună. Nimeni nu rezistă în picioare singur - deveniți pe zi ce 
trece o echipă și ei vor învăța încet, încet, să împărțiți responsabilitățile.

6. Cheltuiește un timp special cu fiecare în parte. Aceasta va face ca 
viețile voastre să se armonizeze mai bine.



88

7. Atrage-le atenția și mustră-i. Întîmpină greșelile lor cu o dragoste 
plină de încurajare. Fii sincer.

8. Dă-le responsabilități progresive încredințîndu-le anumite sectoare 
de slujire. Aceasta le va da ocazia să-și descopere și să-și dezvolte 
capacitățile de conducere. Provoacă-i să învețe să ia singuri inițiative, 
apoi împărtășiți-vă reciproc împresiile și frămîntările slujirii. Acest timp 
este cum nu se poate mai potrivit pentru învățarea princiliilor biblice de 
conducere. Confruntarea cu practica îi face dornici să învețe.

9. Roagă-te pentru ei. Aceasta te va face să-i păstrezi în inimă - și-i va 
da lui Dumnezeu ocazia să se slăvească pe Sine în viețile lor.

10. Sacrifică pentru ei. Aceasta îi va face să cunoască cît de mult îi 
iubești și cît de mult te preocupă ceea ce este în folosul lor.

11. Mai mult ca orice, dă-te pe tine însuți pildă pentru ei. Acesta este 
secretul credibilității. Dacă reușești să dai un exemplu bun, poți fi iertat 
dacă greșești în unele privințe, dar dacă nu reușești să fi un bun exemplu, 
toate reușitele tale în celelalte domenii vor fi zadarnice.

Păstorul - învățător care va urma pas cu pas aceste etape, va ajunge 
într-o bună zi să-și dea seama că, încet, încet, oamenii aceia îi vor deveni 
egali în lucrare, „nemaiținîndu-se de poala hainei lui”, ci stîndu-l alături și 
făcîndu-l atent cînd „a greșit-o” !

După ce tot procesul a fost completat, păstorului - învățător nu-i mai 
rămîne decît o singură îndatorire: să caute alți frați din adunare și să ia 
totul de la capăt. De data aceasta însă, nu va mai fi singur. El va putea 
să spună fiecărui „Timotei”: „Tu dar, copilul meu, întărește-te în harul 
care este în  Hristos Isus. Și ce-ai auzit de la mine, în fața multor martori, 
încredințează la oameni de nădejde, care să fie în stare să învețe și pe 
alții”. (2 Timotei 2:1,2). În Bisericile în care se practică acest sistem 
de creștere și promovare în lucrare nu se mai plînge nimeni că nu sînt 
deestule Seminarii sau Școli teologice.  Adunarea însăși devine locul de 
formare al lucrătorilor și baza lor de activitate misionară.

13. Caracterul presbiterilor
Spre deosebire de ceilalți lideri din lume, presbiterii trebuiesc cercetați 

și promovați în acord cu normele prevăzute în Cuvîntul lui Dumnezeu. 
Ei nu trebuie să fie aleși pe baza abilităților lor naturale, (descurcăreți, cu 
succes financiar, populari, etc.) ci pe baza calificativelor lor spirituale și a 
darurilor duhovnicești pe care Biserica le recunoaște.

Chemarea la slujba de presbiter este o chemare înaltă și asupra celor 
aleși pentru această slujire apasă o responsabilitate mai mare decît asupra 
celorlalți credincioși din adunare. Autorul epistolei către Evrei ne spune 



89

despre presbiteri că ei: „priveghează asupra sufletelor voastre, ca unii care 
au să dea socoteală de ele”. (Evrei 13:17)

Din cauza realității descrise mai sus, Biblia pretinde celor care doresc 
să „fie episcopi”, o serie de calități și caracteristici pe care le găsim 
enumerate în 1 Timotei 3:1-7 și Tit 1:5-9. Ambele liste de calificative 
încep cu același calificativ general: „fără prihană”. Aceasta include într-un 
sens larg toate calificativele enumerate după el. A fi „fără prihană” implică 
ideea de a fi deasupra oricărui reproș. Un presbiter trebuie să fie un model 
pentru ceilalți. (Exemplu: Dacă el a fost divorțat sau dacă a fost implicat 
într-o afacere murdară, aceste lucruri ar putea să-l pună în imposibilitatea 
de a lua măsuri disciplinare asupra celor aflați în situații asemănătoare.)

Celelalte calificative enumerate în pasajele amintite sînt mult mai 
specifice și se împart în patru categorii distincte:

A. Calificative personale - În întregul lor, ele definesc un caracter 
cu o înaltă moralitate.

1. „Bărbatul unei singure neveste” - arată că un presbiter trebuie să 
fie un soț credincios soției sale, trăind o viață conjugală curată, fără relații 
sau atitudini adulterine. Aceasta nu are însă nici o legătură cu vreun divorț 
anterior convertirii și nici nu interzice celor necăsătoriți promovarea în 
slujire.

2. „Cumpătat” - înseamnă să nu aibe nici un fel de excese în viață.
3. „Înțelept” - înseamnă să fie sensibil și cu o minte ageră, dar mai 

ales înseamnă să fie gata să pună în practică tot ce învață în Cuvîntul lui 
Dumnezeu.

4. „Vrednic de cinste” - înseamnă a avea o purtare bună care să-i 
atragă respectul celor din jur.

5. „Nu încăpățînat” - înseamnă să nu fie interesat mai mult să facă 
ceea ce-i place, decît să slujească acolo unde i se spune.

6. „Nici mînios” (blînd) - înseamnă să aibe stăpînire de sine.
7. „Drept” - înseamnă să știe să dea fiecăruia ce i se cuvine.
8. „Devotat” (sfînt) - înseamnă să-și îndeplinească datoria față de 

Dumnezeu în consacrare totală.
9. „Nu iubitor de bani” (nici lacom de cîștig mîrșav) - înseamnă că 

viața lui nu trebuie subordonată acumulării de bunuri materiale.

B. Calificative în viața de familie - Cuvîntul lui Dumnezeu 
reglementează viața de familie.

1. „Să-și țină copiii în supunere cu toată cuviința” (aceasta pare a se 
referi la copiii mici), „avînd copiii credincioși” (aceasta pare a se referi la 
cei destul de vîrstnici pentru a fi direct răspunzători în fața lui Dumnezeu)



90

2. „Să-și chivernisească bine casa” - altfel, bărbatul acela nu va ști 
cum să îngrijească de Biserica lui Dumnezeu.

C. Calificative în relațiile cu alții - În relațiile interpersonale un 
presbiter trebuie:

1. „Să nu fie nici bețiv” - aceasta interzice cu desăvîrșire beția.
2. „Nici bătăuș” - aceasta interzice pornirile revanșarde și pune o 

stavilă firilor iuți la mînie.
3. „Să fie blînd, nu gîlcevitor față de alții” - se explică de la sine.
4. „Să fie primitor de oaspeți” - aceasta înseamnă că un presbiter 

trebuie să-și pună casa la dispoziția lucrării și că dragostea de oameni 
trebuie să se manifeste și prin sacrificiul comodității căminului.

5. „Iubitor de bine” - înseamnă că el trebuie să caute binele altora și că 
el se va bucura din toată inima de reușitele celorlalți.

6. „Să aibe o bună mărturie din partea celor din afară” - Această 
calitate este foarte necesară pentru credibilitatea mesajului Evangheliei. 
Conducătorii Bisericii nu au voie să fie învinuiți de ipocrizie de cei din 
lume. 

D. Calificative în viața de credință - Acestea sînt calificative 
spirituale și măsoară creșterea și maturizarea.

1. „Să nu fie întors la Domnul de curînd” - înseamnă să nu fie proaspăt 
convertit și nu are prea mult de-a face cu vîrsta (Timotei era tînăr, dar 
aceasta nu i-a fost un handicap - „Nimeni să nu-ți disprețuiască tinerețea” 
1 Timotei 4:12). Acest calificativ pretinde maturitatea spirituală ca pe o 
condiție prealabilă slujirii ca presbiter.

2. „Să fie în stare să învețe pe alții” - presupune o temeinică 
cunoaștere a Scripturilor și abilitatea de a se face ascultat și înțeles de 
ceilalți.

3. „Să fie în stare să sfătuiască” - aceasta cere o experiență personală 
bogată și un deosebit simț de sensibilitate în înțelegerea problemelor 
celorlalți. Cea mai bună sfătuire este rezultatul înțelegerii corecte a 
Cuvîntului lui Dumnezeu și a felului în care el este „de folos ca să învețe, 
să mustre, să îndrepte, să dea înțelepciune în neprihănire, pentru ca omul 
lui Dumnezeu să fie desăvîrșit și destoinic pentru orice lucrare bună” (2 
Timotei 3:16,17)

4. „Să înfrunte pe potrivnici” - Ca păstor, presbiterul trebuie să apere 
turma de „lupii răpitori”. Mulți dintre aceștia vin să atace din interior, 
„îmbrăcați în piele de oaie”. „Știu bine că..., se vor vîrî între voi lupi 
răpitori, care nu vor cruța turma; și se vor scula din mijlocul vostru 
oameni, care vă vor învăța lucruri stricăcioase, ca să atragă pe ucenici de 
partea lor. De aceea, vegheați !...” (Faptele Apostolilor 20:29,30) 



91

Nu există creștere spirituală fără creștere în cunoașterea Cuvîntului! 
Atît cel ce vrea „să fie episcop”, cît și cel ce ocupă această poziție de 
multă vreme, trebuie să stăruiască în „citire și în învățătura pe care o dau 
altora”. Un presbiter trebuie să aibe o îndoită abilitate în sfera Cuvîntului. 
El trebuie să fie în stare să învețe pentru sine și în stare să-i învețe și pe 
ceilalți. El trebuie să primească învățătura și să o dea celorlalți. Îngîmfarea 
l-ar putea împiedica de la prima, iar comoditatea și teama de concurență, 
de la a doua. Iată de ce, un presbiter nu trebuie să uite că el nu este decît 
un intermediar între oi și „Marele Păstor al oilor” (1 Petru 5:4), niciodată 
stăpîn peste ceilalți („nu ca și cum ați stăpîni peste cei ce v-au căzut la 
împărțeală” - 1 Petru 5:3), și niciodată indispensabil sau de neînlocuit („nu 
de silă, ci de bună voie”, „și în legăturile voastre, să fiți împodobiți cu 
smerenie” -1 Petru 5:2,5).

Un presbiter trebuie să fie ocupat pînă la pasiune cu creșterea celorlalți. 
Nu cu o creștere numerică, ci cu creșterea spirituală.  Nu avem nici un 
drept să-i cerem lui Dumnezeu mai multe oi, atîta timp cît cele ce ne-au 
fost încredințate nu au crescut suficient. Atîta vreme cît în cei prezenți nu 
se vede creșterea, presbiterii Bisericii n-au voie să se gîndească la cei din 
afară. De fapt, un presbiter are în responsabilitate Biserica și în măsura 
în care preocuparea lui va da roade în Biserică, Biserica va avea grijă ea 
însăși de evanghelizarea lumii.

Ca strategie, presbiterul trebuie să se ocupe de oi, încercînd să 
nască presbiteri, lăsînd „nașterea altor oi” în seama oilor. O turmă bine 
îngrijită și hrănită corespunzător nu va întîrzia să se înmulțească. Din 
păcate, mulți presbiteri nu și-au însușit această strategie și lucrarea 
sufere. Ei se istovesc în încercarea de a evangheliza „în afara” Bisericii, 
în timp ce turma încredințată lor arată jalnic și este prea neglijată pentru 
a-și îndeplini datoria în lume. Cineva spunea că: „Se aud prea multe 
predici de evanghelizare în Biserică și mult prea puține în lume”. Legea 
fundamentală a lucrării lui Dumnezeu prin Biserică, este cuprinsă de 
fapt în acest postulat simplu: „Biserica se adună ca să învețe și se 
răspândește ca să evanghelizeze!“

Pe măsură ce sfinții se maturizează, ei vor evangheliza în cadrul 
propiilor lor sfere de influență și vor atinge cu mesajul mult mai mulți 
oameni decît ar putea atinge păstorul, ca lucrător de unul singur.

14. Ordinarea presbiterilor
Noul Testament arată clar că presbiterii trebuiesc puși deoparte și 

instalați printr-o procedură specială. Termenul folosit pentru a desemna 
această procedură este de obicei „Kathistemi”, care se poate traduce 
prin „a ordina”, dar această terminologie prezintă pericolul ideii de a 
forma o clasă de „clericiâ, ceea ce nu trebuie să se întîmple în bisericile 



92

evabghelice. Conceptul ordinării implică o recunoaștere din partea 
conducătorilor adunării și o anunțare publică a punerii cuiva deoparte 
pentru o slujire specifică.

În 1 Timotei 4:14, apostolul Pavel îi scrie lui Timotei: „Nu fii nepăsător 
de darul care este în tine, care ți-a fost dat prin proorocie, cu punerea 
mîinilor de către ceata presbiterilor”.

Actul „punerii mîinilor” își are originea în Vechiul Testament fiind o 
practică folosită atunci în sistemul de aducere al jertfelor. Cel care aducea 
preotului animalul de jertfă trebuia să-și așeze mîinile pe capul animalului 
în semn de identificare cu acesta (Levitic 8:14; 16:21, conform cu Levitic 
1:4; 3:2,8,13). Punerea mîinilor a devenit peste vreme un semn prin care 
cineva se putea identifica cu altcineva și-i putea transfera o binecuvîntare, 
o lucrare sau o responsabilitate.

În același sens, în Noul Testament procedeul de punere a mîinilor 
peste o anumită persoană ilustrează solidaritatea între presbiterii Bisericii 
și cel peste care sînt așezate mîinile. Este un altfel de a spune: „Noi te 
recunoaștem ca pe unul dintre noi. Sîntem alături de tine, te susținem și te 
declarăm vrednic și dăruit pentru slujirea în Biserică”.

Apostolul Pavel îl avertizează pe Timotei:  „Să nu-ți pui mîinile peste 
nimeni cu grabă și să nu te faci părtaș păcatelor altora; pe tine însuți 
păzește-te curat” - 1 Timotei 5:22.

Acest verset subliniază părtășia dintre cel ordinat și cel ce ordinează. 
Cu alte cuvinte ceea ce spune Pavel este: „Ai grijă ce faci ! Dacă îți vei 
pune mîinile peste unul care păcătuiește și-l vei face prin aceasta părtaș cu 
tine în lucrare, tu te vei face părtaș păcatelor lui. Dacă nu vrei să trăiești 
în păcat, înainte de a-ți așeza mîinile asupra cuiva, cercetează bine și cere 
sfatul Domnului”.

Principiu: Poate fi considerat candidat la ordinare, numai acela care a 
dat dovadă de competență și maturitate spirituală de-a lungul unei perioade 
suficient de îndelungate de „încercare” („testare”). O astfel de persoană 
trebuie așezată în slujire sub supravegherea conducătorilor Bisericii și 
verificată în ceea ce privește credincioșia în slujire, smerenia și caracterul 
duhovnicesc al rezultatelor. Fiecare Biserică trebuie să pregătească pentru 
viitor, bărbați, pe care să-i promoveze în lucrare. Ascultarea de îndemnul: 
„Rugați pe Domnul secerișului să scoată lucrători la secerișul Lui”, trebuie 
arătată nu numai în orele de rugăciune, ci și în preocupările de promovare 
a celor din Biserică în slujirea creștină.

Biblic, procedeul de punere a mîinilor trebuie făcut de către liderii 
spirituali ai Bisericii, dar aceasta nu exclude în nici un fel participarea 
întregii adunări la procesul de punere deoparte. 



93

În Faptele Apostolilor 14:23 scrie: „Au rînduit presbiteri în fiecare 
biserică și după ce s-au rugat și au postit, i-au încredințat în mîna 
Domnului în care crezuseră”. 

Cuvîntul grecesc pentru „au rînduit” este „Cheirotoneo”, care tradus 
literal înseamnă „a alege prin ridicare de mînă”. 

Practică: Promovarea unui nou presbiter trebuie făcută de către cei 
care sînt deja în conducerea Bisericii, cu asentimentul și participarea 
întregii adunări.

Chemarea la slujire este ceva subiectiv, lăuntric și nu poate fi subiectul 
unei examinări obiective. Totuși, ... oricine, mînat de orice fel de pornire, 
poate spune că se simte chemat să facă o anumită lucrare. Biserica creștină 
a înlăturat acest pericol prin necesitatea confirmării celor prezenți în 
adunare. Chemarea subiectivă devine prilej de promovare numai cînd 
Dumnezeu certifică această realitate prin asentimentul pe care și-l dă 
Biserica.

15. Disciplinarea unor presbiteri.
Iată ce citim în 1 Timotei 5:19-21:

„Împotriva unui presbiter să nu primești învinuire decît din 
gura a doi sau trei martori. Pe cei ce păcătuiesc, mustră-i înaintea 
tuturor, ca și ceilalți să aibe frică. Te rog fierbinte, înaintea lui 
Dumnezeu, înaintea lui Isus  Hristos și înaintea îngerilor aleși, să 
păzești aceste lucruri fără vreun gînd mai dinainte, și să nu faci 
nimic cu părtinire.”

Primul lucru care-l desprindem din acest text este că: Un presbiter va 
fi ținta atacurilor celui rău și-a denigratorilor. Acesta este motivul pentru 
care „învinuirea” unui singur martor nu este întotdeauna valabilă. Cine 
păcătuiește azi, va păcătui și mîine, așa că dacă învinuirea este fondată va 
fi confirmată și de alții.

Al doilea lucru prezentat în text este importanța martorilor serioși. 
Învinuirea trebuie primită „din gura lor”. Zvonurile și mărturiile auzite 
din persoană în persoană, ca și scrisorile anonime nu trebuiesc privite ca 
probe, ci doar ca un îndemn la o mai atentă veghere.

Al treilea lucru din text este: posibilitatea căderii în păcat. Și presbiterii 
sînt oameni supuși acelorași slăbiciuni ca și ceilalți. Păcatul este cu atît 
mai mare cu cît reușește să atragă după el chiar și pe cei mai destoinici. 
Să nu ne grăbim niciodată să spunem: „Așa ceva nu se poate !”. Cine-și 
subestimează adversarul, va avea parte de dureroase surprize.

Al patrulea lucru din text este: necesitatea disciplinării. „Pe cei 
ce păcătuiesc, mustră-i înaintea tuturor, ca și ceilalți să aibă frică”. În 
Biserica lui  Hristos nu există nimeni „infailibil” sau „deasupra celorlalți 



94

în privilegii”. Sfințenia lui Dumnezeu este o normă universală. Călcarea 
ei, atrage după sine pedeapsă și rușine. Dumnezeu nu are tratamente 
preferențiale. El nu i-a cruțat nici măcar pe îngeri ! Cei ce nu și-au păstrat 
vrednicia au căzut sub incidența pedepsei. Nu exista așa ceva ca: puși 
deoparte pentru tot restul vieții, indiferent de ce se va întîmpla. Singura 
punere deoparte este pe durata „vredniciei”.

Disciplinarea unui presbiter trebuie făcută public pentru motivul că și 
slujirea lui a fost publică.

Al cincilea lucru prezentat de Pavel este: obiectivitatea. „Să păzești 
aceste lucruri fără vreun gînd mai dinainte și să nu faci nimic cu părtinire.” 

Dumnezeu are un singur standard absolut pe care ne cere să-l aplicăm 
tuturora. Nu există favoritisme sau păreri preconcepute. „Îngerii aleși” de 
care ni se vorbește în text sînt martori la felul în care Dumnezeu și  Hristos 
își fac lucrarea cu oamenii. Ei știu că Dumnezeu a pedepsit păcatul celor 
asemenea lor, cînd Lucifer i-a dus în rătăcire, și așteaptă ca în Biserică 
să se vadă rîvna lui  Hristos pentru neprihănire și credincioșia față de 
Cuvîntul lui Dumnezeu.

16. Diaconii Bisericii
În limbajul Noului Testament, termenul de diacon nu este un termen 

de cinste sau de onoare, așa cum este el folosit în unele biserici de astăzi. 
Mai mult, el nu trebuie să definească un „oficiu” sau o „poziție”. În 
biserica primară, diaconii erau aleși dintre cei mai smeriți și mai spirituali 
membri ai adunării cu sarcina de a-i sprijini pe cei chemați să slujească 
duhovnicește în Biserică.

În traducere „diakonos” înseamnă slujitor, „diakonia” înseamnă slujire, 
iar „diakoneo” înseamnă a sluji. Într-un sens larg, toți cei ce lucrează în 
Biserică sînt chemați „slujitori ai lui  Hristos și ai Bisericii”. Egalitatea 
dintre cei credincioși nu trebuie să fie alterată de faptul că Dumnezeu i-a 
chemat pe unii dintre ei la slujiri specifice care-i fac să fie mai „vizibili” și 
mai influenți” decît ceilalți.  

Singura ierarhie a creșterii creștine este aceea a slujirii. 

„Dacă vrea cineva să fie cel dintîi, trebuie să fie cel mai de pe 
urmă din toți și slujitorul tuturor !” (Marcu 9:35) 

„Știți că cei priviți drept cîrmuitori ai neamurilor, domnesc 
peste ele și mai marii lor le poruncesc cu stăpînire. Dar între 
voi să nu fie așa. ci oricare din voi va vrea să fie mai mare între 
voi, să fie slujitorul vostru. Căci Fiul Omului n-a venit ca să I 
se slujească ci ca El să slujească și să-Și dea viața ca preț de 
răscumpărare pentru mulți !” (Marcu 10:42-45)



95

Aceste cuvinte ale Domnului Isus au rămas și astăzi „normă” pentru 
Biserică. Fiecare lucrător din Biserică trebuie să se vadă pe sine în această 
lumină.

Poziția de diacon a apărut în circumstanța unei crize declanșată de 
nedreptatea aparentă făcută cu ocazia împărțirii unor ajutoare materiale 
(Fapte 6:1-4). Rațiunea inițierii slujbei de diacon a fost eliberarea 
presbiterilor de povara treburilor materiale:

„Nu este potrivit pentru noi să lăsăm Cuvântul lui Dumnezeu 
ca să slujim la mese. De aceea, fraților, alegeți dintre voi șapte 
bărbați, vorbiți de bine, plini de Duhul Sfânt și înțelepciune, pe 
care îi vom pune la slujba aceasta. Iar noi vom stărui necurmat în 
rugăciune și în propovăduirea Cuvântului” (Fapte 6:2-4).

Din acest pasaj înțelegem că:

1. Diaconatul a apărut din necesitate - Dacă nu ar fi fost îm-
prejurarea aceea, Biserica din Ierusalim nu ar fi ales diaconi. Slujitorul 
apare atunci cînd este nevoie de o slujire ! De exemplu, nimeni nu 
angajează un zidar dacă nu are de gînd să zidească ceva. A alege diaconi, 
numai pentru că așa cere structura și tradiția bisericii locale înseamnă a nu 
înțelege Biblia și a cădea în primejdia „formalismului”.

Apostolii au spus: „Nu este potrivit pentru noi să lăsăm Cuvîntul lui 
Dumnezeu ca să slujim la mese” (Faptele Apostolilor 6:2). Cineva trebuia 
să slujească și la mese. Situația creată de înmulțirea numărului ucenicilor a 
făcut necesară această slujire.

2. Diaconii au fost aleși de Biserică ca și colaboratori ai apos-
tolilor -  Între aceste două grupuri formate în Biserică nu a existat nici 
ierarhizare și nici concurență. Textul scrie că „apostolii și-au pus mîinile 
peste ei” (6:6). Gestul acesta a însemnat „identificarea” apostolilor cu 
noii aleși, „primirea” în rîndul slujitorilor Bisericii din Ierusalim. Punerea 
mîinilor peste diaconi nu arată „superioritatea” apostolilor, așa cum se 
crede uneori, ci intrarea lor în „părtășie”. Acest lucru se vede și mai bine în 
textul din 1 Timotei 5:22, în care Pavel îl sfătuiește pe mai tînărul Timo-
tei așa: „Să nu-ți pui mîinile peste nimeni cu grabă și să nu te faci părtaș 
păcatelor altora; pe tine însuți păzește-te curat”.

3. Diaconii au trebuit să aibe anumite calități - Cerințele de-
scrise în text sînt: „alegeți dintre voi șapte bărbați, vorbiți de bine, plini de 
Duhul Sfînt și înțelepciune” (Fapte 6:3).

Ei au trebuit să fie aleși din mijlocul adunării și de către adunare. 
Biserica, fiind trupul lui  Hristos, a fost chemată să-și identifice mădularele 
potrivite pentru această slujire.



96

Ei au trebuit să nu fie cu nimic mai prejos spiritual decît apostolii. 
Lucrul acesta se vede și mai lămurit atunci cînd studiem listele de calități 
pe care le recomandă Pavel lui Timotei și Tit, atunci cînd îi însărcinează 
pe aceștia cu identificarea și instalarea „presbiterilor și diaconilor” (1 
Timotei 3:1-13 și Tit 1:5-9). Singura deosebire între cerințele aplicate 
„presbiterilor” și cele aplicate „diaconilor” este „capacitatea de a-i învăța 
pe alții”. (pentru presbiteri se cere „să fie în stare să învețe pe alții” (1 
Timotei 3:2) Caracterul ambelor grupe de slujitori a trebuit însă să fie 
același. Dumnezeu și  Hristos nu au „slujitori de categoria a-I-a” și 
„slujitori de categoria a-II-a !!

4. Numărul diaconilor a fost proporțional cu 
lucrareanecesară - Așa cum am mai spus, alegerea diaconilor nu se 
face „din obicei” sau „de formă”. Orice slujitor al Bisericii trebuie să 
știe precis ce are de făcut. Alegerea după „numărul de membri” nu este 
justificată decît în măsura în care membri aceștia produc probleme care 
trebuiesc rezolvate de cineva. Un membru ales în comitetul de diaconi, 
care nu știe care-i este îndatorirea este un non-sens și, de fapt cel ce nu știe 
ce are de făcut nu are nici ce căuta în slujirea de diacon.

Refuzînd principiul „pluralității presbiterilor” anumite biserici încearcă 
să balanseze activitatea păstorului unic, prin alegerea unor diaconi 
„responsabili” sau „președinți” de adunări. Ce simplu ar fi să ne întoarcem 
la terminologia și practica Bibliei !! Dacă nu o vom face ne vom cufunda 
tot mai mult în neînțelegeri născute din amestecarea specificurilor celor 
două grupări de slujitori. Păstorii sau presbiterii vor răspunde în continuare 
de lucrări administrative, iar „diaconii” vor da în continuare Cina și vor 
oficia în continuare botezuri și nunți, în multe locuri ajungînd să fie un 
obstacol serios în promovarea unui veritabil păstor-presbiter.

Sînt diaconii aleși pe viață?
Este interesant că pe cei șase aleși în Biserica din Ierusalim nu-i  mai 

întîlnim pomeniți ca diaconi nicăieri. Excepție fac Ștefan și Filip, pe care-i 
întîlnim în alte pasaje, dar interesant, cînd îi întîlnim din nou, ei fac alte 
slujiri în Biserică.

Pe Ștefan îl întîlnim în Faptele Apostolilor 6:8-15 și 7:1-60, ca pe 
un lucrător prin care Dumnezeu făcea „minuni și semne mari în norod” 
(6:8) și care i-a înfruntat pe marele preot și pe mai marii poporului evreu, 
plătind cu viața încercarea sa de a-i convinge că Isus este Christosul.

Pe Filip îl întîlnim în Faptele Apostolilor 21:8. În împrejurarea 
descrisă, el este numit: „Filip evanghelistul, care era unul dintre cei șapte”. 
Cu siguranță că el și-a meritat această nouă numire, de vreme ce încă din 
Faptele Apostolilor 8:5-13,26-40, el începuse să lucreze ca evanghelist, 
întorcînd la Domnul poporul Samariei și pe famenul etiopian.



97

Aceste cazuri ne fac să credem că cei șapte oameni aleși ca diaconi în 
biserica din Ierusalim și-au păstrat această numire exact atîta timp și numai 
atîta timp cît slujirea lor ca diaconi a fost necesară. Cînd a încetat nevoia 
slujirii, a încetat și slujirea lor.

În același timp, trebuie să subliniem că Duhul Sfînt nu dă „darurile 
spirituale” necesare slujirii, doar pe perioade scurte de, să zicem, un an de 
zile. Obiceiul de a-i schimba pe diaconi în fiecare an, pe principiul „rotării 
cadrelor” nu este nici biblic și nici binefăcător pentru formarea slujitorilor 
Domnului în Biserică. Este bine ca diaconatul să constituie o lucrare 
născută din necesitate la care să fie chemați oameni potriviți și în care să 
fie păstrați acești oameni atîta timp cît sînt necesari și cît timp nu sînt și 
mai necesari într- o altă formă de slujire.

Pot femeile să slujească ca și diaconi?
În Romani 16:1 Pavel scrie: „Vă dau în grijă pe Fivi, sora noastră, care 

este diaconiță a bisericii din Chencrea, s-o primiți în Domnul, într-un chip 
vrednic de sfinți și s-o ajutați în orice ar avea trebuință de voi; căci și ea 
s-a arătat de ajutor multora și îndeosebi mie”.

În Timotei 3:11 se vorbește deasemenea despre „femeile” chemate 
să fie diaconițe. Cuvîntul grec folosit este „gunaikas”, care interzice 
tălmăcirea conform căreia aceste femei ar fi numai soțiile diaconilor 
amintiți mai sus. Pavel nu a putut folosi termenul de „diaconiță” pentru 
simplul fapt că un astfel de termen nu există în limba greacă. În acest 
text din 1 Timotei 3, apostolul scrie că femeile chemate să fie diaconițe 
„trebuie să fie cinstite, neclevetitoare, cumpătate și credincioase în toate 
lucrurile” (3:11).

Răspunsul pe care-l dă Biblia întrebării puse în titlul acestui pasaj este 
deci: Da. Femeile pot ocupa locuri de slujitori că diaconițe ale Bisericii.

Poate și cel mai frumos text pe care l-am putea cita atunci cînd 
discutăm problema slujirii ca diaconi în biserică, este acela din Filipeni 
1:1:

„Pavel și Timotei, robi ai lui Isus  Hristos, către toți sfinții 
în Hristos Isus, care sînt în Filipi, împreună cu episcopii și 
diaconii... “

O biserică armonioasă trebuie să trăiască în pace și în liniște lucrînd 
la mîntuirea oamenilor și la creșterea celor credincioși. Într-o astfel de 
biserică toți sînt chemați să fie „sfinți”. Din mijlocul lor, Dumnezeu îi 
cheamă pe unii la slujirea Cuvîntului și la creșterea spirituală a celorlalți 
făcînddu-i „episcopi” (păstori - presbiteri), iar pe alții îi ridică pentru a le 
da o mînă de ajutor acestora, scutindu-i de povara treburilor administrative 
și gospodărești. Acești slujitori, chemați să rezolve problemele trecătoare 
în viața Bisericii, se numesc „diaconi”.



98

În Biserică, unii sunt chemați să cârmuiască prin autoritatea Cuvântului 
și prin pilda personală, iar ceilalți sunt chemați „la lucrarea de slujire” 
pentru ca „prin ceea ce dă fiecare încheietură”, trupul Bisericii să crească 
„potrivit cu lucrarea fiecărei părți în măsura ei și se zidește în dragoste” 
(Efes. 4:16).

Activitatea presbiterilor este supusă examinării credincioșilor din 
adunare. Aceștia pot retrage calitatea de presbiter celui ce nu este vrednic, 
pot să nu-i reînnoiască mandatul la termenul de evaluare și pot suspenda 
chiar întregul grup de presbiteri aflat la conducerea Bisericii pentru a-l 
înlocui cu un alt grup mai vrednic și mai aliniat la voia lui Dumnezeu. 
Orice „chemare” subiectivă a unui om sau a unui grup de oameni trebuie 
întotdeauna confirmată „obiectiv” de către „ceilalți” din adunare. Ei pot și 
trebuie să-și exprime călăuzirea pe care o au de la Domnul („să vorbească 
doi sau trei și ceilalți să judece” – 1 Cor. 14:29).

Însă ce nu se poate, este ca o Biserică să fie condusă permanent și 
perpetuu de adunarea generală. O asemenea „rânduială” ar nega toate 
rânduielile stabilite de apostolul Pavel în Bisericile lui Dumnezeu.

O inversare a priorităților și responsabilităților ar fi ca adunarea 
generală să spună presbiterilor ce să facă (adică să-i „cârmuiască”), iar 
presbiterii să se transforme în singura categorie de lucrători ai Bisericii. 
În mod normal, Biserica trebuie să aștepte de la presbiteri „cârmuire”, iar 
presbiterii să cultive în rândul mădularelor din trupul lui Hristos, dorința 
de consacrare în slujire.



99

Casieria Bisericii

1. Două principii fundamentale .
2. Sentimentul dublei proprietăți .
3. Sentimentul responsabilității familiale .
4. Scopurile strîngerii de ajutoare .
5. Timpul strîngerii de ajutoare .
6. Cine trebuie să dea?
7. Cît trebuie să dăm?
8. De ce trebuie să dăm?

„Mulțimea celor care crezuseră, erau o inimă și un suflet. 
Niciunul nu zicea că averile lui sînt ale lui, ci aveau toate de 
obște. Căci nu era niciunul printre ei care să ducă lipsă: toți care 
aveau ogoare sau case, le vindeau, aduceau prețurile lucrurilor 
vîndute, și-l puneau la picioarele apostolilor; apoi se împărțea 
fiecăruia după cum avea nevoie.” (Faptele Apostolilor 4:32, 34-
35)

Sectorul financiar al Bisericii trebuie să se afle în mod normal într- o 
situație paradoxală: deși în public trebuie să se vorbească despre el cît mai 
puțin, în particular trebuie să i se acorde o atenție deosebită.

O biserică trebuie să urmărească în mod prioritar bunăstarea spirituală 
a membrilor ei și evanghelizarea celor pierduți, totuși aceasta nu înseamnă 
că „spiritualitatea” ei să fie direct proporțională cu ignorarea problemelor 
materiale și cu neglijența în administrarea lor. Omul este o unitate 
armonioasă dintre suflet și trup, iar Biserica lui  Hristos este chemată să se 
preocupe și de mîntuirea celui dintîi și de îngrijirea celui de-al doilea.



100

Poate însă Biserica să se achite de aceste sarcini? Care sînt resursele 
ei? Ce principii trebuiesc respectate în administrarea lor? Cît, cînd, cum și 
unde se strîng banii necesari Bisericii?

La toate aceste întrebări vom încerca să răspundem în studiul care 
urmează.

1. Două principii fundamentale
A. „Biserica nu strînge ca să aibe, ci ca să investească.” Orice stocare 

este vinovată înaintea lui Dumnezeu. Biserica nu trebuie să ajungă bogată 
în bani, ci în fapte bune înlesnite de manipularea banilor. Pilda talanților și 
pilda polilor sînt două ilustrații clare ale acestui principiu. (Matei 25:14-
30; Luca 19:11-26)

B. „Biserica folosește bunurile materiale pentru scopuri spirituale, și 
nu invers.” Folosirea lucrurilor spirituale în scopul dobîndirii de pofituri 
materiale este aspru criticată în Biblie. (1 Timotei 3:3,8; Tit 1:7; 1 Petru 
5:2; 2 Petru 2:15; Iuda 11; 2 Împărați 5:19-27)

Se spune că pe cînd îl plimba pe Francisc de Assissi prin Vatican, papa 
i-ar fi spus, arătîndu-i toată bogăția și toată splendoarea proprietăților 
Bisericii catolice: „Francisc dragă, astăzi Biserica nu mai poate spune: 
Argint și aur n-am.” La care umilul călugăr sărac s-ar fi mulțumit doar 
să completeze: „Dar nici -„ Scoală-te și umblă în Numele lui Isus din 
Nazaret”, nu mai poate spune această Biserică.”

2. Sentimentul dublei proprietăți.
Pentru un om întors la Dumnezeu, este greu, dacă nu imposibil, să fie 

trasă o linie clară de demarcație între ceea ce este „al meu” și ceea ce este 
„al Domnului”. Biblia ne spune că toată lumea Îi aparține Domnului:

„La început Dumnezeu a făcut cerurile și pămîntul.” (Geneza 1:1)
„Al Domnului este pămîntul cu tot ce este pe el, lumea și cei ce o 

locuiesc.” (Psalmi 24:1)
Un creștin recunoaște toate acestea și știe că nu Îl poate îmbogăți în 

nici un fel pe Dumnezeu dîndu-i ceva. „Nu voi lua tauri din casa ta, nici 
țapi din staulele tale. Căci ale mele sînt toate dobitoacele pădurilor, toate 
fiarele cîmpului... dacă Mi-ar fi fost foame nu ți-aș spune ție, căci a mea 
este lumea cu tot ce cuprinde ea.” (Psalmi 50:8- 12)

Un copil al lui Dumnezeu știe că trăiește în „casa lui Dumnezeu” și 
că prin Isus  Hristos, el este moștenitor al întregii creații a lui Dumnezeu. 
Într-un sens foarte real, tot ceea ce aparține astăzi lui Dumnezeu, este și 



101

„al nostru”. În pilda fiului risipitor, Tatăl îi spune fiului cel mare: „Fiule, 
tu totdeauna ești cu mine și tot ce am eu este al tău.” (Luca 15:31 ca și 
Efeseni 1:11; Romani 8:17)

Dacă tot ceea ce există este al Domnului și dacă tot ceea ce este al 
Domnului este și al nostru, atunci tot ceea ce ni se pare astăzi că este „al 
nostru” este de fapt „al Domnului” ! La această concluzie firească au 
ajuns de altfel și primii creștini din Biserica din Ierusalim. Însuflețiți de 
sentimente noi, ei au căutat să trăiască această nouă realitate așa cum citim 
în Faptele Apostolilor 4:32, 34,35 (Motto-ul capitolului nostru).

Viața lor de „comună creștină” n-a durat însă prea mult. Dumnezeu a 
avut altfel de planuri pentru ei și anume: răspîndirea lor printre „neamuri”.

Notă: O situație asemănătoare s-a întîmplat în Argentina. Pe timpul 
unei mari treziri spirituale, oamenii au început să ia în serios textul din 
Faptele Apostolilor 4 și să ducă la Biserică paturi, mașini, televizoare 
și mulți bani rezultați din vînzarea altor case, mașini, etc. În scurt timp, 
clădirile care adăposteau Biserica s-au transformat în veritabile depozite. 
Ajunși la impas, creștinii au simțit că ceva nu este în regulă și, după o 
săptămînă de post și rugăciune, păstorul Juan Carlos Ortiz a spus: „Nu este 
bine ce facem noi. Este foarte adevărat că toate aceste lucruri îi aparțin 
Domnului, dar Dumnezeu nu vrea mașini fără șoferi, nici case goale, 
nici bunuri de care să nu se îngrijească nimeni. El vrea ca să ne dăm Lui 
în primul rînd pe noi înșine și apoi să îngrijim de toate aceste lucruri 
materiale, ca și cum ne-ar fi fost încredințate spre păstrare. Noi trebuie să 
ne considerăm niște ispravnici ai Lui. Luați toate acestea înapoi și nu uitați 
că de astăzi înainte voi nu mai sînteți proprietari ai acestor lucruri, ci doar 
administratori. Îngrijiți-le și folosiți-le după voia și spre slava Stăpînului.” 
Multă vreme după aceea și în multe situații, Biserica obișnuia să spună 
celor din adunare: „Dumnezeu vrea ca tu să faci cutare sau cutare lucru cu 
ceea ce ți s-a încredințat, gîndește-te și hotărăște singur”.

Domnul Isus a subliniat poziția de ispravnici și de robi în pasajul din 
Luca 12:35-48. Apostolii au reluat această învățătură în 1 Corinteni 4:2 și 
în 1 Petru 4:10.

3. Sentimentul responsabilității familiale.
Biserica este adunarea copiilor lui Dumnezeu. „Dragostea lui 

Dumnezeu ne strînge” într-o relație nouă care dă naștere familiei creștine. 
Lucrarea lui  Hristos ne-a adunat împreună, ne-a „strîns” (Ioan 10:16) și 
ne-a „așezat” într-o colectivitate nouă, numită: „Trupul lui  Hristos”.

„Căci după cum trupul este unul și are mai multe mădulare, și 
după cum toate mădularele trupului, măcar că sînt mai multe, sînt 



102

un singur trup, - tot așa este și  Hristos. Noi toți, în adevăr, am 
fost botezați de un singur Duh, ca să alcătuim un singur trup, fie 
Iudei, fie Greci, fie robi, fie slobozi; și toți am fost adăpați dintr-
un singur Duh.” (1 Corinteni 12:12-13)

Dumnezeu a înlăturat barierele dintre noi și ne-a unit într-o relație nouă 
și desăvîrșită în care se manifestă dragostea și unitatea divină. „Așadar, voi 
nu mai sînteți nici străini, nici oaspeți ai casei, ci sînteți împreună cetățeni 
cu sfinții, oameni din casa lui Dumnezeu”. (Efeseni 2:19) „Aici nu mai 
este nici Grec, nici Iudeu, nici tăiere împrejur, nici Barbar, nici Schit, nici 
rob, nici slobod, ci  Hristos este totul și în toți.” (Coloseni 3:11)

Genul acesta nou de relații s-a dezvoltat chiar de la începutul existenței 
Bisericii creștine. Iată ce citim în Faptele Apostolilor 2:44-47:

„Toți cei ce credeau, erau împreună la un loc și aveau toate 
de obște. Își vindeau ogoarele și averile, și banii îi împărțeau 
între toți, după nevoile fiecăruia. Toți împreună, erau nelipsiți 
de la Templu în fiecare zi, frîngeau pîinea acasă și luau hrana, 
cu bucurie și curăție de inimă. Ei lăudau pe Dumnezeu și erau 
plăcuți înaintea întregului norod. Și Domnul adăuga în fiecare zi 
la numărul lor pe cei ce erau mîntuiți.”

Lumea de atunci a recunoscut imediat că se întîmplă ceva neobișnuit și 
a privit cu admirație spre viața de părtășie și responsabilitate familială care 
se manifesta în Biserică.

Pretutindeni pe unde s-au răspîndit apoi, creștinii au dus cu ei această 
realitate nouă a marii familii creștine. Spre deosebire de ceilalți din lume, 
ei au început să trăiască preocupîndu-se de nevoile celorlalți, mai ales 
de soarta celor mai săraci din Biserică. Iată cum este descrisă această 
preocupare în Galateni 2:9,10:

„Și cînd au cunoscut harul care-mi fusese dat, Iacov, Chifa 
și Ioan, care sînt priviți ca stîlpi, mi-au dat mie și lui Barnaba 
mîna dreaptă de însoțire, ca să mergem să propovăduim; noi 
la neamuri, iar ei la cei tăiați împrejur. Ne-au spus numai să ne 
aducem aminte de săraci și chiar așa am și căutat să fac.”

Exemplul cel mai elocvent de această preocupare pentru bunăstarea 
celor mai săraci este atitudinea creștinilor răspîndiți în Imperiul Roman, 
față de creștinii mult mai săraci care trăiau în Ierusalim. De ce erau aceștia 
mai săraci? Iată motivele:

1. Dacă în timpul lui Solomon, Ierusalimul a fost bogat peste măsură, 
în timpul Domnului Isus, același Ierusalim se zvîrcolea în brațele sărăciei 
și mizeriei. Taxele plătite romanilor secătuiseră visteria. În plus, afluența 
de vizitatori sporise și mai mult consumul făcînd ca toată lumea să 
ducă lipsă. La sărbătorile mari, evreii din diaspora aduceau odată cu 



103

ei o abundență trecătoare prin darurile închinate la Templu și care se 
distribuiau apoi poporului sărac.

2. În Ierusalimul sărac creștinii constituiau o grupare persecutată. 
Credința lor în  Hristos, departe de a le atrage simpatia celor de la Templu, 
îi pusese într-o situație grea. Ei nu aveau acces la împărțirea ajutoarelor. 
De fapt, capitolele 1 la 8 din Faptele Apostolilor și 1 Tesaloniceni 2:14 ne 
descriu tocmai această stare de persecuție la care erau supuși creștinii din 
Ierusalim.

3. Biserica se înmulțea foarte repede, chiar și sub persecuție. Cînd a 
luat ființă, în Ziua Cinzecimii, Biserica a cuprins pe mulți dintre cei ce 
veniseră ca vizitatori la Ierusalim. Acum, acești convertiți nu mai plecaseră 
înapoi ci rămăseseră cu noua mișcare, locuind în casele celorlalți creștini 
din cetate. Ceva trebuia făcut pentru rezolvarea problemelor născute de 
găzduirea acestor musafiri. În Faptele Apostolilor 2:44, stă scris că: „toți 
cei ce credeau erau împreună la un loc și aveau toate de obște”. Cu timpul, 
chiar și aceste resurse comune s-au epuizat, așa că ajunseseră să-și vîndă 
ogoarele și averile ca să aibe toți ce să mănînce. (2:45; 4:37; 5:1) Trebuie 
să știm că Biserica în vremea aceea număra între 15 și 25 de mii de suflete.

4. O altă cauză a sărăciei din Biserica Ierusalimului a fost seceta. În 
Faptele Apostolilor 11:27-30 ni se amintește despre această situație. Este 
scris că: „ucenicii au hotărît să trimeată, fiecare după puterea lui, un ajutor 
fraților care locuiau în Iudeea și au trimes acest ajutor la presbiteri prin 
mîna lui Barnaba și a lui Saul.”

Apostolul Pavel a petrecut mai mult de un an în strîngerea de 
ajutoare pentru sfinții din Ierusalim. Într-una din epistolele sale, găsim 
scrise îndrumări despre felul în care trebuie făcută această lucrare: „Cît 
despre strîngerea de ajutoare pentru sfinți, să faceți și voi după cum am 
rînduit Bisericilor Galatiei... “ (1 Corinteni 16:1-6). Chiar și săracii din 
Macedonia au simțit responsabilitatea ajutorării celor din familia creștină 
aflată în Ierusalim. Despre fapta lor, Pavel scrie:

„Fraților, voim să vă aducem la cunoștință harul pe care 
l-a dat Dumnezeu în Bisericile Macedoniei. În mijlocul multor 
necazuri prin care au trecut, bucuria lor peste măsură de mare și 
sărăcia lor lucie, au dat naștere la un belșug de dărnicie din partea 
lor. Vă mărturisesc că au dat de bună voie, după puterile lor, și 
chiar peste puterile lor. Și ne-au rugat cu mari stăruințe pentru 
harul și părtășia la această strîngere de ajutoare pentru sfinți. Și au 
făcut aceasta nu numai cum nădăjduisem, dar s-au dat mai întîi pe 
ei înșiși Domnului, și apoi nouă, prin voia lui Dumnezeu. Noi dar, 
am rugat pe Tit să isprăvească această strîngere de ajutoare, pe 
care o începuse”. (2 Corinteni 8:1-6) 



104

„După cum sporiți în toate lucrurile: în credință, în cuvînt, 
în cunoștință, în orice rîvnă și în dragostea voastră pentru noi, 
căutați să sporiți și în această binefacere. Nu spun lucrul acesta 
ca să vă dau o poruncă; ci pentru rîvna altora și ca să vă pun 
la încercare curăția dragostei voastre. Căci cunoașteți harul 
Domnului nostru Isus  Hristos. El măcar că era bogat, s-a făcut 
sărac pentru voi, pentru ca prin sărăcia Lui, voi să vă îmbogățiți. 
În această privință vă dau un sfat. Și sfatul acesta vă este de folos 
vouă, care, de acum un an, cei dintîi ați început nu numai să 
faceți, ci să și voiți. Isprăviți dar acum de făcut; pentru ca, după 
graba voinței să fie și înfăptuirea, potrivit cu mijloacele voastre. 
Pentru că, dacă este bunăvoință, darul este primit, avîndu-se în 
vedere ce are cineva, nu ce n-are.”

„Aici nu este vorba ca alții să fie ușurați, iar voi strîmtorați; 
ci este vorba de o potrivire; în împrejurarea de acum, prisosul 
vostru să acopere nevoile lor, pentru ca și prisosul lor să acopere, 
la rîndul lui, nevoile voastre, așa ca să fie o potrivire; după cum 
este scris: „Cel ce strînsese mult n-avea nimic de prisos, și cel ce 
strînsese puțin, nu ducea lipsă”. (2 Corinteni 8:7-15)

Aceste texte în care Pavel vorbește bisericilor despre strîngerea de 
ajutoare pentru sfinții din Ierusalim, ne ajută pe noi să extragem învățătură 
pentru rezolvarea problemelor financiare ale Bisericii. Cum să fie strînși 
banii? Cum să se facă strîngerea și cum să fie repartizată suma adunată? 
Aceste probleme și încă multe altele sînt rezolvate de sfaturile apostolului 
Pavel. El nu ne dă porunci de la Dumnezeu, ci ne expune principii și 
metode practice care trebuiesc să guverneze și astăzi sectorul financiar și 
administrativ al Bisericii creștine. Să încercăm împreună să identificăm 
aceste principii și metode care au dat la timpul lor rezultate în bisericile 
Galatiei, Macedoniei, Ahaiei și Asiei Mici.

4. Scopurile strîngerii de ajutoare.

1. Pentru suportul celor săraci din Biserică - Lucrarea aceasta, 
despre care am amintit deja, nu este numai o operă de binefacere sau de 
caritate. În Biserică, ea este o îndatorire față de Dumnezeu și o expresie a 
dragostei față de aproapele: 

„Și să nu dați uitării binefacerea și dărnicia; căci lui 
Dumnezeu jertfe ca acestea Îi plac”. (Evrei 13:17)

„Religiunea curată și neîntinată înaintea lui Dumnezeu, Tatăl 
nostru, este să cercetăm pe orfani și pe văduve în necazurile lor și 
să ne păzim neîntinați de lume.” (Iacov 1:27)



105

„Acum mă duc la Ierusalim să duc niște ajutoare sfinților. 
Căci cei din Macedonia și Ahaia au avut bunătatea să facă o 
strîngere de ajutoare pentru săracii dintre sfinții care sînt la 
Ierusalim. Negreșit, au avut bunătatea; dar era și o datorie față de 
ei: pentru că, dacă Neamurile au avut parte de binecuvîntările lor 
duhovnicești, este de datoria lor să-i ajute și ele cu bunurile lor 
pămîntești.” (Romani 15:25-27)

2. Pentru suportul dat lucrătorilor din Biserică - Regula 
generală este ca Biserica să-și susțină material lucrătorii. Apostolul Pavel 
a primit periodic astfel de ajutoare și, cînd s-a putut, a fost întreținut din 
munca celor care obișnuiau să-l însoțească:

a. În Filipeni 4:10-16, Pavel le mulțumește creștinilor din Filipi pentru 
ajutorul material trimis: „Am avut o mare bucurie în Domnul, că în sfîrșit, 
ați putut să vă înoiți iarăși sentimentele voastre față de mine. ... Dar bine 
ați făcut că ați luat parte la strîmtorarea mea. Știți voi înșivă Filipenilor, că 
de la începutul Evangheliei, cînd am plecat in Macedonia, nici o Biserică 
n-a avut legătură cu mine în ce privește „darea” și „primirea”, afară de voi. 
Căci mi-ați adus în Tesalonic, o dată și chiar de două ori, cîte ceva pentru 
nevoile mele”.

b. În 1 Corinteni 9:1,4-8,11, apostolul Pavel scrie: „Nu sînt eu slobod? 
Nu sînt eu apostol? N-am văzut eu pe Isus, Domnul nostru? Nu sînteți voi 
lucrul meu în Domnul?... N-avem dreptul să mîncăm și să bem? N-avem 
dreptul să ducem cu noi o soră, care să fie nevasta noastră cum fac și 
ceilalți apostoli, și frații Domnului și Chifa? Ori numai eu și Barnaba 
n-avem dreptul să nu lucrăm? Cine merge la război pe cheltuiala sa? Cine 
sădește o vie, și nu mănîncă din rodul ei? Cine paște o turmă și nu mănîncă 
din laptele turmei?... „Să nu legi gura boului care treieră grîul !”

Dacă vrei ca boul să treiere cu putere, lasă-l să mănînce din grîul 
pe care-l treieră. Paguba va fi mult mai mică decît cîștigul. În versetul 
11 Pavel stabilește un principiu: „Dacă am semănat printre voi bunuri 
duhovnicești, mare lucru este dacă vom secera lucrurile voastre 
vremelnice?” Cu alte cuvinte: „Dacă noi v-am hrănit spiritual, oare nu se 
cuvine să vă îngrijiți și voi de existența noastră?“

c. În Faptele Apostolilor 18:1-5 ni se spune că Pavel a plecat din 
Atena la Corint. A ajuns în casa unui Iudeu numit Acuila, refugiat de 
sub prigoana dezlănțuită la Roma de Claudiu, și „fiindcă avea același 
meșteșug, a rămas la ei, și lucrau: meseria lor era facerea corturilor. Pavel 
vorbea în Sinagogă în fiecare zi de Sabat, și îndupleca pe Iudei și pe Greci. 
Dar cînd au venit Sila și Timotei din Macedonia, Pavel s-a dedat întru totul 
propovăduirii, și dovedea Iudeilor că Isus este Christosul”.



106

Lui Pavel nu-i era rușine să muncească. Totuși de îndată ce a fost 
posibil, el s-a consacrat în întregime propovăduirii, acceptînd să fie 
susținut material de către ceilalți creștini.

3. Pentru susținerea lucrării.
Nu trebuie să accentuăm prea mult acest subiect pentru că este clar 

pentru toată lumea că lucrarea Bisericii creștine are nevoie de un suport 
financiar puternic. Există clădiri care trebuiesc cumpărate și întreținute, 
cărți ce trebuiesc scrise și tipărite, emisiuni de radio și de televiziune, 
material didactic ajutător, etc. Toate acestea se fac pentru Biserică și de 
aceea dărnicia trebuie manifestată către Biserică. În Faptele Apostolilor 
4:35 și 5:2, ni se spune că banii „erau puși la picioarele apostolilor; apoi se 
împărțea fiecăruia.” Nu exista așa ceva ca „dărnicia condiționată” față de 
Biserică, după exemplul lui: „Vă dau atîta, numai dacă veți cumpăra cutare 
sau cutare lucru”. Biserica trebuie condusă și administrată de numărul 
celor care sînt puși deoparte de Duhul Sfînt pentru aceasta. Dărnicia 
creștină trebuie încredințată lor și ei vor ști să facă cu ea ceea ce este 
„potrivit înaintea Domnului”.

5. Timpul strîngerii de ajutoare

„În ziua dintîi a săptămînii, fiecare din voi să pună de o parte 
acasă ce va putea, după cîștigul lui, ca să nu se strîngă ajutoarele 
cînd voi veni eu”. (1 Corinteni 16:1)

Acest text ne arată clar că pentru apostolul Pavel, strîngerea de ajutoare 
nu a fost numai un eveniment solitar, ci o practică de zi cu zi a serviciilor 
de închinăciune de duminica. 

Există astăzi voci care pledează pentru alte metode de colectare a 
banilor, dar principiul enunțat în baza textului de mai sus îndreptățește 
preocuparea pentru privirea dărniciei ca o exprimare a sensibilității și 
responsabilității spirituale a credincioșilor. se poate spune că dărnicia este 
un barometru spiritual al creștinilor și că ea trebuie să crească odată cu 
maturizarea în credință: 

„După cum sporiți în toate lucrurile: în credință, în cuvînt, 
în cunoștință, în orice rîvnă, și în dragostea voastră pentru noi, 
căutați să sporiți și în această binefacere. Nu spun lucrul acesta 
ca să vă dau o poruncă; ci pentru rîvna altora și ca să pun la 
încercare curăția dragostei voastre.” (2 Corinteni 8:7,8)

Strîngerea de ajutoare trebuie deci privită ca o parte complementară 
creșterii spirituale și inclusă în procesul de închinăciune din timpul 
serviciilor divine.



107

6. Cine trebuie să dea?
În textul din 1 Corinteni 16:2, se precizează: „... fiecare din voi să pună 

deoparte acasă ce va putea ...”
Această frază nu exclude pe nimeni din fața responsabilităților 

financiare ale Bisericii. „Fiecare” credincios trebuie să pună deoparte și să 
participe la strîngerea de ajutoare. Cel ce se crede prea sărac ca să practice 
dărnicia, trebuie să mai citească încă o dată în Marcu 12:41-44, textul 
despre dărnicia văduvei sărace și să înțeleagă că ceea ce dăm noi este 
evaluat de Dumnezeu proporțional cu cîștigul nostru. Domnul Isus a lăudat 
văduva săracă pentru că ea a dat cel mai mare procentaj (100 de procente 
sau „tot ce avea”). Atîta timp cît avem ceva, avem destul pentru a participa 
la strîngerea de ajutoare.

7. Cît trebuie să dăm?
Textul din 1 Corinteni 16:2b, precizează: „după cîștigul lui ...” 

Dărnicia trebuie să fie după puterile fiecăruia și mai ales, ca un răspuns 
adecvat la măsura cu care ne binecuvintează Dumnezeu. „Pentru că dacă 
este bunăvoință, darul este primit, avîndu-se în vedere ce are cineva, nu ce 
n-are.” (2 Corinteni 8:12)

Părerea cea mai răspîndită este că fiecare credincios trebuie să dea 
bisericii a-10-a parte din ceea ce primește de la Domnul. (Pentru o discuție 
mai detaliată asupra acestui subiect, vezi anexa „Principii versus Porunci“)

8. De ce trebuie să dăm?
Motivația unui creștin este întotdeauna interioară. El face ceva, pentru 

că mai întîi el este ceva. Nimic nu trebuie făcut din obligație sau din 
ipocrizie. Anania și Safira au trebuit să plătească cu viața, lipsa lor de 
suport interior pentru ceea ce au vrut ei să facă înafară.

Deși nu este îndeobște cunoscut, dărnicia creștină nu este o practică de 
viață, ci un mod de a fi. Un om născut din Dumnezeu intră într-o realitate 
nouă în care „este mai ferice să dai decît să primești”. (Faptele Apostolilor 
20:35)

Dumnezeu și întreaga creație trăiește după acest principiu: „Fiindcă atît 
de mult a iubit Dumnezeu lumea, că a dat... “ (Ioan 3:16); „Dar fiecăruia 
dintre noi harul i-a fost dat după măsura darului lui  Hristos. De aceea 
este zis: S-a suit sus, a luat robia roabă și a dat daruri oamenilor.” (Efeseni 
4:7,8) „Dar toate aceste lucruri le face unul și același Duh, care dă fiecăria 
în parte, cum voiește.” (1 Corinteni 12:11)

Priviți lumea făcută de Dumnezeu și ea vă va învăța principiul dăruirii:



108

Dumnezeu a făcut soarele și el ne dă căldură.
Dumnezeu a făcut luna și ea ne dă lumina ei.
Dumnezeu a făcut stelele și ele ne dau strălucirea lor.
Dumnezeu a făcut aerul și apa și ele ne dau viață.
Dumnezeu a făcut pămîntul și el ne dă de mîncare.
Dumnezeu a făcut pomii și ei ne dau fructele lor.
Dumnezeu a făcut florile și ele ne dau parfumul și frumusețea lor.
Dumnezeu l-a făcut pe om, dar oare omul a învățat să dăruiască?

Cam pe la anul 125 după  Hristos, un filosof numit Aristides, a scris în 
apărarea creștinilor următoarele:

„Ei umblă cu toată smerenia și umilința; prefăcătoria nu se 
găsește în mijlocul lor și se iubesc unii pe alții. Ei nu disprețuiesc 
pe văduvă și nu-l necăjesc pe cel orfan. Cel ce are dă cu mînă 
largă celui ce n-are. Dacă văd un străin, îl poftesc sub acoperișul 
lor, și se bucură împreună cu el, de parcă s-ar fi întîlnit cu un 
frate, pentru că între ei se numesc frați, nu după sînge, ci după 
duh și în Domnul; ori de cîte ori vreunul sărac dintre ei pleacă 
din lumea aceasta, altul dintre ei care prinde de veste, se ocupă 
de el și-i face o înmormîntare corespunzătoare resurselor lui 
materiale; cînd aud că unul dintre ei este închis sau persecutat 
din pricina Numelui lui Mesia al lor, toți ceilalți sar să-l ajute cu 
ce are de trebuință și dacă este cu putință să fie răscumpărat, ei îl 
răscumpără. Dacă se găsește printre ei unul sărac sau în lipsă și 
dacă ei nu au suficient ca să-l ajute, postesc cu toți două sau trei 
zile ca să pună deoparte ceea ce trebuie săracului lipsit”.

Nu-i extraordinar? Responsabilitatea ajutorării materiale în familia 
creștină a Bisericii dovedește tuturor că noi am părăsit în mod practic 
lumea aceasta egoistă și ne-am făcut deja părtași lumii celeilalte în care 
dăinuiește dragostea desăvîrșită a dumnezeirii.

Nădăjduiesc că și noi vom fi gata să ascultăm tot ceea ce ne spune 
Biblia și să fim grabnici în punerea învățăturii în practică. Ne rugăm lui 
Dumnezeu să ne arate unde și ce trebuie să schimbăm în viața noastră ca 
să ajungem în stare să răspîndim în jur, bogățiile de har și lumină pe care 
El ni le-a dăruit.



109

Anexe și structuri eclesiale

1. Despre ce este vorba în epistolele pastorale? 113
2. Problema unui tipar religios
3. Problema autorității în Biserică
4. Problema suferinței lucrătorilor
5. Principii versus Porunci
6. Vîrste spirituale în Biserică
7. Cauzele lipsei de vitalitate spirituală
8. Muzica „bisericească“ 179
9. Constitutii si structuri Bisericesti 191
10. Constituția Bisericii Baptiste „Bethel” din Anaheim  205



110



111

1. Despre ce este vorba în epistolele 
„pastorale“?

Ce păcat că la școlile de păstori și de evangheliști plantatori de Biserici 
nu sunt studiate mai profund epistolele pastorale! N-am nimic împotrivă 
ca la astfel de școli să se studieze greaca, latina, ebraica, management și 
psihologie, dar toate acestea ar trebui să fie doar studii ajutătoare, anexele 
unor studii serioase asupra epistolelor dedicate de apostolul Pavel formării 
mai tinerilor săi colaboratori.

M-am dus într-o vizită la Richard Wurmbrand, care tocmai se întorsese 
dintr-o călătorie pe coasta de est a Americii. L-am găsit binedispus și pus 
pe șagă. L-am întrebat cum a fost pe unde a fost. Mi-a răspuns cu o licărire 
în ochi:

„M-au chemat la o școală mare de pregătire a misionarilor să rostesc 
alocuțiunea din cadrul programului festiv de absolvire. Au făcut o serbare 
mare și cred că eu le-am cam stricat buna dispoziție…”

„Cum așa?” m-am mirat eu, știindu-l om fin și foarte îngăduitor cu 
ceilalți.

„Păi spune și tu. M-au dus la un microfon și eu am început cu o 
întrebare de misionar. I-am chestionat dacă știu cum să moară pentru 
credință, dacă au fost învățați să sufere bătăi și să fie torturați, dacă 
știu ce să răspundă când vor fi îndemnați să dea numele colaboratorilor 
de pe câmpul de misiune. Se uitau la mine ca la o arătare și nu mi-au 
răspuns nimic. Le-am spus că trebuiau să mă cheme pe mine ca profesor. 
Au pierdut patru ani din viață degeaba. Ceilalți i-au învățat greaca și 
ebraica, dar nu le-au spus nimic despre viața reală și despre greutățile 



112

care trebuiesc înfruntate în lucrarea Domnului. Ce mai! Le-am cam stricat 
sindrofia. Nu cred că mă vor mai chema data viitoare.”

Mi-am dat seama că acesta a fost doar jumătate din mesajul rostit 
atunci în fața studenților, jumătatea cea adevărată și necesară. Eram 
sigur că a construit apoi cealaltă jumătate în care le-a vorbit despre cei 
plecați înaintea lor în misiune și despre lucrările extraordinare făcute de 
Dumnezeu prin ei. M-am bucurat însă pentru privilegiul pe care-l aveam 
eu, nu numai să-l ascult o oră vorbind pe nenea Richard, ci și să petrec în 
părtășia lui multe alte ore și zile de ucenicie adevărată.  Fiecare tânăr are 
nevoie să intre în sfera de atracție a unui lucrător cu experiență. La rândul 
său, ajuns la vârsta maturității, discipolul de altădată îi va învăța pe alții 
tineri care intră în lucrare. Așa a fost și așa ar trebui să rămână ...

„Mentoratul” a ajuns însă o artă pierdută. Ucenicia (în limbajul 
Noului Testament) presupune o legătură organică între doi creștini de 
vârste spirituale diferite. Un „părinte duhovnicesc” crește un discipol 
mai tânăr. Uneori, ca în cazul lucrării tânărului Timotei în Bisericile 
locale pe care le-a păstorit, vârsta duhovnicească n-are nimic de-a face cu 
vârsta biologică. Această îndeletnicire ne este ilustrată foarte clar în Noul 
Testament prin viețile și cărțile scrise de către doi dintre cei mai importanți 
apostoli ai Domnului: Petru și Pavel.

Etapele slujirii lui Petru
În Evanghelii, Petru a fost un ucenic. În Faptele Apostolilor, el a 

fost un păstor puternic, iar în epistolele sale, Petru s-a manifestat ca un 
patriarh preocupat de moștenirea pe care o lasă altora. Fiecare etapă din 
dezvoltarea lui Petru a avut caracteristici diferite.

Ca ucenic, Petru a avut momente de vârf și momente de cădere 
dureroase, dar a învățat din toate. 

Ca păstor/presbiter al Bisericii din Ierusalim, Petru a vegheat asupra 
procesului de dezvoltare al Bisericii. 

Ca patriarh în credință, Petru le-a transmis celor care au venit după el 
pasiunea pentru lucrare și responsabilitatea pentru păstrarea credinței. 

În Evanghelii, Petru a învățat, în Faptele Apostolilor, Petru a îndrumat, 
iar în 1 și 2 Petru, marele apostol a încredințat altora experiența acumulată 
de-a lungul slujirii.

Etapele slujirii lui Pavel
În mod asemănătoar, în cartea Faptele Apostolilor ne întâlnim cu 

un convertit al lui Hristos, Saul/Pavel, care devine apoi un plantator de 
Biserici. Ca și Petru, Pavel are un început șovăielnic, trece printr-o periodă 
în care râvna lui este mai mare decât priceperea, iar apoi se lovește de 
împotrivire datorită trecutului său de persecutor al Bisericii. Faptul că 



113

Barnaba l-a luat sub mantia lui, a înlăturat, în mare măsură neîncrederea 
celorlalți. Când acțiunea din Faptele Apostolilor trece de la Petru la Pavel, 
îl urmărim cum pleacă în călătorii să înființeze și să consolideze Biserici. 
Epistolele scrise apoi de Pavel acestor adunări locale ni-l descoperă ca 
pe un păstor pasionat care veghează asupra Bisericilor. Spre finalul vieții, 
epistolele pastorale ni-l înfățișează drept un patriarh preocupat de creșterea 
mai tinerilor săi colaboratori, cărora le transmite moștenirea apostolică, 
cunoscută încă de pe-atunci sub numele de „dreptarul învățăturilor 
sănătoase”:

„Şi peste toţi cei ce vor umbla după dreptarul acesta şi peste 
Israelul lui Dumnezeu să fie pace şi îndurare!” (Galateni 6:16).

„Dreptarul învăţăturilor sănătoase pe care le-ai auzit de la 
mine ţine-l cu credinţa şi dragostea care este în Hristos Isus” (2 
Timotei 1:13).

O așezare premeditată și sugestivă
Oricine aruncă o privire, chiar și superficială, asupra grupului 

epistolelor de ucenicie, observă imediat că ele nu sunt așezate într-o ordine 
cronologică. 2 Timotei este ultima carte scrisă de apostolul Pavel și ar fi 
trebuit astfel, să fie așezată ultima.

Așezarea prezentă în canonul Bibliei sugerează că aceste epistole 
trebuiesc abordate ca „studii de caz”, fiecare dintre ele reprezentând relația 
de mentorat/ucenicie dintre marele apostol și mai tinerii săi colaboratori. 
Duhul Sfânt le-a așezat așa ca să putem învăța distinct câte ceva din relația 
apostolului cu Timotei (1, 2 Timotei), cu Tit și cu Filimon. Din relația cu 
acești trei ucenici ai lui Pavel învățăm cum să ne purtăm (1) în Biserică 
(Timotei), (2) în afara Bisericii (Tit) și (3) și în crizele interpersonale 
(Filimon).

Cea dintâi relație de mentorat apostolic care ne este oferită este cea 
dintre Pavel și Timotei. Nici nu se putea altfel. Timotei reprezintă un 
caz aparte pentru Pavel. Tânărul acesta a fost unic în felul său, iar din 
interacțiunea lor au avut amândoi de câștigat. Ar fi total greșit să credem 
că doar Pavel a fost o binecuvântare pentru Timotei. A fost și invers, iar 
toți cei implicați în relații de ucenicie pot adeveri și ei acest fapt. Câștigă 
și cel ce se lasă învățat, dar și cel care învață. De fapt, Dumnezeu este Cel 
care lucrează și ne face o binecuvântare unul pentru celălalt.

„Nădăjduiesc în Domnul Isus să vă trimit în curând pe 
Timotei, ca să fiu şi eu cu inimă bună când o să am ştiri despre 
voi. Căci n-am pe nimeni care să-mi împărtăşească simţirile ca 
el şi să se îngrijească într-adevăr de starea voastră. Ce-i drept, 
toţi umblă după foloasele lor, şi nu după ale lui Isus Hristos. Ştiţi 



114

râvna lui încercată; cum, ca un copil cu tatăl lui, a lucrat ca un 
rob împreună cu mine pentru înaintarea Evangheliei” (Filipeni 
2:19-22).

Nu de mult, mi-a scris unul din tinerii cu care am petrecut serile de 
luni, timp de câțiva ani, într-un grup de studiu/mentorare pe care l-am 
numit noi copilărește „Bembi”, ca o aluzie la puiul de căprioară care învăța 
să meargă pe gheață în filmul de desene animate al lui Walt Disney. Altfel, 
inițialele ar fi putut însemna pretențios și „Bethel Mini Bible Institute”. 
Cel ce mi-a scris regreta melancolic clipele de mare bucurie și intensă 
părtășie pe care le-am petrecut împreună. I-am spus că și eu am același 
regret și le simt lipsa. Au crescut și ei, dar cel care a crescut cel mai mult 
atunci am fost eu, împărtășind cu ei lucruri și stări pe care nu le-aș fi putut 
împărtăși niciodată în slujirea de la amvonul Bisericii. Astăzi, tinerii aceia 
sunt lucrători destoinici în Bisericile lor.

Prin ucenicie, Timotei a devenit un fel de Pavel în miniatură. Amprenta 
apostolului s-a așezat asupra lui Timotei în ciuda faptului, și asta reprezintă 
un studiu aparte, că personalitățile și temperamentul celor doi au fost total 
diferite și ar fi putut reprezenta obstacole imposibil de trecut:

„Pentru aceasta v-am trimis pe Timotei, care este copilul meu 
preaiubit şi credincios în Domnul. El vă va aduce aminte de felul 
meu de purtare în Hristos şi de felul cum învăţ eu pe oameni 
pretutindeni în toate Bisericile” (1 Corinteni 4:17).

În procesul de ucenicie nu există deformare, ci formare! Apostolul 
Pavel nu l-a strivit pe Timotei, ci i-a deschis calea spre asemănarea cu 
Domnul Isus, modelul suprem pentru fiecare dintre noi:

„De aceea vă rog să călcaţi pe urmele mele” (1 Cor. 
4:16).

„Călcaţi pe urmele mele, întrucât şi eu calc pe urmele lui 
Hristos” (1 Cor. 11:1).

Cea de-a doua relație care ne este prezentată este cea dintre apostolul 
Pavel și Tit. Epistola este un manifest pentru activitate și împotriva apatiei 
sau plafonării în lucrare. Suntem mântuiți prin credință, dar nu doar pentru 
credință, ci și pentru fapte. Credința fără fapte este un cadavru fără viață, 
un blestem în haine religioase. „Tatăl Meu lucrează... și Eu de asemenea 
lucrez” (Ioan 5:17) a spus Isus Christos. În viața fiecărui mădular al 
trupului lui Christos trebuie să se vadă pulsând viața.

Cea de-a treia relație de ucenicie prezentată este cea stabilită între 
sărăntocul apostol Pavel și prea bogatul Filimon. Deși relația l-ar fi putut 
așeza social pe Filimon deasupra lui Pavel, iar spiritual și ecleziastic pe 
Pavel deasupra lui Filimon, epistola este un exemplu de frăție și prietenie 
care trebuie să existe între cei credincioși. Ea ne arată felul în care-și pot și 



115

trebuie să-și rezolve situațiile de criză ce pot apărea între ei. Îmi place să 
intitulez epistola către Filimon: „Triunghiul iubirii”. 

Exemple de biserici locale 
(Extrase din „A journey Trough the New Testament”, de Elmer L. Towns, decan la B.R. 

Lakin School of Religion la Liberty University, Linchburg, Virginia. El a predat la cea mai 
populară clasă de Școală Duminicală, mai mult de 2000 de membrii, The Pastor’s Bible Class 
de la Thomas Road Baptist Church).

Cu toate că apostolii au jucat un rol foarte important în primele zile 
ale Bisericii, nu avem nici un indiciu că Dumnezeu ar fi intenționat să 
existe un ordin ecleziastic apostolic permanent în Biserică. Acest tip 
de lucrător a fost dăruit Bisericii ca să împlinească o anumită slujire, 
dar după ce această slujire a fost îndeplinită, tipul acesta de lucrători a 
încetat să existe (Efeseni 4:11). Este mai mult decât probabil că una din 
principalele atribute ale apostolilor, a fost scrierea și colectarea scrierilor 
care alcătuiesc canonul Noului Testament. La moartea apostolului Ioan, 
aproximativ pe la sfârșitul primului secol, canonul era complet și oficiul 
ecleziastic al apostoliei a luat sfârșit. Afirmațiile de mai sus sunt susținute 
de câteva texte din epistole care subliniază faptul că apostolii împreună 
cu „profeții”, au avut misiunea de a pune „temelia” Bisericii. O astfel de 
temelie se pune o singură dată, după care urmează continuarea zidirii pe 
deasupra:

„Aşadar, voi nu mai sunteţi nici străini, nici oaspeţi ai casei, 
ci sunteţi împreună cetăţeni cu sfinţii, oameni din casa lui 
Dumnezeu, fiind zidiţi pe temelia apostolilor şi proorocilor, piatra 
din capul unghiului fiind Isus Hristos. În El toată clădirea, bine 
închegată, creşte ca să fie un Templu sfânt în Domnul. Şi prin El 
şi voi sunteţi zidiţi împreună, ca să fiţi un lăcaş al lui Dumnezeu, 
prin Duhul” (Efeseni 2:19-22 vezi și Romani 15:20, 1 Corinteni 
3:10, 14).

„… taina lui Hristos, care n-a fost făcută cunoscut fiilor 
oamenilor în celelalte veacuri, în felul cum a fost descoperită 
acum sfinţilor apostoli şi prooroci ai lui Hristos, prin Duhul” 
(Efeseni 3:4-5).

„… potrivit cu descoperirea tainei, care a fost ţinută ascunsă 
timp de veacuri, dar a fost arătată acum prin scrierile proorocilor, 
şi, prin porunca Dumnezeului celui veșnic, a fost adusă la 
cunoştinţa tuturor neamurilor, ca să asculte de credinţă…” 
(Romani 16:25-26).

Acești „profeți” care apar la debutul Bisericii alături de apostoli, au 
fost un grup de oameni care n-au umblat cu Domnul Isus „cu începere de 



116

la botezul lui Ioan până în ziua când S-a înălțat la cer” (Fapte 1:22), dar 
care au primit prin Duhul Sfânt cunoștințe legate de planul mântuirii prin 
credința în jertfa de la Calvar.

O altă misiune a apostolilor din primul veac a fost să exercite călăuzire 
spirituală în Biserica primară. Ei au hotărât cum să fie administrate și 
distribuite fondurile Bisericii (Fapte 4:37) și au stabilit doctrinele de 
credință și conduită creștină (Fapte 2:42; 6:4).

Pe măsură ce Biserica a crescut și s-a dezvoltat, slujirea apostolilor a 
fost înlocuită de slujirea unei alte categorii cu autoritate duhovnicească: 
presbiterii, numiți în alte părți și episcopi (supraveghetori) sau păstori 
(ciobani).

La Consiliul Bisericii din Ierusalim, poziția presbiterilor era deja foarte 
bine stabilită în Biserică, iar apostolii au acceptat ca ultimul cuvânt să-l 
aibă Iacov, care era un păstor cu autoritate mare în Biserică.

„Când au încetat ei de vorbit, Iacov a luat cuvântul, şi a 
zis: „Fraţilor, ascultaţi-mă! … Atunci apostolii şi presbiterii şi 
întreaga Biserică au găsit cu cale…” (Fapte 15:13, 22).

Spre sfârșitul lucrării lui, apostolul Pavel a scris patru epistole către trei 
lucrători mai tineri, oameni formați sub autoritatea lui și care reprezentau 
generația nouă de lucrători în Biserică.

Filimon era liderul Bisericii care se aduna în casa lui.
Tit lucrase deja mulți ani cu Pavel și fusese trimis acum de el ca să 

rezolve problemele ivite în Biserica din insula Creta.
Timotei fusese și el format de Pavel și era acum trimis de apostol să 

conducă Biserica din Efes, care era, probabil, cea mai importantă și mai 
influentă Biserică a vremii.

Colecția aceasta de scrisori „pastorale” ne ajută să aruncăm o privire 
asupra caracterului și problemelor Bisericii din jumătatea primului veac. 
Mai mult, principiile și îndemnurile transmise de apostol către acești 
presbiteri au rămas peste veacuri un veritabil „Manual al lucrătorului 
creștin”. Orice școală care formează lucrători și orice păstor aflat în 
activitate, are datoria să se verifice, din când în când, cu conținutul acestor 
epistole.

Filimon și Biserica din casa lui

„Pavel, întemniţat al lui Isus Hristos, şi fratele Timotei, către 
preaiubitul Filimon, tovarăşul nostru de lucru, către sora Apfia şi 
către Arhip, tovarăşul nostru de luptă, şi către Biserica din casa 
ta” (Filimon v. 1-2).



117

Nu este prima dată când, în Noul Testament, sunt menționate grupuri 
de credincioși care se întruneau în casa unuia dintre ei. Dacă studiem 
tiparul dezvoltării Bisericii primare observăm că au existat două aspecte de 
bază.

În primul rând, aveau grupele mici de întâlnire (părtășie):

„Mulţimea celor ce crezuseră, era o inimă şi un suflet. 
Niciunul nu zicea că averile lui sunt ale lui, ci aveau toate de 
obşte” (Fapte 4:32).

În al doilea rând, au avut adunările mari rezultate din întâlnirea mai 
multor astfel de celule pentru anumite activități legate de viața Bisericii:

„Când au ajuns la Ierusalim, au fost primiţi de Biserică, de 
apostoli şi de presbiteri, şi au istorisit tot ce făcuse Dumnezeu 
prin ei” (Fapte 15:4).

Pentru multă vreme, cei ce studiază Biblia n-au reușit să înțeleagă 
cât de mare a fost Biserica din primul secol pentru că se presupunea că 
ei n-au avut clădiri dedicate închinării, ci s-au adunat doar prin casele 
credincioșilor. Descoperiri arheologice, recente, au arătat că realitatea 
a fost alta. Unele din locurile în care se adunau creștinii aveau săli care 
puteau foarte ușor adăposti până la 10,000 de oameni. Cronica din Faptele 
Apostolilor ne spune că Biserica se aduna și în case, dar și în locuri 
publice:

„Toţi împreună erau nelipsiţi de la Templu în fiecare zi, 
frângeau pâinea acasă, şi luau hrana, cu bucurie şi curăţie de 
inimă. Ei lăudau pe Dumnezeu, şi erau plăcuţi înaintea întregului 
norod...” (Fapte 2:46-47).

În Efes, apostolul Pavel a inițiat ținerea adunărilor celor credincioși 
într-o clădire închiriată de la o școală:

„… Pavel a intrat în sinagogă, unde vorbea cu îndrăzneală. 
Timp de trei luni a vorbit cu ei despre lucrurile privitoare 
la Împărăţia lui Dumnezeu, şi căuta să înduplece pe cei ce-l 
ascultau. Dar, fiindcă unii rămâneau împietriţi şi necredincioşi, şi 
vorbeau de rău Calea Domnului înaintea norodului, Pavel a plecat 
de la ei, a despărţit pe ucenici de ei, şi a învăţat în fiecare zi pe 
norod în şcoala unuia numit Tiran. Lucrul acesta a ţinut doi ani, 
aşa că toţi cei ce locuiau în Asia, iudei şi greci, au auzit Cuvântul 
Domnului” (Fapte 19:8-10).

Existența acestui dublu aspect al părtășiei, în grupurile de casă și în 
adunările publice mari, trebuie să fi fost foarte răspândit. Îl întâlnim nu 
doar în Ierusalim, ci și în Roma. În scrisoarea pe care le-o scrie, apostolul 
Pavel identifică cel puțin cinci grupe care se adunau în case:



118

„Spuneţi sănătate Priscilei şi lui Acuila, tovarăşii mei de lucru 
în Hristos Isus, care şi-au pus capul în joc, ca să-mi scape viaţa. 
Le mulţumesc nu numai eu, dar şi toate Bisericile ieşite dintre 
neamuri. – Spuneţi sănătate şi Bisericii care se adună în casa lor” 
(Rom. 16:3-5).

„Spuneţi sănătate celor din casa lui Aristobul… Spuneţi 
sănătate celor din casa lui Narcis, care sunt ai Domnului… 
Spuneţi sănătate lui Asincrit, lui Flegon, lui Hermes, lui Patroba, 
lui Herma, şi fraţilor care sunt împreună cu ei… Spuneţi sănătate 
lui Filolog şi Iuliei, lui Nereu şi surorii lui, lui Olimpa, şi tuturor 
sfinţilor care sunt împreună cu ei” (Rom. 16:10-11, 14-15, vezi și 
1 Cor. 16:9).

Grupele mici și adunările mari au caracterele și avantajele lor specifice. 
În grupele mici se face mai bine ucenicia, explicarea și învățarea, vegherea 
unora asupra altora și purtarea reciprocă a poverilor. Adunările mari 
sunt mai potrivite pentru proclamarea credinței, mărturie, evanghelizare, 
motivare și celebrare.

Titus și Biserica din Creta
Titus s-a aflat într-o poziție total diferită de cea a lui Filimon. El a 

primit din partea lui Pavel responsabilitatea de a face rânduială în câteva 
Biserici locale răspândite în unele orașe de pe insula Creta:

„Te-am lăsat în Creta, ca să pui în rânduială ce mai rămâne de 
rânduit, şi să aşezi presbiteri (sau bătrâni) în fiecare cetate, după 
cum ţi-am poruncit…” (Tit 1:5).

Pavel s-a despărțit de Tit probabil atunci când centurionul care-l 
păzea în drumul spre Roma a poruncit ca grupul să plece din portul numit 
„Limanuri bune” spre colonia romană „Fenix”:

„Am trecut pe la capătul Cretei, alături de Salmona. De 
abia am mers cu corabia pe marginea insulei, şi am ajuns la 
un loc numit „Limanuri bune”, de care era aproape cetatea 
Lasea. Trecuse destul de multă vreme, şi călătoria pe mare 
se făcea primejdioasă, pentru că trecuse chiar şi vremea 
„postului”. De aceea Pavel a înştiinţat pe ceilalţi, şi le-a zis:

„Oamenilor, călătoria văd că nu se va face fără primejdie şi 
fără multă pagubă, nu numai pentru încărcătură şi pentru corabie, 
dar chiar şi pentru vieţile noastre”. 

Sutaşul a ascultat mai mult de cârmaci şi de stăpânul corabiei, 
decât de vorbele lui Pavel. Şi, fiindcă limanul nu era bun de 



119

iernat, cei mai mulţi au fost de părere să plece cu corabia de 
acolo, ca să încerce să ajungă la Fenix, liman din Creta, aşezat 
spre miazăzi-apus şi spre miazănoapte-apus, ca să ierneze acolo. 
Începuse să sufle un vânt uşor de miazăzi; şi, ca unii care se 
credeau stăpâni pe ţintă, au ridicat ancorele şi au pornit cu corabia 
pe marginea Cretei. Dar nu după multă vreme, s-a dezlănţuit 
asupra insulei un vânt furtunos, numit Eurachilon. Corabia a fost 
luată de el, fără să poată lupta împotriva vântului, şi ne-am lăsat 
duşi în voia lui” (Fapte 27:7-15).

Apostolul îi scrie epistola în anul 65 d.Hr. ca să-l încurajeze în 
misiunea dificilă pe care o avea și să-l îndemne să vină la Roma cu 
cea dintâi ocazie. Se pare că Tit s-a achitat așa de bine de misiunea 
încredințată, încât Pavel l-a socotit suficient de calificat pentru a-l trimite 
apoi în Dalmația (Bosnia, Herțegovina și Muntenegru de azi), pe coasta 
nordică a Adriaticii.

„Căci Dima, din dragoste pentru lumea de acum m-a părăsit, 
şi a plecat la Tesalonic. Crescens s-a dus în Galatia, Tit în 
Dalmatia” (2 Tim. 4:10).

Identificarea unor candidați corespunzători pentru conducerea 
Bisericilor și ajutarea lor ca să ajungă la potențialul maxim nu este 
niciodată ceva ușor. Pentru Tit, această lucrare necesară în Creta a fost și 
mai dificilă pentru că cei de pe meleagurile acelea erau renumiți ca oameni 
dificili, iar Pavel confirmă acest lucru:

„Unul dintre ei, chiar prooroc al lor, a zis: „Cretanii sunt 
totdeauna nişte mincinoşi, nişte fiare rele, nişte pântece leneşe.” 
Mărturia aceasta este adevărată...” (Tit 1:12-13).

În Bisericile de acolo „mai ales printre cei tăiaţi împrejur, sunt mulţi 
nesupuşi, flecari şi amăgitori” (Tit 1:10), dar nu numai printre ei. Din 
această cauză, apostolul Pavel îi spune lui Tit:

„De aceea mustră-i aspru, ca să fie sănătoşi în credinţă…” (Tit 
1:13).

În ciuda faptului că astfel de oameni pretindeau că aveau o relație 
personală bună cu Dumnezeu, comportamentul lor nega o astfel de 
posibilitate și-i descalifica din start ca potențiali lideri spirituali în Biserică.

În ciuda calității scăzute a candidaților, apostolul Pavel nu coboară 
cu nimic standardul minim după care trebuiau promovați credincioșii în 
pozițiile de conducere. Ca să ne dăm seama de aceasta este suficient să 
comparăm listele de calități personale din epistola către Tit cu cea din 
epistola către Timotei, care se afla în Efes (Tit 1:6-9 și 1 Timotei 3:2-7).

Epistola către Tit se ocupă cu trei domenii de activitate pastorală:



120

– standardele personale pentru un păstor (Tit 1:5-16);
– standardele de vorbire pentru un păstor (Tit 2:1-15);
– standardele de slujire pentru un păstor (Tit 3:1-11).
În secțiunea dedicată mesajului pastoral, apostolul îi spune lui Tit care 

este standardul minim pe care trebuie să-l urmărească în comportamentul 
diferitelor grupe din Biserică: bătrâni, tineri, femei, robi etc. Este evident 
că astfel de principii trebuie să aibă valabilitate în Bisericile din toate 
timpurile.

Timotei și Biserica din Efes
Probabil că Timotei a fost cel mai apropiat ucenic-colaborator al 

apostolului Pavel. Pavel l-a luat cu el în timpul celei de-a doua călătorii 
misionare:

„În urmă, Pavel s-a dus la Derbe şi la Listra. Şi iată că acolo 
era un ucenic, numit Timotei, fiul unei iudeice credincioase şi 
al unui tată grec. Fraţii din Listra şi Iconia îl vorbeau de bine. 
Pavel a vrut să-l ia cu el; şi, după ce l-a luat, l-a tăiat împrejur, din 
pricina Iudeilor, care erau în acele locuri; căci toţi ştiau că tatăl 
lui era grec. Pe când trecea prin cetăţi, învăţa pe fraţi să păzească 
hotărârile apostolilor şi presbiterilor din Ierusalim. Bisericile se 
întăreau în credinţă, şi sporeau la număr din zi în zi” (Fapte 16:1-
5).

Timotei a fost cu Pavel în timp ce acesta și-a scris sau a dictat multe 
din epistolele sale prin care trata diferite probleme apărute în anumite 
Biserici. A fost cu Pavel când acesta le-a scris corintenilor și se pare că el 
le-a dus personal prima epistolă:

„Dacă soseşte Timotei, aveţi grijă să fie fără frică la voi; căci 
el este prins ca şi mine la lucrul Domnului. Nimeni dar să nu-l 
dispreţuiască. Să-l petreceţi în pace, ca să vină la mine, pentru că 
îl aştept cu fraţii” (1 Corinteni 16:10-11).

„Pavel, apostol al lui Isus Hristos, prin voia lui Dumnezeu, şi 
fratele Timotei, către Biserica lui Dumnezeu care este în Corint, 
şi către toţi sfinţii, care sunt în toată Ahaia…” (2 Corinteni 1:1).

Tot alături de Pavel îl găsim și când au fost scrise epistolele către 
Romani, Filipeni, Coloseni și Tesaloniceni:

„Timotei, tovarăşul meu de lucru, vă trimite sănătate” (Rom. 
16:21).

„Pavel şi Timotei, robi ai lui Isus Hristos, către toţi sfinţii 
în Hristos Isus, care sunt în Filipi, împreună cu episcopii (sau 
priveghetori) şi diaconii…” (Filipeni 1:1).



121

„Pavel, apostol al lui Isus Hristos, prin voia lui Dumnezeu, 
şi fratele Timotei, către sfinţii şi fraţii credincioşi în Hristos, care 
sunt în Colose…” (Coloseni 1:1-2).

„Pavel, Silvan şi Timotei, către Biserica Tesalonicenilor, 
care este în Dumnezeu Tatăl şi în Domnul Isus Hristos…” (1 
Tesaloniceni 1:1).

Pavel ne scrie despre predicarea și lucrarea lui Timotei în Corint:

„Căci Fiul lui Dumnezeu, Isus Hristos, care a fost propovăduit 
de noi în mijlocul vostru, prin mine, prin Silvan, şi prin Timotei, 
n-a fost „da” şi „nu”, ci în El nu este decât „da”.” (2 Corinteni 
1:19).

Când a primit epistolele de la Pavel, Timotei se afla în Efes. Probabil 
că pe prima, Pavel a scris-o cam în același timp cu cea adresată lui Tit. 
Dincolo de materialul asemănător, epistola adresată lui Timotei conține 
învățături legate mai degrabă de viața Bisericii, decât de activitatea 
practică pastorală.

În această primă epistolă, Pavel îi scrie lui Timotei despre:
– calificativele pe care trebuie să le aibă cei care aspiră să fie păstori 

sau diaconi în Biserică (1 Tim. 3:1-16);
– problema ereziei apărute în Biserică (1 Tim. 2:1-15);
– alte probleme legate de slujirea către anumite grupuri din Biserică (1 

Tim. 4:1-6:21).
Epistola 2 Timotei poate fi socotită, pe drept cuvânt, „testamentul pe 

care a vrut Pavel să-l lase prin Timotei întregii Biserici”. Pe alocuri, textul 
epistolei ne arată că apostolul anticipa moartea:

„Căci eu sunt gata să fiu turnat ca o jertfă de băutură şi clipa 
plecării mele este aproape. M-am luptat lupta cea bună, mi-
am isprăvit alergarea, am păzit credinţa. De acum mă aşteaptă 
cununa neprihănirii, pe care mi-o va da, în „ziua aceea”, Domnul, 
Judecătorul cel drept. Şi nu numai mie, ci şi tuturor celor ce vor fi 
iubit venirea Lui” (2 Timotei 4:6-8).

La timpul scrierii, apostolul Pavel aștepta verdictul împăratului Nero. 
Probabil că epistola a fost încheiată după ce apostolul a primit acest 
verdict și a aflat că nu va muri, de aceea, finalul ei este oarecum optimist:

„La întâiul meu răspuns de apărare, nimeni n-a fost cu 
mine, ci toţi m-au părăsit. Să nu li se ţină în socoteală lucrul 
acesta! Însă Domnul a stat lângă mine, şi m-a întărit, pentru 
ca propovăduirea să fie vestită pe deplin prin mine, şi s-o 
audă toate neamurile. Şi am fost izbăvit din gura leului. 



122

Domnul mă va izbăvi de orice lucru rău, şi mă va mântui, ca 
să intru în Împărăţia Lui cerească. A Lui să fie slava în vecii 
vecilor! Amin.

Caută de vino înainte de iarnă…” (2 Tim. 4:16-21).

Tema celei de-a doua epistole trimisă de Pavel lui Timotei este 
„Credincios până la sfârșit!”. Cheia pentru înțelegerea conținutului 
epistolei se află în expresia „su de” (dar tu) care apare de trei ori în text. 
„Chiar dacă” toți ceilalți s-ar lăsa târâți de curentul lumii, Pavel vrea 
ca Timotei să fie altfel, credincios chemării în slujirea lui Dumnezeu în 
virtutea darurilor pe care le-a primit:

„Să ştii că în zilele din urmă vor fi vremuri grele. Căci 
oamenii vor fi… Tu, însă, ai urmărit de aproape învăţătura mea, 
purtarea mea, hotărârea mea, credinţa mea, îndelunga mea 
răbdare, dragostea mea, răbdarea mea, prigonirile şi suferinţele 
care au venit peste mine în Antiohia, în Iconia şi în Listra. Ştii ce 
prigoniri am răbdat; şi totuşi Domnul m-a izbăvit din toate. De 
altfel, toţi cei ce voiesc să trăiască cu evlavie în Hristos Isus, vor 
fi prigoniţi” (2 Tim. 3:1-12).

„Chiar dacă” mulți vor abandona respectul fundamental față de 
Scriptură ca singura autoritate în probleme de crez și conduită, Pavel îl 
vrea pe Timotei credincios textului inspirat:

„Dar oamenii răi şi înşelători vor merge din rău în mai rău, 
vor amăgi pe alţii, şi se vor amăgi şi pe ei înşişi. Tu să rămâi în 
lucrurile pe care le-ai învăţat şi de care eşti deplin încredinţat, 
căci ştii de la cine le-ai învăţat: din pruncie cunoşti Sfintele 
Scripturi, care pot să-ţi dea înţelepciunea care duce la mântuire, 
prin credinţa în Hristos Isus. Toată Scriptura este insuflată de 
Dumnezeu şi de folos ca să înveţe, să mustre, să îndrepte, să dea 
înţelepciune în neprihănire, pentru ca omul lui Dumnezeu să fie 
desăvârşit şi cu totul destoinic pentru orice lucrare bună” (2 Tim. 
3:13-17).

„Chiar dacă” mulți l-au abandonat pe Pavel și unii i-au produs foarte 
mult rău, apostolul îl dorește pe Timotei un prieten credincios până la 
capăt:

„Caută de vino curând la mine. Căci Dima, din dragoste 
pentru lumea de acum m-a părăsit, şi a plecat la Tesalonic. 
Crescens s-a dus în Galatia, Tit în Dalmatia. Numai Luca 
este cu mine. Ia pe Marcu, şi adu-l cu tine; căci el îmi este 
de folos pentru slujbă. Pe Tihic l-am trimis la Efes. Când vei 
veni, adu-mi mantaua, pe care am lăsat-o în Troa la Carp, şi 
cărţile, mai ales pe cele de piele.



123

Alexandru, căldărarul, mi-a făcut mult rău. Domnul îi va 
răsplăti după faptele lui. Păzeşte-te şi tu de el, pentru că este cu 
totul împotriva cuvintelor noastre. La întâiul meu răspuns de 
apărare, nimeni n-a fost cu mine, ci toţi m-au părăsit… Caută de 
vino înainte de iarnă” (2Tim. 4:9-21).

Dacă ar fi să sistematizăm mesajul epistolei, am face-o astfel:
– să fii credincios chemării (1:1-2:18);
– să fii credincios Cuvântului (2:19-4:8);
– să fii credincios prieteniei noastre (4:9-22).
În general, este de înțeles că Timotei a răspuns celei de-a doua epistole 

și a pornit spre Roma, toamna, făcând călătoria pe uscat ca să evite 
furtunile de pe mare. În drum, el l-a luat cu sine și pe Marcu, așa cum l-a 
îndemnat Pavel (2 Tim. 4:11) și a adunat cărțile lăsate de Pavel în Troa (2 
Tim. 4:13). 

Când au ajuns la Roma, Timotei și Marcu au fost probabil închiși 
din cauza prigoanei dezlănțuite de Nero împotriva creștinilor. Tradiția 
ne spune că Pavel a fost executat în afara cetății prin anul 66 sau 67, iar 
Timotei și Marcu au fost lăsați să plece. 

Finalul epistolei către Evrei ne spune că el a continuat să viziteze 
Bisericile („Să ştiţi că fratelui Timotei i s-a dat drumul. Dacă vine curând, 
voi veni împreună cu el să vă văd” – Evrei 13:23), iar tradiția bisericească 
ne spune că ar fi sfârșit-o ca martir sub teroarea dezlănțuită împotriva 
creștinilor de către Domițian.

Epistolele pastorale ridică înaintea noastră câteva probleme la care am 
face bine să luăm aminte. Le vom consacra fiecăreia unul din capitolele 
următoare:



124



125

2. Problema unui tipar religios

Oriunde sunt oameni există relații interumane cu funcții și forme. 
Oriunde aplici principii dai de practici, iar practicile duc la proceduri 
și tipare. Cu alte cuvinte, nu poți avea funcții fără forme, principii fără 
practici și nici organism fără organizație. Este vechea dispută între fond și 
formă. Fondul rămâne același, formele se schimbă.

Biblia descrie în detaliu formele în care trebuie să se manifeste 
funcțiile slujirii, mai ales în Vechiul Testament. Când ajunge la Biserica 
din Noul Testament însă, forma și tiparele religioase trec în plan secund. 
Ni se descriu în mod repetat lucrările care se desfășoară în trupul 
lui Hristos, învățare, predicare, într-ajutorare, proslăvire, încurajare, 
evanghelizare etc., dar nu ni se spun și formele în care s-au desfășurat ele. 
Bineînțeles că au existat anumite forme, pentru că nu poate exista funcție 
fără formă, însă scriitorii Bibliei au preferat în mod sistematic să le ignore.  
Este unul dintre aspectele surprinzătoare ale creștinismului.

Formele și structurile aparțin în mod necesar culturii timpului, 
conținutul Bibliei este însă acultural, supracultural. Acesta este motivul 
pentru care Noul Testament nu s-a învechit, nu s-a demodat. Sublinierea 
importanței funcției și ignorarea importanței formei este secretul care a 
făcut ca Biserica și creștinismul să propășească în mai toate culturile și 
regiunile lumii. Majoritatea celorlalte religii ale lumii au identificat într-
atât de mult funcția cu forma încât au devenit prizoniere unei anumite 
culturi, dintr-o anumită epocă și dintr-o anumită regiune. Scoase din acel 
context, aceste religii își pierd puterea de influență. (Acest handicap îl au 
în parte și „Bisericile naționale istorice” a căror „tradiție” le reduce foarte 
mult eficacitatea afară din limitele lor de timp și spațiu.)

Creștinismul este unic. Puținele forme care sunt menționate în Noul 
Testament sunt mai degrabă niște mijloace pentru atingerea unor scopuri 



126

divine. Singurele care sunt importante și permanente sunt principiile și 
activitățile. Dacă Dumnezeu ne-ar fi lăsat în scris toate formele în care s-a 
manifestat creștinismul din primul secol, Bisericile secolului douăzeci și 
unu ar fi obsedate permanent de copierea lor. De fapt, chiar așa și fac unii 
cu foarte puținele forme descrise în Noul Testament, iar alții, negăsindu-
le pe cele dorite, inventează unele după placul lor forțând anumite pasaje 
biblice.

Planul lui Dumnezeu este ca fiecare Biserică locală, indiferent de 
locul și cultura în care există, să fie Nou Testamentală în funcțiile ei, nu 
în formele ei exterioare. Acest caracter „nou testamental” îi stimulează 
creativitatea în alegerea și adaptarea formelor de manifestare la cultura sau 
subcultura în care există la polul nord printre exchimoși, în Africa neagră, 
în orientul asiatic sau în civilizația europeană. Acest aspectul i-a înlesnit 
creștinismului să traverseze biruitor cele douăzeci de secole de până acum.

Un exemplu care ilustrează foarte bine această realitate este epistola 
apostolului Pavel către colaboratorul său Filimon. În criza în care s-a 
născut acest dialog, se evidențiază foarte clar câteva principii și funcții 
active în viața creștină, atât la nivelul familiei (Biserica cea mică), cât 
și la nivelul Bisericii (familia cea mare). Familia lui Filimon era, în cel 
mai adevărat sens al cuvântului, o „Biserică în miniatură”. Maniera în 
care apostolul Pavel abordează rezolvarea problemei din casa lui Filimon 
scoate în relief principiile creștine care trebuie aplicate în relațiile dintre 
toți ceilalți membrii ai Bisericii, familia cea mare a lui Hristos.

Prietenia creștină
Prietenia creștină este cea mai înaltă formă de exprimare a dragostei.

„Nu este mai mare dragoste decât să-şi dea cineva viaţa pentru 
prietenii săi… Nu vă mai numesc robi, pentru că robul nu ştie ce 
face stăpânul său; ci v-am numit prieteni, pentru că v-am făcut 
cunoscut tot ce am auzit de la Tatăl Meu” (Ioan 15:13-15).

Ea a existat și între apostolul Pavel și frații lui în credință:

„A doua zi, am ajuns la Sidon; şi Iuliu, care se purta omenos 
cu Pavel, i-a dat voie să meargă pe la prietenii săi, şi să fie îngrijit 
de ei” (Fapte 27:3).

Intensitatea acestei relații s-a văzut în toată frumusețea ei când Pavel 
și-a luat rămas bun de la prietenii lui:

„Şi au izbucnit cu toţii în lacrimi, au căzut pe grumazul lui 
Pavel, şi l-au sărutat. Căci erau întristaţi mai ales de vorba, pe 
care le-o spusese el, că nu-i vor mai vedea faţa. Şi l-au petrecut 



127

până la corabie… După ce ne-am smuls din braţele lor, am 
plecat…” (Fapte 20:37-21:1).

Întreaga epistolă scrisă de Pavel către Filimon mustește de mireasma 
prieteniei:

„Pavel, întemniţat al lui Isus Hristos, şi fratele Timotei, către 
preaiubitul Filimon, tovarăşul nostru de lucru, către sora Apfia şi 
către Arhip, tovarăşul nostru de luptă, şi către Biserica din casa 
ta…” (Filimon v. 1-2).

Nici măcar autoritatea apostolică pe care o avea nu este socotită 
de Pavel o motivație superioară dragostei care se exprimă în relația de 
prietenie:

„De aceea, măcar că am toată slobozenia în Hristos să-
ţi poruncesc ce trebuie să faci, vreau mai degrabă să-ţi fac o 
rugăminte în numele dragostei…” (Filimon v. 8-9).

„Dacă mă socoteşti dar ca prieten al tău, primeşte-l ca pe mine 
însumi” (Filimon v. 17).

Biserica este arena în care înflorește și rodește această frumusețe 
cerească a dragostei dintre prieteni.

„Mulţumesc totdeauna Dumnezeului meu, ori de câte ori 
îmi aduc aminte de tine în rugăciunile mele, pentru că am auzit 
despre credinţa pe care o ai în Domnul Isus şi dragostea faţă de 
toţi sfinţii. Îl rog ca această părtăşie a ta la credinţă să se arate 
prin fapte, care să dea la iveală tot binele ce se face între noi în 
Hristos. În adevăr, am avut o mare bucurie şi mângâiere, pentru 
dragostea ta, fiindcă, frate, inimile sfinţilor au fost înviorate prin 
tine” (Filimon v. 4-7).

Criza pricinuită de fuga lui Onisim poate și trebuie să-i prilejuiască lui 
Filimon ocazia de a-și manifesta dragostea creștină.

„Te rog pentru copilul meu, pe care l-am născut în lanţurile 
mele: pentru Onisim, care altădată ţi-a fost nefolositor, dar care 
acum îţi va fi folositor şi ţie şi mie” (Filimon v. 10-11).

Dragostea creștină manifestată la nivelul prieteniei este egalitaristă. 
Apostolul se coboară la același nivel cu ucenicul, iar sclavul este ridicat 
din statutul social inferior la palierul egalității cu Filimon și cu… Pavel.

Politețea creștină
Familiaritatea duce la obrăznicie, spune un proverb american, dar nu 

este obligatoriu să fie așa. Dragostea nu se poartă necuviincios (1 Cor. 
13:5). Respectul reciproc din familia creștină este o altă marcă a credinței 
adevărate. Remarcați delicatețea gestului lui Pavel. El nu se mulțumește 



128

să-i trimită doar o scrisoare lui Filimon în care să-i spună hotărârea luată 
în problema lui Onisim. Apostolul preferă să plătească din buzunarul său 
un bilet „dus-întors” pentru ca Filimon să aibă ultimul cuvânt în această 
problemă:

„Ţi-l trimit înapoi, pe el, inima mea. Aş fi dorit să-l ţin la 
mine, ca să-mi slujească în locul tău cât sunt în lanţuri pentru 
Evanghelie. Dar n-am vrut să fac nimic fără învoirea ta, pentru ca 
binele, pe care mi-l faci, să nu fie silit, ci de bună voie” (Filimon 
v. 12-14).

Providența divină
Providența este dreptul lui Dumnezeu de a interveni oricând și oricum 

în afacerile umane. Ea este mâna lui Dumnezeu în mănușa istoriei, fără de 
care nimic nu se mișcă, nimic nu se întâmplă.

Fugit de la stăpânul său Filimon, Onisim a ajuns providențial tocmai 
la Roma și a „nimerit” în anturajul apostolului Pavel. Acolo a fost 
călăuzit spre o relație personală mântuitoare cu Isus Hristos. Onisim 
i-a rămas recunoscător lui Pavel și s-a oferit să-i slujească în situația în 
care se afla. Fără nicio îndoială, prezența și purtarea lui Onisim a fost 
o mare mângâiere pentru apostol. Pavel ar fi vrut bucuros să-l păstreze 
lângă el, dar și-a dat seama că pocăința lui Onisim nu va fi întreagă decât 
atunci când își va rezolva situația cu Filimon, stăpânul de la care a fugit. 
Onisim a fost trimis înapoi, dar nu singur, ci cu scrisoarea lui Pavel. În ea, 
apostolul pledează cazul lui Onisim extinzând principiul enunțat deja în 
Romani 8:28:

„De altă parte, ştim că toate lucrurile lucrează împreună spre 
binele celor ce iubesc pe Dumnezeu, şi anume, spre binele celor 
ce sunt chemaţi după planul Său.”

Iată cum aplică Pavel, principiul în cazul lui Onisim:

„Poate că el a fost despărţit de tine, pentru o vreme, tocmai 
ca să-l ai pentru veșnicie, dar nu ca pe un rob, ci mult mai presus 
decât pe un rob: ca pe un frate preaiubit, mai ales de mine, şi cu 
atât mai mult de tine, fie în chip firesc, fie în Domnul!” (Filimon 
v. 15-16).

Fiecare lucrător trebuie să fie pe deplin încredințat de activitatea 
providenței în Biserica în care activează. La urma urmei, Biserica este a 
lui Dumnezeu, Cel care o pregătește prin Duhul Sfânt să fie Mireasa lui 
Hristos. Asta înseamnă că niciun lucrător creștin nu este vreodată „stăpân 
pe situație”, nici unul nu cunoaște total ce sau de ce se întâmplă. Remarcați 
reținerea lui Pavel. El spune: „Poate că el a fost despărțit de tine pentru o 



129

vreme, tocmai ca să-l ai…” Dacă Pavel recunoaște că nici el nu se poate 
pronunța definitiv în acest caz, deși a văzut cu ochii lui convertirea lui 
Onisim. Cine suntem noi să pretindem că știm și înțelegem toate lucrurile?

Fratele Petru Popovici m-a sfătuit odată „să n-am pretenția să rezolv eu 
toate lucrurile, să-I las întotdeauna lui Dumnezeu o marjă de acțiune. Este 
lucrarea Lui și El are dreptul să aibă ultimul cuvânt în toate.”

Egalitatea creștină
Apostolul Pavel subliniază o idee care trebuie să fi fost cu totul 

surprinzătoare pentru Filimon. El îl așază pe Onisim la același nivel al 
relației lui cu Pavel, demonstrând că apostolul îi vedea pe toți oamenii, 
indiferent de statutul lor social, egali și una în Isus Hristos:

„… dar nu ca pe un rob, ci mult mai presus decât pe un rob: 
ca pe un frate preaiubit, mai ales de mine, şi cu atât mai mult de 
tine, fie în chip firesc, fie în Domnul! Dacă mă socoteşti dar ca 
prieten al tău, primeşte-l ca pe mine însumi” (Filimon v. 16-17).

Favoritismele și fracțiunile bazate pe diferențe nespirituale nu au 
ce căuta în Biserica lui Hristos. Un exemplu grăitor se află în Faptele 
Apostolilor 13:1 unde ni se spune că cei ce coordonau lucrarea din biserica 
din Antiohia erau egali, deși între ei era unul, Manaen, care fusese crescut 
împreună cu cârmuitorul Irod, iar altul, Niger, era un frate african  de 
culoare.

Responsabilitatea personală creștină
Punctul culminant al pledoariei lui Pavel pentru Onisim este atins în 

afirmațiile din versetele următoare:

„Şi dacă ţi-a adus vreo vătămare sau îţi este dator cu ceva, 
pune aceasta în socoteala mea. Eu, Pavel, „voi plăti” – scriu cu 
mâna mea – ca să nu-ţi zic că tu însuţi te datorezi mie. Da, frate, 
fă-mi binele acesta în Domnul şi înviorează-mi inima în Hristos!” 
(Filimon v. 18-20).

În fiecare conflict există unul care pierde și plătește „oalele sparte”. 
Pavel, dând un exemplu tuturor lucrătorilor creștini, ia asupra lui paguba. 
Dacă pentru rezolvarea unui conflict trebuie să sufere cineva, să verse 
cineva lacrimi, lucrătorul creștin trebuie să se ofere el s-o facă.

Încrederea creștină
Apostolul își încheie pledoaria pentru Onisim plin de încredere că 

Filimon va face ceea ce-i sugerează el. Filimon are „credit” în ochii 



130

lui Pavel și tocmai această încredere a apostolului îl obligă și-l pune în 
mișcare să împlinească:

„Ţi-am scris bizuit pe ascultarea ta, şi ştiu că vei face chiar 
mai mult decât îţi zic” (Filimon v. 21).

Expresia scoate în evidență aprecierea pe care trebuie să o arate un 
lucrător creștin pentru capacitatea și inițiativa celor cu care lucrează.

Colegialitatea creștină
Finalul epistolei este o pildă de colegialitate și o fereastră spre 

intimitatea celor din cercul lui de lucru. Cât de frumos este că Pavel nu-i 
numește „ucenicii mei”, ci „tovarășii mei de lucru”:

„Epafra, tovarăşul meu de temniţă în Hristos Isus, îţi trimite 
sănătate; tot aşa şi Marcu, Aristarh, Dima, Luca, tovarăşii mei de 
lucru” (Filimon v. 23-24).

Autoritate spirituală
Întreaga scrisoare este împregnată de autoritate apostolică, dar Pavel 

nu face uz de ea, păstrând-o doar ca pe o metodă de ultim resort. Pavel 
dă șanse celorlalte principii să lucreze. Autoritatea apostolică este totuși 
fundalul pe care se desfășoară întreaga pledoarie:

„De aceea, măcar că am toată slobozenia în Hristos să-
ţi poruncesc ce trebuie să faci, vreau mai degrabă să-ţi fac o 
rugăminte în numele dragostei, eu, aşa cum sunt, bătrânul Pavel; 
iar acum întemniţat pentru Hristos Isus” (Filimon v. 8-9).

Acesta este, cred eu, și motivul pentru care Pavel își trimite scrisoarea 
nu numai către Filimon, ci către toți cei care făceau parte din Biserica 
care-l înconjura:

„Pavel, întemniţat al lui Isus Hristos, şi fratele Timotei, către 
preaiubitul Filimon, tovarăşul nostru de lucru către sora Apfia şi 
către Arhip, tovarăşul nostru de luptă, şi către Biserica din casa 
ta…” (Filimon v. 1-2).

Prietenia creștină, politețea creștină, supunerea față de providența 
divină, egalitatea creștină, încrederea creștină și colegialitatea creștină, iată 
principii pe care am face bine să le aplicăm și noi astăzi în relațiile noastre 
ca lucrători ai Evangheliei și slujitori ai Bisericii. Ele vor da întotdeauna 
naștere la forme și atribute deosebite, stimulând creșterea spirituală și 
desăvârșirea caracterului nostru creștin. Nu este de mirare că Pavel are 
asemenea cuvinte de apreciere și laudă pentru un lucrător de talia lui 
Filimon:



131

„Mulţumesc totdeauna Dumnezeului meu, ori de câte ori 
îmi aduc aminte de tine în rugăciunile mele, pentru că am auzit 
despre credinţa pe care o ai în Domnul Isus şi dragostea faţă de 
toţi sfinţii. Îl rog ca această părtăşie a ta la credinţă să se arate 
prin fapte, care să dea la iveală tot binele ce se face între noi în 
Hristos. În adevăr, am avut o mare bucurie şi mângâiere, pentru 
dragostea ta, fiindcă, frate, inimile sfinţilor au fost înviorate prin 
tine” (Filimon v. 4-7).

Sacru sau sacramental
De curând, în dorința de a stabili un dialog între reprezentanții 

Bisericii istorice române ortodoxe și „nou-veniții” neoprotestanți, cineva 
m-a rugat să clădesc un capăt de pod pe care să putem începe o discuție. 
Cererea s-a suprapus cu o rugăminte a unui frate baptist nemulțumit cu 
atmosfera de „distracție” din Biserică, de a-i defini conceptul de „sacru” în 
caracterizarea Bisericii. Am citit câteva lucrări și am așternut pe hârtie un 
scurt „cuvânt introductiv” la o discuție pe care cititorii acestor rânduri o 
pot face mai largă și mai interesantă. Vă invit deci la lectură:

Caracterul sacru al Bisericii se manifestă în câteva aspecte distincte. 
Biserica este „sacră” (în sensul de colectivitate pusă deoparte pentru 
Dumnezeu) prin:

– alegerea ei în Hristos;
– comportamentul ei deosebit față de comportamentul lumii;
– atitudinea ei de respect în relațiile cu divinitatea din timpul serviciilor 

de închinare.
Aspectul „sacru” al serviciilor de închinare.
Probabil că cel mai semnificativ aspect al Bisericii „sacre” este 

atitudinea membrilor ei atunci când se află în comunitatea celor care se 
închină lui Dumnezeu. Biserica primelor veacuri a avut de ales între doi 
termeni din limba greaca, care descriu specificul slujirii din Biserică.

Primul termen este „latria” și se referă la slujirea celor prezenți 
înaintea lui Dumnezeu (tot ce se face este pentru Dumnezeu).

Al doilea termen este „liturghia” și se referă la slujirea lucrătorului 
față de cei prezenți (tot ce se face este pentru binele și mulțumirea 
oamenilor prezenți, „entertainment”).

Într-o dispută cu reprezentanții protestanți și neoprotestanți, un 
reprezentant al Bisericii istorice tradițioanale a spus: „Cred că diferența 
dintre noi se vede cel mai bine în poziția pe care o ocupă preotul în timpul 
slujbei dumnezeiești. La noi, preotul slujește cu fața spre Dumnezeu (altar) 
și cu spatele spre oameni; la domniile voastre, preotul servește cu fața spre 
oameni și cu spatele spre Dumnezeu (locul altarului).”



132

În „latria“, activitatea preotului este îndreptată spre Dumnezeu. 
Oficiantul este un intermediar care-i duce pe oameni la Dumnezeu (de aici 
aspectul de solemnitate celestă, de ieșire din lumea cotidiană, atemporală, 
transcendentă).

Spre deosebire de preoții istorici, predicatorii neoprotestanți activează 
preponderent spre oameni cautând să-i ducă pe ei la Dumnezeu (de aici 
aspectul de evanghelizare, de chemare la credință și la pocăință).

Necazul cu ambele feluri de slujire este că amândouă pot degenera în 
formalism sau în mahalagism.

„Sacrul” din atmosfera Bisericii istorice poate fi atât de lipsit de 
preocuparea pentru cei prezenți, încât Biserica poate tolera forme aberante, 
ca anii în care liturghia s-a rostit în România în limba slavonă, total 
neînțeleasă de cei prezenți la slujbele Bisericii. În astfel de cazuri, oamenii 
resimt doar o frică păgână, geamănă cu sentimentul religios din toate 
religiile lumii.

„Sacrul” protestant preocupat excesiv de ceea ce simt oamenii, poate 
degenera și el în spectacole de amuzament sau distracții ieftine, la care nu 
este chiar așa de sigur că participă și Dumnezeu. Ștacheta admisibilului 
este coborâtă foarte jos din dorința de a acomoda toți nou-veniții și a 
le înlesni să se simtă „ca acasă”. Se uită că acest „ca acasă” trebuie să 
însemne în ultima instanță „ca acasă la Dumnezeu”!

Unde se poate trage linia dintre admisibil și inadmisibil? Cum să 
reușim să ținem în echilibru și cinstirea lui Dumnezeu („închinare”) și 
bucuria oamenilor („părtășia”)?

Cred că aici este rolul și responsabilitatea celor care sunt asezați în 
fruntea Bisericii. Vai de cei ce fac ce place poporului și uită de plăcerea 
Domnului! La fel de vai și pentru aceia care umblă așa de sus cu capul prin 
nori, că nu mai au picioarele pe pământ!

Eu mărturisesc nevrednicia și nepriceperea cu care am trecut de multe 
ori peste această linie fină de demarcație. Mă pocăiesc pentru ocaziile când 
L-am uitat pe Dumnezeu cautând să plac oamenilor, și de ocaziile în care, 
mândru în spiritualitatea mea, i-am disprețuit pe cei din jurul meu.



133

3. Problema autorității în Biserică

Biserica este o „teocrație” sau o „democrație”?
Toți sunt em de acord că Isus Hristos este Capul Bisericii, autoritatea 

supremă, singurul care are ultimul cuvânt în toate privințele.
Prin cine își manifestă El însă această autoritate? Cine are ultimul 

cuvânt în Biserică: păstorul sau adunarea generală? Aceste întrebări 
trebuiesc rezolvate în perimetrul Scripturii, nu în domeniul sociologiei 
creștine sau al dinamicilor ecleziastice istorice. Potrivit contextului 
anterior, întrebarea nu poate primi decât un singur răspuns: și teocrația 
ecleziastică (cu un păstor unic, un locțiitor al lui Hristos) și democrația 
ecleziastică (cu adunările generale atotputernice) au fost falimentare.

În ce mă privește, nu mi-aș da soarta nici pe mâna unui om, nici pe 
mâna unui grup de oameni! Mai bine, așa cum era de părere și David, „să 
cad în mâinile Domnului, căci îndurările Lui sunt nemărginite; dar să nu 
cad în mâinile oamenilor” (2 Sam. 24:14).

Cred că este artificial să credem că avem de ales doar între cele două 
alternative prezentate în întrebarea din debutul acestui capitol. Eu cred că 
există și o a treia alternativă!

Primele două sunt prezentate negativ în textul Noului Testament. Acolo 
unde „teocrația” este materializată printr-un număr restrâns (redus de 
obicei la unul singur) apar probleme de îngâmfare și orgoliu.

 „Am scris ceva Bisericii, dar Diotref, căruia îi place să aibă 
întâietatea între ei, nu vrea să știe de noi… Nu se mulțumește 
numai cu atât; dar nici el nu primește pe frați și împiedică și pe 
cei ce vor să-i primească, și-i dă afară din Biserică” (3 Ioan v. 
9-10).



134

Acolo unde domnește „democrația”, există pericolul ca vocea celor 
mulți să fie tot vocea firii pământești, nu vocea lui Dumnezeu. Aduceți-vă 
aminte de cazul Bisericii din Laodicea (termenul grecesc este o alternativă 
pentru „democrație”). Apostolul Pavel avertizează că acest glas al mulțimii 
va provoca decadența Bisericii: „își vor da învățători după poftele lor…” 
(2 Tim. 4:3).

Așa cum am spus, eu cred că există o a treia alternativă. Ea este 
autoritatea Cuvântului lui Dumnezeu! Am putea-o numi „Bibliocrație”! 
Această formă de autoritate păstrează Biserica sub conducerea directă, 
nemijlocită a Domnului Isus. Privit din acest punct de vedere, Noul 
Testament este o veritabilă „foaie de parcurs” a Bisericii.

Pentru cei care au avut ochi să vadă, epistolele Noului Testament 
sunt adresate când unor Biserici (adunări locale), când unor lucrători 
individuali, păstrând astfel „verificări“ ale datoriilor specifice. 

Când sunt adresate Bisericilor locale, epistolele nu amintesc despre 
existența niciunui presbiter/episcop/păstor local, de parcă ei nici n-ar 
exista. Niciun păstor de astăzi nu s-ar simți bine dacă Biserica unde 
slujește el ar primi, peste capul lui, scrisori de sfătuire din afară!

Dimpotrivă, când sunt adresate lucrătorilor, epistolele par a vorbi cu 
niște oameni care au putere și autoritate nelimitată, de parcă nici n-ar 
exista ceilalți din Biserica locală. Iată doar un exemplu, din cele câteva 
care ar putea fi date:

„După cum te-am rugat, la plecarea mea în Macedonia, să 
rămâi în Efes ca să porunceşti unora să nu înveţe pe alţii altă 
învăţătură şi să nu se ţină de basme şi de înşirări de neamuri fără 
sfârşit, care dau naştere mai mult la certuri de vorbe decât fac să 
înainteze lucrul lui Dumnezeu prin credinţă, aşa fac şi acum” (1 
Tim. 1:3-4).

Biblia are autoritate și asupra adunărilor generale și asupra lucrătorilor! 
Ei pot și trebuie să se țină în echilibru unii pe alții prin conținutul inspirat 
de Hristos în textul Scripturii. La limita acceptabilului, am putea spune că 
adunarea creștină trebuie să refuze autoritatea unui păstor/presbiter atunci 
când el nu respectă textul Scripturii, iar păstorul/presbiterul are obligația să 
nu se supună Bisericii când este vorba despre probleme de conștiință sau 
de consecvență în ascultarea lui personală față de Hristos.

Reformatorii au recomandat „Bibliocrația” prin expresia „Sola 
Scriptura”! Ei au refuzat atât dominația sistemelor ierarhice piramidale 
tradiționale sau dominația unei cete „elitiste”, din catolicism, cât și haosul 
mișcărilor bazate pe „experiențele” spirituale ale celor mulți. În această 
structură, „Sola Scriptura!”, pot să vorbească „doi sau trei, și ceilalți să 
judece” (1 Cor. 14:29). Formula „să judece” înseamnă aici „să verifice” 
dacă este conform cu Scriptura, ca în cazul creștinilor din Bereea, care 



135

aveau o inimă  mai aleasă, adică „cercetau Cuvântul în fiecare zi, ca să 
vadă dacă ce li se spunea este așa” (Fapte 17:11).

Cine trebuie să aibă ultimul cuvânt în probleme de disciplină, 
îndreptare, mustrare? Presbiterii sau Biserica la adunarea generală? Iată ce 
spune Noul Testament:

„Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu și de folos ca să 
învețe, să mustre, să îndrepte, să dea înțelepciune în neprihănire” 
(2 Tim. 3:16).

Cine trebuie să fie autoritatea finală în problemele Bisericii? Iată ce 
găsim scris:

„Dreptarul învățăturilor sănătoase, pe care l-ai auzit de la 
mine, ține-l cu credința și dragostea care este în Hristos Isus. 
Lucrul acela bun care ți s-a încredințat, păzește-l prin Duhul 
Sfant, care locuiește în noi” (2 Tim. 1:13-14).

„Dreptarul” are aici sens de „etalon”, de „manual”. El trebuie 
păzit prin Duhul Sfânt care este (nu într-unul, nici în toți, adică în 
„adunarea generală”, ci „în noi”, adică în cei direct răspunzători față de 
Dumnezeu, în cei care nu pot și nici nu trebuie să se ascundă în spatele 
unei responsabilități aruncate asupra unui sprijin exterior (presbiteri sau 
adunare generală).

Trebuie să o spunem clar, nimic omenesc nu poate fi luat ca sprijin în 
problemele de autoritate spirituală finală. Și „omul la singular” și „omul 
la plural” sunt supuși căderii și pot produce în creștinism „îndepărtarea de 
adevăr”, numită pe alocuri „erezie”, iar în altele „apostazie”. În materie 
de autoritate spirituală, creștinismul se sprijină numai și numai pe Biblie 
(Sola Scriptura!).

Păstorul (presbiterii) trebuie să îndemne creștinii „după Scriptură” 
(1 Cor. 15:11-5), iar creștinii au datoria să supravegheze și să corecteze 
păstorii, atunci când ei se abat de la Scriptură. Acesta este motivul pentru 
care reformatorii au tradus Biblia în limba poporului de rând. Ca ea să 
nu rămână un apanaj al „specialiștilor ecleziastici” cu acces la limba 
latină. Poporul trebuie să citească și să decidă pentru ei înșiși. Nici măcar 
apostolul Ioan, rămas activ după moartea celorlalți apostoli și rânduit 
de Dumnezeu să „repare” mrejele unei Biserici sfâșiate de erezii, nu 
îndrăznește să se prezinte pe sine drept o autoritate așezată de Dumnezeu 
deasupra celorlalți creștini:

 „V-am scris aceste lucruri în vederea celor ce caută să vă 
rătăcească. Cât despre voi, ungerea pe care ați primit-o de la El, 
rămâne în voi, și n-aveți trebuință să vă învețe cineva; ci, după 
cum ungerea Lui vă învață despre toate lucrurile și este adevarată, 



136

și nu este o minciună, rămâneți în El, după cum vă va învăța ea” 
(1 Ioan 2:26-27).

Rostul Adunărilor Generale
Scriu aceste rânduri în luna Ianuarie 2014, lună parcă, predestinată să 

fie o lună de tensiuni și ședințe temute de adunări generale ale Bisericilor. 
Mă rog împreună cu voi ca totul să se termine cu bine și să nu avem 
„discuții”, în urma cărora să rămână răni pe care va trebui să le tot 
bandajăm și vindecăm în următoarele unsprezece luni ale anului, până la 
următoarea adunare generală…

Scriu pentru că, în urma contactului cu Bisericile americane, Biserica 
noastră a învățat să se comporte altfel în luna Ianuarie și pentru că s-ar 
putea să învățăm unii de la alții cum să facem ca luna aceasta să fie mai 
placută.

Ce am învățat?
Mai întâi că ședința nu trebuie ținută în luna Ianuarie. Această lună 

vine după luna Decembrie, o lună a bucuriei, plină de servicii divine și 
activități care ne secătuiesc de puteri. Este foarte greu să pregătești o 
ședință anuală a Bisericii în mijlocul sărbătorilor de iarnă!

Luna Ianuarie ar trebui pusă deoparte pentru lansarea unui nou an, 
pentru o săptămână de rugăciune și mai ales pentru… odihnă. Noi, la 
Bethel, am mutat ședința anuală a Bisericii în Septembrie, când mai toți se 
întorc din concedii și se încheie „anul fiscal” american.

În al doilea rând, am învățat că ședința anuală trebuie gândită altfel. 
Am fost la americani și am văzut o ședință cu adevărat „de lucru”, cu 
rapoarte, primiri de membrii, planuri bugetare aprobate și mulțumiri pentru 
ajutorul Domnului și pentru osteneala celor care au lucrat un an întreg 
pentru ca restul adunării să o ducă bine.

La noi, adunarea generală este încă „bolnavă de năravurile societății 
comuniste”. Practicăm din plin „critica și autocritica revoluționară”, 
suntem plini de bănuieli și dăm dovadă de multă „vigilență proletară”. 
(Tov. GH. GHEORGHIU-DEJ către G. Călinescu: Tovarășe Călinescu, vă 
rog să mă credeți că au fost criticați acei tovarăși care lucrează pe frontul 
culturii. Noi nu suntem mulțumiți cu cele date intelectualității pentru 
ajutorul pe care îl dăm intelectualității. Noi când ne adunăm în ședințele 
Biroului Politic ne adunăm pentru a ne critica unii pe alții.”) Fiecare om 
din jur ne este un potențial „dușman de clasă”, iar nemulțumirea este 
ridicată la rangul de singură condiție pentru… progres!

Am observat ani de zile că nimeni nu... mulțumește, nici Domnului 
și nici celor ce s-au ostenit timp de douăsprezece luni… Plutește în aer o 
tensiune spirituală amenințătoare și, nu de puține ori, cel mai bun sfat pe 



137

care-l putem da celor mai tineri sau mai proaspăt în credință este să… nu 
vină la adunarea generală, „pentru că acolo sunt discuții la care numai cei 
mai „duhovnicești” pot… rezista…”

Analizate după rezultate, adunările noastre anuale sunt de obicei:
– adunări de vorbe multe;
– adunări de exprimare a nemulțumirii;
– adunări de plătire a unor polițe;
– adunări de demonstrare a loialităților de „grup” sau „familie”.
S-a împământenit ideea că, dacă vrei să fi promovat în lucrare, 

trebuie să intri într-o adunare pe poarta „demolatorilor”! Trebuie să știi 
să analizezi și să critici la sânge… După care trebuie să știi să vorbești în 
așa fel încât să te prezinți drept singura posibilă ieșire din impas. Trebuie 
să știi să te faci necesar și… indispensabil. Trebuie să le dovedești tuturor 
celorlalți că n-au făcut până atunci nimic bun și că nu vor putea face nimic 
nici de acum înainte, dacă vor continua să se lipsească de prea scumpa ta 
persoană și... de prea înalta ta înțelepciune…

Am învățat de la Bisericile americane, care n-au avut experiența 
„criticii și autocriticii constructive proletare”, că adunarea anuală este o 
adunare de lucru, nu de discuții. Astfel de adunări țin la ei în jur de 30-45 
de minute și se termină cu o bătaie (scuzați termenul) pe umăr și cu un 
„Good job!” spus celor ce s-au ostenit un an de zile.

I-am întrebat cum de au reușit. Ei m-au întrebat: „Cum de ați reușit 
voi… să faceți ce ați făcut dintr-o adunare a «familiei copiilor lui 
Dumnezeu»?”

Să le luăm pe rând:
Adunările generale sunt prilejuri de „multe vorbe“.
Se spune că o femeie s-a plâns doctorului că soțul ei vorbește noaptea. 

Sfatul medicului a fost: „Doamnă, mai lăsați-l să vorbească puțin ziua. Nu 
vorbiți numai dumneavoastră.”

Cred că adunarea anuală trebuie să fie o zi pusă deoparte pentru 
prezentări, nu pentru vorbe. De câțiva ani am spus Bisericii că putem 
discuta orice și cu oricine timp de 364 de zile pe an. În cea de a 365-a zi 
nu discutăm. Cred că trebuie să-i asigurăm pe frați că toți și fiecare pot și 
trebuie să participe la lucrarea Bisericii, dar asta nu înseamnă că „dreptul 
acesta” se măsoară prin „gălăgia” și „vorbele grele” de la adunarea anuală. 
Asta se poate face printr-o comunicare deschisă în toate zilele și ședințele 
de peste an. Ședințele Consiliului nostru de la Bethel sunt deschise 
vizitelor celor veniți după o anunțare și aprobare prealabilă. În aceste 
discuții, căutăm să împământenim ideea fundamentală că cei din Consiliu 
sunt „adiministratorii, călăuzitorii” lucrării, în timp ce toți membrii 
adunării sunt „lucrătorii” care-i asigură eficiența și progresul.



138

Din păcate, mulți ani am făcut invers, cei din adunare au căutat să 
„dirijeze” și să „călăuzească” prin vorbe lucrarea făcută de cei aleși în 
„consiliu”. Așa cum îl arată și numele, Consiliul sfătuiește, îndrumă, 
călăuzește. Lucrarea nu este făcută doar de ei, ci de fiecare membru al 
Bisericii în parte. Consiliul este acolo doar ca să coordoneze și să dirijeze 
lucrarea Bisericii.

La întrebarea: „Care este lucrătorul Bisericii voastre?”, singurul 
răspuns corect pe care trebuie să-l dea un membru al Bisericii este: „Eu 
sunt unul dintre ei”. (Cine răspunde: păstorul sau cutare diacon sau frate 
din comitet, pune căruța înaintea boilor).

Acum câțiva ani, după ce Liviu Țiplea m-a dus să descopăr lucrarea de 
la Saddleback și strategia unei Biserici conduse de scopuri, m-am hotărât 
să încep la Bethel niște schimbări de „perspectivă” și de „sistem”. Între 
timp, am reușit deja două lucruri: să repet până la saturație ideea că „noi 
nu venim la Biserică, noi suntem Biserica” și să spun că lucrarea fiecăruia 
nu este discursul de la adunarea generală, ci activitatea din fiecare zi a 
anului care trece. Și am mai observat ceva, cu cât îi las pe frați să fie mai 
activi în lucrare, cu cât îi laud pentru ceea ce fac, cu atât mai mult mă lasă 
și ei să-mi văd de treaba mea specifică și cu atât mai mult… mă laudă și 
ei!

Când am făcut școala acolo, Biserica „Grace” din Panorama City, 
păstorită de John MacArthur, avea 43 de „bătrâni” și 280 de diaconi. 
Biserica de la Saddleback, California are peste 200 de slujiri specifice, 
majoritatea dintre ele, gândite și inițiate de membrii din adunare. 
Conducerea lor i-a eliberat pentru slujire, iar membrii au eliberat 
conducerea pentru administrare și coordonare. Mi se pare foarte normal.

Noi n-am reușit să avem încă decât aproape douăzeci de activități 
specifice. Mă bucur însă ori de câte ori cineva ia o nouă inițiativă și o 
popularizez cu mare entuziasm de la amvon. Clasele noastre de școală 
duminicală (cam 12 la număr) și grupurile de rugăciune pe cartier sunt 
cvasi-autonome. (Chiar în acest moment, clasa tinerilor căsătoriți este la 
Mamouth, la munte și zăpadă, pentru un sfârșit de săptămână).

În doar câțiva ani, am observat o schimbare radicală: cine este foarte 
ocupat și știe ce grea este truda timp de 364 de zile pe an, nu mai este 
pornit și nici dispus să se certe la adunarea generală a Bisericii. Gălăgia 
o fac, de obicei, cei ce vor să-și ascundă sub plapuma cuvintelor, lenea și 
comoditatea de peste an.

În al doilea rând, adunările generale degenerează în prilejuri de 
exprimare a nemultumirii. Când nemulțumirea este pozitivă, ea trebuie 
să ducă la un angajament personal. Am învățat de la alți păstori să ascult 
orice sfat și apoi să răspund: „Bună idee! Nu vrei să faci dumneatale 
asta? Vorbesc cu ceilalți și te vom susține din toată inima”. O asemenea 



139

atitudine i-a însuflețit pe mulți să înceapă activități pe care, pe drept 
cuvânt, le văzuseră necesare în Biserică și i-a făcut pe alții să… tacă și să 
nu mai vină înapoi cu aceeași problemă. O spun mereu și multora: „Nu 
de sfaturi avem nevoie, ci de oameni gata să se facă parte din rezolvarea 
problemelor prin lucrarea lor personală! Dumnezeu nu caută sfaturi, ci… 
oameni gata să stea în spărtură!”

Nu trebuie să lăsăm ca oamenii să adune nemulțumiri timp de 364 
de zile pe an și apoi să le basculeze ca pe un gunoi la adunarea anuală! 
Am întrebat acum nouă ani pe cineva dacă are vreo nemulțumire. Mi-a 
răspuns: „Vei afla peste câteva luni, la adunarea generală!” Iată o concepție 
care trebuie neapărat schimbată. Nemulțumirile sunt pentru discuțiile 
în grupuri mici, față în față. Pentru discuțiile publice trebuie să păstrăm 
respectul și prețuirea reciprocă. „Critica în ascuns, lauda în public!” Iată 
care ar trebui să fie practica adunărilor creștine.

În al treilea rând, adunările generale degenerează în ocazii de plătire 
a unor polițe și de demonstrare a unor loialități de grup sau de familie. Le 
iau împreună ca să scap mai repede de ele.

Există o piesă de „teatru scurt” de pe vremea comuniștilor. Autorul 
este, pare-mi-se, un ceh sau un polonez. Am auzit-o în România, la radio. 
Acțiunea se desfășura într-o sală de ședințe, la pregătirile pentru adunarea 
generală a oamenilor muncii dintr-o întreprindere de producție. Directorul 
fabricii s-a dus la tribună să verifice microfonul și stația de amplificare. Ca 
probă, a început să citească ceva din foile pregătite:

„Tovarăși, producția nu merge. Există multă delăsare, mult dezinteres 
și lipsă de angajament personal…” Ei, cei din sală! Se aude bine?

„Nu se aude deloc, domnule director.” 
„Măi să fie! Ia treci tu la microfon că merg eu în sală să ascult… Zi 

ceva!”
Omul a început să zică:
„Producția nu merge pentru că salariile sunt mici, condițiile de muncă 

sunt înrobitoare. Nimănui nu-i pasă de noi. Muncim ca niște animale…”
Din sală, directorul a comentat:
„Da, domnule, nu se aude nimic de aici. Ai dreptate.”
Despre cum este acum în aspectul negativ, nu trebuie să mai scriu, 

căci știm cu toții. Bisericile au împrumutat din societatea păgână, practica 
campaniilor electorale plus critica și autocritica de partid. Cine critică mai 
tare și mai necruțător, cine veghează asupra dușmanului de clasă și este 
plin de vigilență proletară… este cel mai pocăit membru al adunării.

Prefer să spun ce am văzut și învățat de la americanii din asociația 
noastră (North American Baptist) și de la practica pe care am făcut-o la 
Biserica păstorită, împreună cu alți 43 de păstori, de John MacArthur. 



140

Selectarea și promovarea unor lideri în gupele de conducere și coordonare 
nu trebuie făcute pe baza „popularității”, ci pe baza maturizării 
duhovnicești și a competenței.

Un păstor ar trebui să aibă un cuvânt precumpănitor în alcătuirea 
echipei cu care va lucra în tot restul anului. N-ai încredere în păstor, caută 
un altul! Vai de oile care se duc după unul care… nu este păstor. Când ai 
identificat însă un om care este pe poziția de „păstor asistent al Marelui 
Pastor al oilor”, trebuie să-l lași să-și facă auzit glasul și să-și pună la lucru 
toiagul călăuzirii. Prea multă democrație este sinonimă cu „țigănia” și ne 
poate duce foarte repede la situația Bisericii din Laodicea. 

Cât de caraghios este să cauți cu lumânarea un om duhovnicesc, 
să-l trimiți la școală, să-l verifici printr-o comisie de „competență”, să-l 
ordinezi pe viață și apoi… să-l subordonezi… hotărârilor altora, nedăruiți, 
necăutați, neselectați, neverificați, neordinați…

Pe alocuri, păstorii au ajuns să trebuiască să ceară voie ca să… 
păstorească turma Domnului cum li se pare potrivit. Unele adunări n-au 
nevoie, în gândirea lor, de păstori, ci doar de un fel de „predicatori” care 
să se comporte asemenea unor magnetofoane înzestrate cu butonul „pornit/
oprit”! În concepția lor, păstorirea este un fel de atribuție colectivă a 
adunării. Nu aceasta este însă strategia instaurată de Domnul Isus și de 
apostolul Pavel în Biserică. Dacă ar fi fost așa, n-ar mai exista în Noul 
Testament pasaje care să li se adreseze în mod expres unor „păstori” 
așezați deasupra turmei în slujire și responsabilități!

Dacă păstorul are libertatea să-și aleagă, să promoveze și să instruiască 
propria lui echipă de conducere, Biserica nu va mai fi zdruncinată de 
dificilele conflicte de personalitate și nu va mai fi silită să se chinuiască să 
funcționeze asemenea unui „monstru” cu mai multe capete.

Selecția și promovarea celor din Consiliu trebuie făcută prin 
consultarea directă dintre păstor și Biserică. Votul adunării generale 
rămâne girul că cei aleși sunt recunoscuți și respectați de corpul colectiv al 
Bisericii.

Dacă cei aleși în echipa pastorală nu vor monopoliza lucrarea Bisericii, 
ci dimpotrivă, vor fi adevărați catalizatori pentru atragerea tuturor în 
diferite lucruri de slujire, Biserica va trăi minunea alcătuirii unui trup 
armonios în care fiecare mădular își va ocupa locul cuvenit și își va da 
cu bucurie contribuția la sănătatea întregului. Cei din echipa pastorală 
trebuie să înțeleagă realitatea și rostul poziției lor: au fost aleși nu ca 
să înlocuiască Biserica în slujire, ci ca să angreneze, să antreneze și să 
coordoneze lucrarea celorlalți oameni din Biserică.

Am observat în alcătuirea Bordurilor și Consiliilor din Bisericile 
americane, o pluralitate în care sunt aduși liderii celor cinci sectoare 
de bază ale Bisericii: evanghelizare, integrare, maturizare, echipare, 



141

închinare, plus cei doi strict necesari, secretarul și casierul. La acest număr 
strict necesar pot fi adăugați reprezentanți ai surorilor, ai tineretului etc. La 
fel de bine, acești diferiți reprezentanți pot fi chemați numai atunci când 
este vorba despre probleme pertinente activității lor. Activitatea celor din 
echipa pastorală trebuie votată pe un termen limitat (să zicem de trei ani), 
cu posibilitatea unor reînnoiri nelimitate de mandat. Promovarea noilor 
membrii ai echipei de lucru se poate face doar dacă cel nou venit a arătat 
că poate lucra armonios în timpul anului cu echipa existentă. Promovările 
sau înlocuirile se pot face oricând, urmând să fie validate la proxima 
adunare anuală a Bisericii.

Cu două, trei luni înainte de adunarea anuală, de la amvon se poate 
repeta disponibilitatea consultării cu fiecare și cu toți cei din Biserică. 
Trebuie să se repete și că la adunarea anuală, discuțiile vor fi reduse la un 
minim general acceptat.

Scriu aceste rânduri după ce, slavă Domnului!, am avut câțiva ani de 
„schimbări” pozitive în organizarea Bisericii și am avut adunări anuale 
de sărbătoare. Ele au durat întotdeauna sub o oră (spre bucuria tuturor) 
și s-au transformat în adunări de apreciere, recunoștință și împărtășire a 
strategiei comune de viitor. Mă rog lui Dumnezeu, Tatăl noastru, să ne țină 
harul armoniei în familia Sa, și să ne învețe să ne purtăm cum se cuvine în 
prezența Sa, mai ales… la adunările anuale.

Felul în care ne comportăm, cu alții și chiar cu noi înșine, arată 
maturitatea sau lipsa de maturitate a caracterului.

Pe de altă parte, unele structuri (ca și adunările generale ale 
Bisericilor din România) sunt proprii unui climat „iluzoriu” din lumea 
„utopicului” (cum au fost acele specifice comunismului). Ele presupun 
un grad de perfecțiune pe care niciunul dintre noi nu l-am atins încă. 
Populismul și democrația (în forma ei rău înțeleasă) nu sunt și nici nu 
trebuie să fie acceptate în creștinism. Dacă în societate trebuie promovată 
„meritocrația”, în Biserică trebuie să fie cultivată spiritualitatea și 
competența duhovnicească.

Lumea spune „omul potrivit la locul potrivit”. Biserica spune omul 
duhovnicesc așezat acolo unde darul duhovnicesc pe care l-a primit de la 
Duhul Sfânt îl așază în „trupul Bisericii”. Nu se poate să fim totul și de 
toate, nu se cuvine să avem pretenția demagogică de a fi consultați în toate 
problemele, pentru că am fi, vezi Doamne, competenți în toate privințele. 
Din acest punct de vedere, adunările generale ale Bisericilor, în forma lor 
specific comunistă, aduc mai mult haos decât ordine în viața unei Biserici, 
iar obiceiul de a vota pentru mai orice problemă este o invenție care a 
produs cel mai mare rău pentru climatul social al Bisericii.

Nu cred că pot găsi un rău mai mare decât obiceiul de a vota pentru 
fiecare problemă. Este suficient ca doi să voteze împotriva a trei la 



142

alegerea culorii de vopsea pentru ușa de la intrare pentru ca să se creeze 
o tensiune între cei cinci. Dacă unul dintre cei aflați în minoritate se va 
afla iar în tabăra celor care pierd și la un vot viitor, va aduna suficientă 
amărăciune ca să se creadă „persecutat” („Părerea mea nu contează, 
nu sunt considerat important etc., etc.”). Orice Biserică (și orice altă 
comunitate de alt fel) care dorește să păstreze unitatea și respectul pentru 
toți membrii ei, ar trebui să evite (pe cât se poate) orice formă de votare!!!

Votul este o metodă care „împarte în tabere” prin însăși natura lui și 
nu este recomandat acolo unde se dorește cultivarea unității și părtășiei. 
Hotărârile unei adunări creștine trebuiesc luate astfel și pe alte principii. 
Biserica creștină este o familie cu vârste spirituale diferite și cu grade 
variate de maturizare și competență.

Ce s-ar întâmpla într-o familie cu zece copii dacă s-ar pune la vot 
meniul de la masa de prânz? Cred că ar mânca șapte zile pe săptămână 
numai desert! Ce s-ar întâmpla dacă ar pune la vot și spălatul pe dinți sau 
aranjatul patului dimineața etc.? Cuvântul părinților nu ar mai avea niciun 
fel de importanță pentru că votul majorității ar impune mereu voia celor 
mulți (chiar dacă aceștia sunt nevârstnici). Am avea o familie condusă de 
copii, cu un comportament copilăresc și condamnată să săvârșească mereu 
„copilării” (certuri copilărești, de genul „îmi iau jucăriile și plec”, azi 
vreau să fac eu pe dentistul etc.). Părinții s-ar chinui și ei să facă ceva, dar 
ar suferi mereu soarta unor înfrânți, dominați de copilăria majorității din 
jur.

Slavă Domnului că familiile creștine nu sunt așa acasă și n-ar trebui 
să fie așa nici în familia cea mare a Bisericii. Conducerea unei Biserici 
trebuie rezervată pentru „părinții” duhovnicești despre care vorbește 
apostolul Ioan, iar hotărârile lor trebuiesc respectate și împlinite de către 
ceilalți din adunare.



143

4. Problema suferințelor lucrătorilor

În contextul marelui război cosmic dintre Bine și rău, și în cel mai 
restrâns, dintre omul duhovnicesc și firea pământească, putem spune 
oricărui slujitor creștin că înfruntarea este sigură, suferința este sigură, 
dar și biruința lui Dumnezeu este la fel de sigură. Vorbind din propria 
experiență, apostolul Pavel scrie:

„Tu, însă, ai urmărit de aproape învăţătura mea, purtarea mea, 
hotărârea mea, credinţa mea, îndelunga mea răbdare, dragostea 
mea, răbdarea mea, prigonirile şi suferinţele care au venit peste 
mine în Antiohia, în Iconia şi în Listra. Ştii ce prigoniri am 
răbdat, şi totuşi Domnul m-a izbăvit din toate. De altfel, toţi cei 
ce voiesc să trăiască cu evlavie în Hristos Isus vor fi prigoniţi” (2 
Tim. 3:10-12).

Dumnezeu a găsit cu cale să mântuiască lumea prin nebunia 
propovăduirii crucii și are nevoie în fiecare veac de nebuni care să sufere 
pentru Hristos, care să poarte crucea împreună cu Hristos plătind în 
trupurile lor ceea ce lipsește suferințelor Lui pentru trupul Lui care este 
Biserica. Poate conta și pe tine? Vrei să fii și tu unul dintre ei?

Impertinența din titlu nu-mi aparține! Am preluat-o de la altcineva, 
dar cred în ea din toată inima și cu toată ființa mea! Este un subiect mai 
ocolit de noi și trebuie să fac o precizare încă de la început: „Mulți privesc, 
puțini văd; mulți aud, puțini ascultă”. Vedem doar ceea ce putem pricepe și 
ascultăm doar ceea ce putem înțelege. Restul trece pe lângă noi, nu „prin 
noi”.

Această incursiune în tainele vieții lui Hristos în noi a început de la 
spovedania apostolului Pavel din Filipeni 3:4-17, din care citez aici doar 
pasajul care m-a uimit:



144

„Şi să-L cunosc pe El şi puterea învierii Lui şi părtăşia 
suferinţelor Lui şi să mă fac asemenea cu moartea Lui; ca să 
ajung cu orice chip, dacă voi putea, la învierea din morţi” (Filip. 
3:10-11).

Apostolul Pavel mărturisește că a abandonat evoluția lui pe scara 
spiritualității evreiești (3:4-8), socotind-o „ca un gunoi” în comparație cu 
un alt proces de spiritualitate pe care îl numește „cunoașterea lui Hristos”:

„Ba încă, şi acum privesc toate aceste lucruri ca o pierdere, 
faţă de preţul nespus de mare al cunoaşterii lui Hristos Isus, 
Domnul meu. Pentru El am pierdut toate şi le socotesc ca un 
gunoi, ca să câştig pe Hristos…” (Filip. 3:8).

Vorbind în termeni de „câștig-gheșeft”, ca orice evreu veritabil, Pavel 
ne vorbește despre o afacere infinit superioară religiozității iudaice. 
Expresia „să-l câștig pe Hristos” m-a pus pe gânduri și m-a contrariat. 
A fost doar începutul în confruntarea mea cu o terminologie apostolică 
ciudată, dar plină de revelații surprinzătoare.

Cum adică „Să-L câștig pe Hristos”? Nu este El „darul lui Dumnezeu” 
pentru noi? Despre ce strădanii personale vorbește apostolul? Ce fel de 
eforturi personale sunt necesare pentru primirea unui dar oferit cu atâta 
mărinimie de Dumnezeu?

A doua expresie care m-a bulversat cu totul este aceasta: „ca să ajung 
cu orice chip, dacă voi putea, la învierea din morţi” (Filip. 3:11).

Cum adică? Nu este învierea din morți o experiență generală, 
inevitabilă pentru toți oamenii? Cunosc oameni care ar fi fericiți să scape 
de învierea din morți! Toți cei care au trăit în păcat ar prefera oricând să nu 
mai învieze și să nu ajungă la judecata de apoi și în iadul cel veșnic! Nu 
credea apostolul Pavel în învierea din morți?

Calificativele „cu orice chip, dacă voi putea” precizează că această 
„înviere din morți” este ceva improbabil, foarte dificil de atins și rezervat 
doar pentru o anumită categorie de creștini, numiți în text „desăvârșiți”:

„Nu că am şi câştigat premiul sau că am şi ajuns desăvârşit, 
dar alerg înainte, căutând să-l apuc, întrucât şi eu am fost apucat 
de Hristos Isus. Fraţilor, eu nu cred că l-am apucat încă, dar fac 
un singur lucru: uitând ce este în urma mea şi aruncându-mă 
spre ce este înainte, alerg spre ţintă, pentru premiul chemării 
cereşti a lui Dumnezeu, în Hristos Isus. Gândul acesta dar să 
ne însufleţească pe toţi care suntem desăvârşiţi; şi, dacă în vreo 
privinţă sunteţi de altă părere, Dumnezeu vă va lumina şi în 
această privinţă” (Filip. 3:12-15).



145

Sper că ați observat tensiunea lăuntrică existentă în acest pasaj. 
Apostolul spune, aparent contrazicându-se, că n-a ajuns încă desăvârșit, 
dar continuă precizând că suntem toți (deja) desăvârșiți! Bineînțeles că 
m-am rugat Domnului să-mi lămurească toate aceste nepriceperi ale 
mele, fiind convins că nu apostolul Pavel este confuz, ci eu n-am ajuns 
încă să-l pricep bine. Ceea ce am primit de la Domnul m-a entuziasmat și 
m-a speriat totodată! Duhul Sfânt mi-a descoperit că există în creștinism 
adâncimi și înălțimi nebănuite și căi nebătătorite în slujirea mea pentru 
Dumnezeu. Am descoperit un Pavel care pornise hotărât pe scara 
identificării cu Hristos, călcându-I pe urme și îndemnându-ne și pe noi 
să-L urmăm în această extraordinară experiență.

Identificarea cu Hristos, fratele nostru mai mare
Credea sau nu credea apostolul Pavel în învierea morților? Răspunsul 

este un emfatic „Da”, iar pasajele care susțin aceasta în epistolele lui sunt 
prea multe ca să le citez eu aici. Cum se explică atunci reținerea lui, chiar 
scepticismul lui, exprimat în expresiile restrictive „cu orice chip, dacă 
voi putea”. Despre ce „înviere din morți” vorbește Pavel în spovedania 
adresată filipenilor?

Am descoperit că apostolul a scris aici despre o „altă înviere din 
morți”, nu despre cea pe care o vor experimenta toți oamenii. Este 
„învierea din morți” care încoronează evoluția spirituală a celor care s-au 
unit prin credință cu „Căpetenia mântuirii lor”. 

Toate epistolele lui Pavel ni-i prezintă pe cei credincioși într-o 
identificare spirituală prin care noi suntem „în Hristos” (una din expresiile 
favorite ale lui Pavel) și Hristos este în noi:

„Vreau să zic: taina ţinută ascunsă din veşnicii şi în toate 
veacurile, dar descoperită acum sfinţilor Lui, cărora Dumnezeu 
a voit să le facă cunoscut care este bogăţia slavei tainei acesteia 
între neamuri, şi anume Hristos în voi, nădejdea slavei” (Col. 
1:26-27).

Prin identificare cu Hristos, credincioșii intră într-un proces în care 
progresează pe scara lăuntrică (periculos numită mistică) a „devenirii 
întru Hristos”. Treptele ei sunt enumerate foarte clar de apostolul Pavel în 
pasajul deja citat:

(1) „Şi să-L cunosc pe El
(2) şi puterea învierii Lui
(3) şi părtăşia suferinţelor Lui
(4) şi să mă fac asemenea cu moartea Lui;
(5) ca să ajung cu orice chip, dacă voi putea, la învierea din morţi” 

(Filip. 3:10-11).



146

Un astfel de „purtător de Hristos” (Christoforus) este o ființă nesupusă 
morții și este chemată să „guste ceva din puterile veacului viitor” (Evrei 
6:5) încă din viața aceasta!!! Am crezut o vreme că Pavel le-a scris 
celor din Filipi despre experiențele lui ca apostol, pentru că, într-adevăr, 
apostolii au beneficiat de niște „semne apostolice” care i-au calificat pentru 
experiențe supranaturale și care le-au conferit o autoritate duhovnicească 
unică:

„Semnele unui apostol le-aţi avut printre voi în toată răbdarea, 
prin semne, puteri şi minuni care au fost făcute între voi” (2 
Corinteni 12:12).

M-am convins însă foarte repede că nu este așa! Pavel recomandă acest 
proces de identificare cu Hristos TUTUROR creștinilor, făcând din el 
semnul distinct al credinței adevărate:

„Pe voi înşivă încercaţi-vă dacă sunteţi în credinţă. Pe voi 
înşivă încercaţi-vă. Nu recunoaşteţi voi că Isus Hristos este în 
voi? Afară numai dacă sunteţi lepădaţi” (2 Corinteni 13:5).

„Urmaţi-mă pe mine, fraţilor, şi uitaţi-vă bine la cei ce se 
poartă după pilda pe care o aveţi în noi” (Filip. 3:17).

„Căci chiar dacă aţi avea zece mii de învăţători în Hristos, 
totuşi n-aveţi mai mulţi părinţi, pentru că eu v-am născut în 
Hristos Isus, prin Evanghelie. De aceea vă rog să călcaţi pe 
urmele mele” (1 Cor. 4:15-16 vezi și 1 Tes. 1:6).

Prin nașterea din nou, Hristos locuiește în fiecare credincios, făcându-L 
un mădular al trupului Său spiritual și împărtășindu-i ceva din experiențele 
prin care a trecut El în viața de pe pământ. Creștinul experimentează 
puterea învierii lui Hristos (Efes. 1:17-22), părtășia suferințelor Lui (Filip. 
1:22; Fapte 9:16), să se facă asemenea cu moartea Lui (2 Tim. 2:11) și, 
ca încoronare a acestui proces, să experimenteze „cu orice chip, dacă vor 
putea” ceva din Hristosul de după înviere!

Mi-a devenit din ce în ce mai clar că apostolul Pavel a avut o evoluție 
spirituală de excepție, rămasă multora ascunsă chiar dacă este expusă „la 
vedere” în epistolele lui. 

Apostolul ne-a mărturisit despre „răpirea” lui sufletească, o 
„teleportare” în termeni contemporani, până în cerul prezenței lui 
Dumnezeu, numit „cel de-al treilea cer”, în dimensiuni ale realității de 
dincolo de cerul atmosferic și cel cosmic (2 Cor. 12:1-6). Autoritatea 
lui apostolică asupra Bisericilor s-a exercitat în virtutea unei comuniuni 
spirituale exprimată în termeni specifici:



147

„Cât despre mine, măcar că n-am fost la voi cu trupul, dar 
fiind de faţă cu duhul, am şi judecat, ca şi când aş fi fost de faţă, 
pe cel ce a făcut o astfel de faptă. În Numele Domnului Isus, 
voi şi duhul meu, fiind adunaţi laolaltă prin puterea Domnului 
nostru Isus, am hotărât ca un astfel de om să fie dat pe mâna 
Satanei, pentru nimicirea cărnii, ca duhul lui să fie mântuit în ziua 
Domnului Isus” (1 Cor. 5:3-5).

„Căci măcar că sunt departe cu trupul, totuşi cu duhul sunt cu 
voi şi privesc cu bucurie la buna rânduială care domneşte între 
voi şi la tăria credinţei voastre în Hristos” (Col. 2:5).

Departe de a fi o chemare la extremisme periculoase și la un misticism 
de iarmaroc, cuvintele spovedaniei lui Pavel sunt o chemare smerită spre 
adâncimi ale identificării noastre cu Hristos. Nu este de mirare că apostolul 
Petru, care i-a studiat cu atenție și în amănunt TOATE epistolele lui, ne-a 
lăsat un avertisment apostolic menit să curme răstălmăciri și extremisme 
pseudocreștine foarte periculoase:

„Să credeţi că îndelunga răbdare a Domnului nostru este 
mântuire, cum v-a scris şi preaiubitul nostru frate Pavel, după 
înţelepciunea dată lui, ca şi în toate epistolele lui, când vorbeşte 
despre lucrurile acestea. În ele sunt unele lucruri greu de înţeles, 
pe care cei neştiutori şi nestatornici le răstălmăcesc ca şi pe 
celelalte Scripturi, spre pierzarea lor. 

Voi deci, preaiubiţilor, ştiind mai dinainte aceste lucruri, 
păziţi-vă, ca nu cumva să vă lăsaţi târâţi de rătăcirea acestor 
nelegiuiţi şi să vă pierdeţi tăria, ci creşteţi în harul şi în cunoştinţa 
Domnului şi Mântuitorului nostru Isus Hristos. A Lui să fie slava 
acum şi în ziua veşniciei. Amin.” (2 Petru 3:15-18).

De fapt, Cel ce-l înduplecase pe Pavel să se facă părtaș suferințelor 
lui Hristos îl învățase și pe apostolul Petru să facă și să propovăduiască 
același lucru:

„Preaiubiţilor, nu vă miraţi de încercarea de foc din mijlocul 
vostru, care a venit peste voi ca să vă încerce, ca de ceva ciudat, 
care a dat peste voi, dimpotrivă, bucuraţi-vă întrucât aveţi parte 
de patimile lui Hristos, ca să vă bucuraţi şi să vă veseliţi şi la 
arătarea slavei Lui. 

Dacă sunteţi batjocoriţi pentru Numele lui Hristos, ferice de 
voi! Fiindcă Duhul slavei, Duhul lui Dumnezeu, Se odihneşte 
peste voi” (1 Petru 4:12-14).



148

Identificarea cu suferințele lui Hristos pentru Biserică
Redescoperindu-l deci, pe apostolul Pavel și deprins într-o oarecare 

măsură cu terminologia folosită de el, am ajuns la un alt pasaj în care 
„părtășia cu suferințele lui Hristos” este ridicată la rang de virtute și 
îmbrățișată cu ardoarea consacrării: identificarea cu suferințele lui Hristos.

Apostolul Pavel și-a cunoscut destinul încă de la început. În parte, 
Dumnezeu i l-a precizat când l-a trimis pe Anania să-l vindece de orbirea 
căpătată pe drumul Damascului:

„… și îi voi arăta tot ce trebuie să sufere pentru Numele Meu” 
(Fapte 9:16).

În momentul confruntării, Hristos l-a găsit pe Pavel, pe atunci Saul din 
Tars,

(1) plin de râvnă,
(2) plecat în călătorie să facă voia lui Dumnezeu și
(3) purtând în mână scrisori de autoritate, care să-i facă să 

sufere pe urmaşii lui Hristos (Fapte 9:1-2).
Ironia divină i-a hotărât o viață caracterizată exact tot de aceste trei 

caracteristici și Pavel n-a avut casă, n-a avut masă, n-a avut familie, ci
(a) a colindat plin de râvnă toată lumea,
(b) a scris scrisori de autoritate pe care le studiem și noi astăzi 

și
(c) a suferit cu prisosință pentru Hristos.

Redus la esență, chemarea apostolului Pavel este descrisă chiar de el 
însuși în acești termeni:

„Mă bucur acum în suferinţele mele pentru voi; şi în trupul 
meu împlinesc ce lipseşte suferinţelor lui Hristos, pentru trupul 
Lui, care este Biserica. Slujitorul ei am fost făcut eu, după 
isprăvnicia pe care mi-a dat-o Dumnezeu pentru voi, ca să 
întregesc Cuvântul lui Dumnezeu” (Col. 1:24-25).

Isprăvnicia lui Pavel a fost dublă: (1) „să întregească cuvântul lui 
Dumnezeu” și chemarea lui a fost (2) „să sufere”, împlinind în trupul 
lui ceea ce lipsește suferințelor lui Hristos pentru trupul Lui, care este 
Biserica”. Nu există nicio îndoială în ceea ce o privește pe prima, dar cea 
de-a doua pare o blasfemie.

Pavel a scris conștient că este inspirat de Duhul lui Dumnezeu să scrie. 
Iată doar câteva expresii folosite în epistola căre Corinteni:

„Căci am primit de la Domnul ce v-am învățat…” , „Celor 
căsătoriți, le poruncesc nu eu, ci Domnul ca…”, „Celorlalți le zic 
eu, nu Domnul…” (1 Cor. 7:10, 12; 11:23).



149

Iar în epistola către Galateni, protestând împotriva ereziilor strecurate 
să contrazică mesajul propovăduit de el, apostolul Pavel scrie:

„Fraţilor, vă mărturisesc că Evanghelia propovăduită de mine 
nu este de obârşie omenească, pentru că n-am primit-o, nici n-am 
învăţat-o de la vreun om, ci prin descoperirea lui Isus Hristos” 
(Gal. 1:11-12).

Există însă îndoială în ceea ce privește perspectiva apostolului Pavel 
asupra suferințelor. Ceea ce scrie el pare, dacă nu de-a dreptul o erezie, cel 
puțin o obrăznicie?

„Mă bucur acum în suferinţele mele pentru voi; şi în trupul 
meu împlinesc ce lipseşte suferinţelor lui Hristos, pentru trupul 
Lui, care este Biserica” (Col. 1:24).

Cum de a putut scrie el așa ceva?
„Nu te grăbi, Daniel!” pare că-mi spune apostolul Pavel. „Cuvintele 

pot fi o punte între noi sau un obstacol. Depinde cum le înțelegi și cum le 
folosești.”

Oare ce a vrut să ne transmită Pavel când a scris afirmația despre 
completarea suferințelor lui Hristos? Ce lipsește la suferințele pentru 
trupul Lui, care este Biserica? Ce înseamnă a fi un urmaș al lui Hristos?

După multă rugăciune am ajuns la concluzia că singurul lucru care 
lipsește acelor suferințe este „continuitatea în timp”, permanentizarea lor 
înaintea oamenilor din fiecare generație. Când a suferit Domnul Isus, pe 
pământ n-au existat nici camere de luat vederi, nici aparate de filmat. Așa a 
vrut Dumnezeu în providența Sa. Oamenii au încercat să-L „corecteze” pe 
Dumnezeu făcând ei picturi și, mai recent, filme artistice. Ei nu pricep ceea 
ce a priceput apostolul Pavel și anume că Dumnezeu a vrut și a hotărât 
altfel. El a decis să continue să sufere pentru omenire prin mădularele 
trupului Său care sunt pe pământ, prin credincioșii care s-au făcut una cu 
Hristos printr-o viață de consacrare deplină.

Biserica este o floare rară care nu crește decât aunci când este udată 
cu lacrimile celor care suferă împreună cu Hristos. Apostolul Pavel, pare 
că-mi spune: „Daniel, Hristos vrea să continue să sufere pentru Biserica 
Lui prin viața mea. El are nevoie de mine ca să-și demonstreze în fiecare zi 
dragostea Sa jertfitoare pentru trupul Lui. Hristos are nevoie de trupul meu 
ca să sufere pentru trupul Lui, care este Biserica.”

Citesc aceste cuvinte ale lui Pavel într-un text din epistola lui către 
Galateni:

„Toţi cei ce umblă după plăcerea oamenilor vă silesc să 
primiţi tăierea împrejur numai ca să nu sufere ei prigonire pentru 
crucea lui Hristos… În ceea ce mă priveşte, departe de mine 



150

gândul să mă laud cu altceva decât cu crucea Domnului nostru 
Isus Hristos, prin care lumea este răstignită faţă de mine şi eu, 
faţă de lume!… De acum încolo, nimeni să nu mă mai necăjească, 
pentru că port semnele Domnului Isus pe trupul meu” (Gal. 6:12-
17).

„Stigmata Christi”, „semnele lui Hristos” sunt cicatricile bătăilor pe 
care le-a încasat apostolul Pavel din cauza mărturiei lui Hristos. Biserica 
catolică a făcut un întreg circ din această expresie. Totul a început prin 
secolul XIII, când oameni cucernici au pretins că le-au apărut pe trup, din 
senin, răni asemănătoare cu rănile lui Hristos. Primul caz înregistrat fiind 
cel al englezului Stephen Langton din Canterbury, Anglia, în anul 1222. 
Sfântul Francisc din Assisi a primit prin 1224 un set de astfel de răni în 
urma unei vedenii cu un înger răstignit etc., etc.

Apostolul Pavel nu a scris despre astfel de scamatorii catolice și 
nimănui nu i-ar fi trecut prin cap astfel de năzbâtii în primele secole de 
creștinism. Rănile apostolului au fost cât se poate de reale, primite în urma 
unor bătăi la fel de reale. Ascultați propria lui mărturie, într-un pasaj în 
care dispută autenticitatea iudaizatorilor care-i tulburau lucrarea:

„Sunt ei slujitori ai lui Hristos? – Vorbesc ca un ieşit din 
minţi. – Eu sunt şi mai mult. În osteneli şi mai mult; în temniţe 
şi mai mult; în lovituri, fără număr; de multe ori în primejdii de 
moarte! 

De cinci ori am căpătat de la iudei patruzeci de lovituri fără 
una; de trei ori am fost bătut cu nuiele; o dată am fost împroşcat 
cu pietre; de trei ori s-a sfărâmat corabia cu mine; o noapte şi o zi 
am fost în adâncul mării. 

Deseori, am fost în călătorii, în primejdii pe râuri, în primejdii 
din partea tâlharilor, în primejdii din partea celor din neamul 
meu, în primejdii din partea păgânilor, în primejdii în cetăţi, în 
primejdii în pustie, în primejdii pe mare, în primejdii între fraţii 
mincinoşi. În osteneli şi necazuri, în priveghiuri adesea, în foame 
şi sete, în posturi adesea, în frig şi lipsă de îmbrăcăminte! 

Şi, pe lângă lucrurile de afară, în fiecare zi mă apasă grija 
pentru toate Bisericile” (2 Cor. 11:23-28).

Stigmata este pluralul cuvântului latin „stigma” derivat și el din 
cuvântul grec στίγµα stigma, care înseamnă semn sau marcă, așa cum 
sunt cele folosite pentru identificarea unui animal sau sclav. O persoană 
purtătoare a stigmatelor este cunoscută sub numele de stigmatizat sau 
purtător al stigmatelor. Identificarea cu suferințele lui Hristos este 
chemarea fiecărui „rob al lui Hristos”. Așa a fost în Biserica primară, așa 
a fost de-a lungul secolelor și așa trebuie să rămână până la revenirea 



151

personală a lui Hristos. Până atunci, eu și cu tine suntem chemați „să 
împlinim ceea ce lipsește suferințelor lui Hristos pentru trupul Lui, care 
este Biserica”. Suferințele lui Hristos nu au început doar la Cruce. Pe 
El l-au durut certurile dintre ucenici, dorințele lor de a fi „cel mai mare” 
dintre ceilalți, neputința lor de a înțelege și de a-și însuși scara de valori a 
cerului. Pe El l-au durut furturile lui Iuda din punga comună și lepădarea 
lui Petru, împreună cu lepădările tuturor celorlalți ucenici. Pe El l-au durut 
înfruntările cu oamenii religioși, care, urându-L pe El, pretindeau, culmea, 
că-L cunosc mai bine pe… Dumnezeu!

Urmașii lui Hristos trec și ei prin suferințele lui Hristos. Oricine a 
studiat cât de cât tragediile din Istoria Bisericii sau a petrecut suficient 
timp în interiorul eșafodajului religios al sistemelor omenești știe că 
saducheii, fariseii și cărturarii nu au pierit o dată cu cei din primul secol!

Saducheii au fost și sunt „trepădușii” profesioniști care s-au cocoțat 
și continuă să se cocoațe în funcțiile cheie. Ei sunt gata oricând să 
„colaboreze” cu puterea seculară numai să ocupe funcțiile de frunte. Fără 
să creadă neapărat în înviere, preocuparea lor este să-și trăiască raiul aici și 
acum, trecând peste cadavrele altora. Ei nu sunt „unșii Domnului”, ci sunt 
unși cu toate alifiile, „unsuroșii Domnului”, cum bine le spunea Geabou 
Pascu.

Fariseii sunt cei ce au obsesia formelor religioase, dar care sunt 
total lipsiți de substanță. Ei par cel mai aproape de adevăr, dar sunt cel 
mai departe de adevărata spiritualitate. Dau zeciuială din izmă și mărar, 
dar sunt în taină plin de dispreț față de ceilalți! Ei zidesc mormintele 
„sfinților” din trecut, ucigându-le în același timp urmașii, programându-i 
astfel ipocrit, să fie sfinții generațiilor viitoare.

Cărturarii sunt „specialiștii breslei clericale”, maeștri ai slovei care 
omoară, străini însă de Duhul care dă viață. Cărturarii sunt colecționarii de 
doctorate și distincții, despre care un foarte bun și intim cunoscător spunea 
că „citindu-se la neșfârșit unii pe alții, mută oasele moarte dintr-un cimitir 
în altul”. Vă dați seama că nu-i încadrez aici pe pasionații adevărați după 
studiul Scripturilor. Toți marii creștini au fost oameni ai studiului, până și 
pescarul Petru! Cine vrea să se asigure că nu este un cărturar modern să 
facă bine să se întrebe dacă ar fi depus aceeași sârguință dacă n-ar fi fost 
foaia aceea de hârtie numită diplomă la capătul tunelului.

Diotref n-a murit nici el fără urmași! Fiii lui sunt proprietarii de suflete 
care stăpânesc peste oameni în virtutea așa numitelor drepturi „parohiale”. 
N-au dispărut nici cei ce predică Evanghelia din pizmă, din duh de ceartă, 
din slavă deșartă sau din vinovata dorință după câștig.

Iuda, acest uzurpator care a nenorocit unul din cele mai frumoase 
nume din Biblie, își are și el urmași printre casierii care administrează 
vistieria comună a comunităților creștine.



152

Orice creștin care calcă pe urmele Domnului Isus și pe urmele 
apostolului Pavel se va lovi și el de astfel de oameni sau, mai bine zis, va 
fi lovit fără milă de ei. Așa este normal, așa se cade, așa este inevitabil. 
Hristosul cel viu trăiește și suferă în fiecare generație prin intermediul 
celor în care trăiește.

„De aceea, fiindcă nu mai puteam răbda, am socotit mai bine 
să fim lăsaţi singuri în Atena şi v-am trimis pe Timotei, fratele 
nostru şi slujitorul lui Dumnezeu în Evanghelia lui Hristos, ca să 
vă întărească şi să vă îmbărbăteze în credinţa voastră, pentru ca 
nimeni din voi să nu se clatine în aceste necazuri, căci ştiţi singuri 
că la aceasta suntem rânduiţi” (1 Tes. 3:1-3).

„Dar, dacă suferiţi cu răbdare, când aţi făcut ce este bine, 
lucrul acesta este plăcut lui Dumnezeu. Şi la aceasta aţi fost 
chemaţi, fiindcă şi Hristos a suferit pentru voi şi v-a lăsat o pildă, 
ca să călcaţi pe urmele Lui” (1 Petru 2:20-21).

Ce înseamnă să suferi în lucrare? Oricât ar părea de ciudat, un lucrător 
cu Evanghelia poate trece de mai multe ori prin durerile nașterii pentru 
aceeași persoană, în timp ce o femeie trece prin același proces o singură 
dată!

„Copilaşii mei, pentru care iarăşi simt durerile naşterii până ce 
va lua Hristos chip în voi!” (Gal.4:19).

Există dureri de care trebuie să fugi și dureri după care trebuie să 
alergi. Există suferințe nedorite și suferințe dorite din toată inima. Durerile 
slujitorilor cu Evanghelia pentru nașterea oamenilor pentru Hristos sunt 
bune, voluntare și recomandabile. Ele fac parte din specificul slujirii lor. 
Deși există și nașteri mai ușoare, niciuna dintre ele nu este total lipsită de 
durere. Cel care produce nașterea din nou este Dumnezeu, dar El preferă 
de regulă să-i nască pe alții prin noi:

„Căci chiar dacă aţi avea zece mii de învăţători în Hristos, 
totuşi n-aveţi mai mulţi părinţi, pentru că eu v-am născut în 
Hristos Isus, prin Evanghelie” (1 Corinteni 4:15).

Oricine este „în Hristos” are parte și de suferințele Lui! Propovăduirea 
lui Pavel este exact opusul pervertitei „evanghelii a prosperității” pe care o 
îmbrățișează unii astăzi! Fără luptă nu-i cunună și fără suferințe nu există 
slavă!

„Şi, dacă suntem copii, suntem şi moştenitori: moştenitori ai 
lui Dumnezeu şi împreună-moştenitori cu Hristos, dacă suferim 
cu adevărat împreună cu El, ca să fim şi proslăviţi împreună cu 
El” (Romani 8:17).



153

Iarăși, apostolul Pavel ne spune că trebuie să ne identificăm conștient 
și angajați cu suferințele Domnului Isus. Nu sunt suferințele noastre, ci ne 
îmbrăcăm în suferințele Lui!

„Căci, după cum avem parte din belşug de suferinţele 
lui Hristos, tot aşa, prin Hristos avem parte din belşug şi de 
mângâiere” (2 Cor. 1:5).

„Dar tu fii treaz în toate lucrurile, rabdă suferinţele, fă lucrul 
unui evanghelist şi împlineşte-ţi bine slujba” (2 Timotei 4:5).

Pentru cine-l citește cu atenție pe apostolul Pavel, strădaniile lui de a 
se alătura lui Hristos în suferințe iese lesne la suprafață. Uitați-l ce bucuros 
scrie de sigurătatea lui înaintea acuzatorilor, o singurătate asemnătoare cu 
a lui Hristos:

„La întâiul meu răspuns de apărare, nimeni n-a fost cu mine, 
ci toţi m-au părăsit” (2 Timotei 4:16).

Ascutați-l recomandându-le celor din Corint centralitatea suferințelor 
lui Hristos în mărturia creștină:

„Căci n-am avut de gând să ştiu între voi altceva decât pe Isus 
Hristos şi pe El răstignit” (1 Corinteni 2:2).

În veacul modern, slujitorii lui Hristos fug de suferințe. Apostolul 
Pavel fugea spre suferințe, le dorea, le aștepta, le anticipa și le trăia intens 
ca pe o ofrandă adusă Celui cu care s-a identificat pentru veșnicie. Dați-mi 
voie să mai pun o dată unul lângă altul versetele de la care a pornit acest 
studiu:

„Şi să-L cunosc pe El şi puterea învierii Lui şi părtăşia 
suferinţelor Lui şi să mă fac asemenea cu moartea Lui; ca să 
ajung cu orice chip, dacă voi putea, la învierea din morţi” (Filip. 
3:10-11).

„Mă bucur acum în suferinţele mele pentru voi; şi în trupul 
meu împlinesc ce lipseşte suferinţelor lui Hristos, pentru trupul 
Lui, care este Biserica” (Col. 1:24).

Sunt mulți care suferă „pentru Hristos”, dar foarte puțini își dau seama, 
asemenea lui Pavel, că în ei, Cel care suferă este Hristos însuși! Mă rog ca 
aceste puține rânduri să lumineze, măcar în parte, chemarea extraordinară 
pe care ne-o face Dumnezeu fiecăruia dintre noi. Este o taină care se va 
descoperi „la vremea ei”:

„… când va veni în ziua aceea, ca să fie proslăvit în sfinţii Săi 
şi privit cu uimire în toţi cei ce vor fi crezut” (2 Tes. 1:10).



154

Prin anul 1976, sub arșița persecuției comuniste din România, doi 
păstori americani s-au strecurat prin controalele de la vamă și au colindat 
puțin Bisericile baptiste. Erau amândoi din Michigan. I-am văzut la 
Biserica din Mihai Bravu, păstorită de Vasile Taloș. Ca să nu facă greutăți 
păstorului, cei doi au insistat să li se îngăduie să nu urce la amvon. Li 
s-a dat un microfon și au vorbit de pe platforma dinaintea corului. Cum 
erau amândoi în blugi și cu cămăși colorate, păreu fermieri care tocmai 
veniseră de pe câmp. Cel dintâi a zâmbit și ne-a spus câteva versete de 
salut din partea fraților din America. Când i-a venit rândul, celălalt a luat 
microfonul și câteva zeci de secunde n-a spus absolut nimic. Și-a rotit 
doar privirile peste cei prezenți… de la stânga la dreapta… de la dreapta la 
stânga… de la stânga la dreapta… Parcă filma. Și-a scos apoi batista și a 
început să plângă. Se lăsase peste noi toți taina unor lucruri adânci, cărora 
nu le puteam da de capăt… Când s-a mai liniștit, ne-a spus:

„Vreau să vă țin minte pe fiecare în parte. Vreau să vă rețin 
culoarea și expresia feței… Am venit să-i vedem pe frații noștri 
care suferă, dar am venit să vedem mult mai mult decât asta… 
Va veni o zi când voi sta în slavă înaintea lui Hristos și am să-l 
privesc în ochi și am să-l privesc în față… Atunci, abia atunci, 
voi spune: „Ochii ăștia i-am mai văzut parcă undeva, știu privirea 
aceasta, obrazul acesta îmi este familiar…” Și El îmi va răspunde: 
„Sigur! M-ai văzut atunci când sufeream în frații mei din 
România.” De fapt, noi am venit aici ca să-L vedem pe Hristos 
suferind în voi… să-L privim în voi… să ne obișnuim cu expresia 
feței Lui… În El ne vom recunoaște odată toți în slavă.”

A dus iar batista la ochi și a plâns. Plângeau toți cei din sală, plângeam 
și eu pentru că se destupase izvorul tainei… și era vremea lacrimilor.

Stăpânul lumii acesteia (Ioan 14:30) n-a încheiat nici pace, nici 
armistițiu în războiul pe care-l duce cu Dumenzeu. Ura pe care a 
dezlănțuit-o împotriva Fiului lui Dumnezeu când Acesta a fost pe pământ 
este aceeași pe care o dezlănțuie astăzi împotriva copiilor lui Dumnezeu. 
Înfrânt la cruce, potrivnicul nostru este turbat ca unul care știe că mai are 
puțină vreme și caută pe cine să înghită (1 Petru 5:8-10).



155

5. Principii versus Porunci

Conducătorii scolastici și religioși ai timpului nu L-au considerat 
pe Domnul Isus un teolog veritabil. Din punctul lor de vedere 
„Nazarineanului” Îi lipsea cu desăvîrșire „sistemul” obișnuit de porunci și 
de legi. Aceasta a fost cauza pentru care fariseii și cărturarii nu I-au primit 
„învățătura”: „Cum are omul acesta învățătură, căci n-a învățat niciodată 
!” (Ioan 7:15)

În anumite cercuri scolastice de azi și chiar în anumite biserici, 
Domnul Isus n-ar fi considerat „teolog” din aceleași motive.

Învățăturile expuse de Învățătorul din Nazaret i-au uimit pe cărturarii 
tuturor veacurilor, tocmai prin faptul că ele nu s-au pierdut niciodată 
în lucruri abstracte. Vorbirea Lui era cu desăvîrșire practică - legată de 
realitățile vieții de fiecare zi, urmărind cu stăruință dezvoltarea unui 
caracter sănătos, printr-o lărgire continuă a capacității de a-L cunoaște pe 
Dumnezeu și de a trăi în părtășie cu El. Învățătura Lui s-a bazat mereu 
pe „principii” aplicabile la viața cotidiană, transformînd-o pe aceasta în 
viețuire la nivelul familiei eterne.

Dumnezeu a hotărît ca omul să fie pus în mișcare de PRINCIPII iar nu 
de PORUNCI.

Ca să te supui unei porunci nu ți se cere o inteligență deosebită. 
Trebuie să faci doar ceea ce ți se spune și... pînă și cățelușul meu este în 
stare de o asemenea ispravă. El vine cînd îl strig, stă cînd îi spun..., și așa 
mai departe.

Cu totul alta este situația cînd este vorba despre un principiu. Pentru 
așa ceva se cere o inteligență superioară - inteligență de natură mentală și 
se mai cere o mare doză de curaj moral.



156

Oricît de straniu ar părea, mulți oameni preferă să trăiască mînați de 
porunci, căci se cere mai puțin efort, mai puțină gîndire și mai ales pentru 
că nu se cere nici un pic de responsabilitate.

Înainte ca păcatul să intre în lume, nu existau porunci, ci toate lucrurile 
funcționau conform diferitelor PRINCIPII, subordonate la rîndul lor unuia 
singur: aceluia al slujirii reciproce în dragoste. După răscoala lui Satan, 
în economia lumii și-a făcut apariția un alt PRINCIPIU și anume acela al 
„EGOISMULUI”. Omul a fost pus față în față cu această nouă realitate și 
Dumnezeu l-a pus în poziția de a alege între cele două principii, conform 
cu preferința lui liberă. Totuși, pentru a-l ajuta să aleagă bine, Dumnezeu îi 
dăduse deja omului cîteva situații și realități care să-l învețe cîte ceva din 
principiile trăirii în părtășia divină.

V-ați gîndit vreodată că cea dintîi zi întreagă pe care a trăit-o omul pe 
pămînt, a fost ziua de odihnă? De multe ori noi ne aducem aminte doar 
de porunca: „Șase zile să lucrezi..., dar ziua a șaptea este ziua de odihnă” 
(Exod 20:10,11), fără să ținem seama că în planul divin, ca într-o profetică 
referire la lucrarea mîntuitoare a lui  Hristos, omul a fost destinat să intre 
„într-o odihnă ca cea de Sabat”. Această primă zi pe care a trăit-o Adam, 
a fost declarată „Ziua Domnului” și această realitate trebuia să-l învețe un 
PRINCIPIU etern, anume că Dumnezeu este mai înainte de toate lucrurile 
și că închinarea către El este cea dintîi responsabilitate a omului.

Un alt gest pe care L-a făcut Dumnezeu pentru a-l învăța pe Adam 
principiile existenței în părtășia divină, a fost acela al interzicerii accesului 
la pomul cunoașterii. Această interdicție trebuia să-l facă pe om să 
înțeleagă că poziția pe care i-a acordat-o Dumnezeu în natura creată, este 
aceea de slujitor privilegiat, dar nu de proprietar. Ca proprietar, Adam ar 
fi avut dreptul să facă tot ce poftește, ca slujitor însă există întotdeauna 
anumite restricții. Chiar și cele zece PORUNCI date de Dumnezeu 
evreilor, n-au fost în ele însele decît zece PRINCIPII revelate pentru 
călăuzirea și prezervarea poporului ales. Totuși, evreii le-au transformat 
repede în niște porunci reci și rigide, căci nu erau decît un popor scos 
de curînd de sub robia egipteană. Psihologia lor de sclavi a denaturat 
oferta lui Dumnezeu. Nefiind învățați să gîndească liberi, ei au confundat 
principiile divine cu legile Egiptului și așa se face că la venirea Domnului 
Isus, mii de ani mai tîrziu, iudeii erau cărturari în ceea ce privește „slova” 
legii, dar complet străini față de conținutul inimii lui Dumnezeu. Ei au 
știut să multiplice poruncile legii încorsetînd toate manifestările vieții 
într-un formalism rigid, dar n-au avut priceperea să adîncească Legea și 
să pătrundă „spiritul” ei. În felul acesta evreii n-au împlinit cerința Legii, 
ci s-au mulțumit să rămînă la lucrurile exterioare. Dumnezeu le spusese: 
„Cartea aceasta a Legii să nu se depărteze de gura ta; cugetă asupra ei zi și 
noapte... “ (Iosua 1:8), în intenția de a-i îndemna să pătrundă sensul adînc 
al poruncilor, adică PRINCIPIILE divine care au stat la temelia Legii.



157

Cînd a venit Domnul Isus, poporul era pierdut în „labirintul” datinilor. 
Mai marii religioși ai timpului cultivaseră o adevărată „junglă teologică 
și juridică” pe care poporul de rînd n-o mai putea pricepe. În fața acestei 
realități, Învățătorul a căutat încet, încet, să-i scoată din „imperiul 
PORUNCII”, învățîndu-i mereu cum să trăiască după PRINCIPII 

„Căci vă spun că dacă neprihănirea voastră nu va întrece 
neprihănirea cărturarilor și a fariseilor, cu nici un chip nu veți 
intra în Împărăția cerurilor”. (Matei 5:20)

Lucrarea făcută de Domnul Isus a avut o dublă însemnătate:
a. Ea a subliniat importanța Legii. „Să nu credeți că am venit să stric 

Legea sau Proorocii... “ (Matei 5:17)
b. Ea a subliniat greșeala evreilor. „ ...am venit nu să stric, ci să 

împlinesc”. (Matei 5:17)
Există două posibilități de a greși față de Lege: una este să ignori total 

Legea și aceasta Domnul Isus nu putea să facă, căci El venea în numele 
Celui care se descoperise pe Sine prin darea Legii, iar cealaltă este să 
aplici greșit Legea și Domnul Isus a venit ca să-i învețe pe oameni „spiritul 
Legii”: PRINCIPIILE.

De exemplu, El ne-a adus aminte de PORUNCA: „Să nu ucizi !”, dar 
le-a atras atenția că PRINCIPIUL acestei porunci este mult mai adînc, 
mergînd pînă la rădăcina faptei și evaluînd gîndirea: „Dar eu vă spun că 
oricine se mînie pe fratele său, va cădea sub pedeapsa judecății”. (Matei 
5:21,22) Există multe feluri în care putem „ucide” pe cineva, chiar 
lăsîndu-l în viață. Vorbirea de rău, dușmănia și disprețul sînt judecate de 
același PRINCIPIU ascuns în PORUNCA împotriva uciderii. Într-o altă 
ocazie, cînd a fost rugat să identifice care este cea mai mare PORUNCĂ, 
Domnul Isus le-a răspuns dîndu-le două PRINCIPII pe care se bazează 
toate PORUNCILE: „Să-L iubești pe Domnul Dumnezeul tău, cu toată 
inima ta, cu tot sufletul tău și cu tot cugetul tău, ...și să iubești pe aproapele 
tău ca pe tine însuți.” (Matei 22:37)

Uneori se pare că și Biserica de astăzi cade în aceeași greșală de a 
sublinia importanța PORUNCILOR în dauna însușirii PRINCIPIILOR. 
Aceasta se întîmplă din cauză că oamenii ascultă mult mai ușor de 
PORUNCI decît de PRINCIPII, iar pentru cei ce-i îndrumează este 
mult mai comod să emită reguli noi, decît să muncească cu fiecare, 
învățîndu-i principii și clădind caractere. Iacov definește religia adevărată 
ca pe o aplicare de principii: „Religiunea curată și neîntinată, înaintea 
lui Dumnezeu, Tatăl nostru, este să cercetăm pe orfani și pe văduve 
în necazurile lor, și să ne păzim neîntinați de lume.” (Iacov 1:27) Ca 
să înțelegem și mai bine frumusețea și simplitatea trăirii conform 
PRINCIPIILOR, este necesar să ne uităm la relația care există între ele și 
PORUNCI, subliniind diferențele care există între ele:



158

1. O PORUNCĂ sau o regulă are o aplicare specifică și este impusă cu 
ajutorul unei (unor) sancțiuni prevăzute. Un PRINCIPIU este independent 
de circumstanțe și împrejurări și nu poate fi nicăieri impus asupra altora. 
Superioritatea PRINCIPIULUI este evidentă prin faptul că el respectă 
libertatea persoanei și trebuie „trăit”, nu „impus” din afară.

2. O PORUNCĂ sau o regulă este limitată la un scop imediat. Un 
PRINCIPIU este etern și universal și ne trimete în lumea realităților 
divine.

3. O PORUNCĂ sau o regulă este întotdeauna supusă îmbunătățirilor, 
amendamentelor și chiar eliminării. Un PRINCIPIU nu poate fi schimbat 
niciodată. El se manifestă doar diferit, în situații diferite, pentru a răspunde 
la solicitări diferite. 

4. PRINCIPIILE rămîn mereu aceleași, chiar dacă situațiile se 
schimbă. Ca slujitori ai lui Dumnezeu, în lumea creată de El, noi sîntem 
dotați cu capacități fizice, mentale și morale. Aceste capacități trebuiesc 
dezvoltate pentru a da naștere unui produs final intangibil, dar real, numit 
în cuvinte omenești „caracter”. Acest caracter este singurul lucru pe care îl 
vom lua cu noi cînd vom păși din lumea aceasta în cea viitoare. Trăsăturile 
caracterului nostru se pot dezvolta numai în exercitarea libertății noastre de 
alegere - o alegere între aplicarea sau neaplicarea PRINCIPIILOR divine 
la situațiile particulare în care ne aflăm fiecare. În cazul acestui proces 
se cer: o gîndire profundă, o decizie morală și o consecvență neabătută. 
Aceste trei deprinderi formează baza și climatul de creștere a „omului 
de caracter”. Dumnezeu ne-a destinat să fim „oameni de caracter” și de 
aceea ne-a făcut oameni liberi care să ne putem recunoaște capacitățile 
încredințate și să le dezvoltăm spre slava Celui ce ni le-a încredințat. Ne-a 
făcut personalități în stare să-I întoarcă lui Dumnezeu ceva din dragostea 
cu care El ne iubește, membri potențiali în familia cerească, chemați în 
viitor să-și dea partea lor de contribuție la fericirea cerească.

Ca să-și împlinească acest destin, omul trebuie să-și recunoască 
originea divină și să-și asume poziția pe care Dumnezeu I-a dat-o 
prin creație: ca administrator peste toate lucrurile create. Poziția de 
administrator implică hotărîri care trebuiesc luate și acțiuni care trebuiesc 
întreprinse și de aceea Dumnezeu I-a dat omului PRINCIPII mari și 
minunate, pe care trebuie să le înțeleagă, să și le însușească și în numele 
cărora trebuie să acționeze. (Prelucrare după: „Principles to live by”, de 
Mel Rees)



159

6. Vîrste spirituale în Biserică

Știind că fiecare credincios se află într-un proces de creștere spirituală, 
este foarte important să identificăm în Biserică vîrstele spirituale specifice 
și caracteristicile lor.

Presbiterii sînt chemați să contribuie la „desăvîrșirea” sfinților (Efeseni 
4:12) și să-i asiste în procesul de maturizare duhovnicească, iar pentru 
aceasta ei au nevoie să știe cum să recunoască nivelul de creștere spirituală 
a fiecărui credincios în parte.

Nimeni nu se așteaptă de la un copil să facă ceea ce face deobicei un 
om în puterea vîrstei. Și nici tinerii nu pot fi confundați cu copiii. Dacă așa 
stau lucrurile în ceea ce privește vîrstele biologice, cu atît mai mult trebuie 
să știm să distingem deosebirile dintre credincioșii aflați la diferite vîrste 
spirituale. Numai așa vom ști ce să așteptăm de la fiecare creștin și ce 
putem așeza pe umerii fiecăruia din Biserică.

În epistola întîia a lui Ioan întîlnim un pasaj în care este evident că 
această preocupare de a identifica vîrstele spirituale ale credincioșilor a 
fost una din responsabilitățile apostolilor. Studiindu-l vom putea vedea 
cum trebuie să înțelegem gradele de responsabilitate ale credincioșilor 
aflați la diferite nivele de maturitate spirituală. Pentru o mai bună 
înțelegere vom adăuga acestui pasaj și alte texte din celelalte scrieri ale 
apostolilor. Iată pasajul din Ioan, care pare un fel de abracadabram dacă 
nu-l înțelegm cca structura unui tabel care trebuie așezat ca atare.



160

„Vă scriu, copilaşilor, fiindcă păcatele vă sunt iertate pentru 
Numele Lui. Vă scriu, părinţilor, fiindcă aţi cunoscut pe Cel ce 
este de la început. Vă scriu, tinerilor, fiindcă aţi biruit pe cel rău. 
V-am scris, copilaşilor, fiindcă aţi cunoscut pe Tatăl. V-am scris, 
părinţilor, fiindcă aţi cunoscut pe Cel ce este de la început. V-am 
scris, tinerilor, fiindcă sunteţi tari şi Cuvântul lui Dumnezeu 
rămâne în voi şi aţi biruit pe cel rău“ (1 Ioan 2:12-14).

Iată textul așezat în tabel:

CE SUNT ? CE ȘTIU ? CE FAC ?
Copilași Păcatele vă sunt iertate 

(2:12)
Mai … cad(2:1)

Tineri Cuvântul lui Dumnezeu 
rămâne în voi (2:14)

Sunteți tari și ați biruit pe 
cel rău (2:13, 14)

Părinți Ați cunoscut pe Cel 
ce este de la început 

(2:13,14)

Se multiplică, nesc, 
cresc și îngrijesc pe alții

Să le luăm pe rând ...

1. Vîrsta copilăriei spirituale începe odată cu nașterea din nou. Nu cred 
că există cineva care să creadă că apostolul Ioan a scris pentru  copilașii de 
la creșă sau de la grădiniță! Aici nu este vorba de o vărstă biologică, ci de 
una duhovnicească! Nivelul de cunoștințe proprii acelei vîrste este foarte 
scăzut, dar suficient pentru mîntuire. Credincioșii - copii sînt cei care au 
venit în contact cu Evanghelia, au aflat despre jertfa Domnului Isus, despre 
iertarea de păcate și și-au însușit prin credință lucrarea de înfiere făcută de 
Dumnezeu, care le-a trimis apoi în inimi arvuna Duhului învățîndu-i să I 
se adreseze Creatorului cu: „Ava”, adică Tată. (Romani 8:15-17)

Viața acestor credincioși - copii se caracterizează prin entuziasm, lipsa 
de echilibru și, uneori, prin... căderi. Toate acestea nu trebuie să ne sperie, 
ci trebuie să ne determine să le acordăm acestor creștini o grijă deosebită 
și să-i înconjurăm cu o deosebită atenție. Un studiu biblic sistematic va fi o 
bună metodă de maturizare. 

„Și ca niște prunci născuți de curînd, să doriți laptele 
duhovnicesc și curat, pentru ca prin el să creșteți, ...dacă ați gustat 
în adevăr că bun este Domnul.” (1 Petru 2:2,3)

Copilăria spirituală trebuie depășită repede. Dacă nouă ne este greu să 
suportăm ideea că s-ar putea să avem un copil - întîrziat, cu mult mai greu 
îi vine lui Dumnezeu să ne vadă refuzînd să creștem. 



161

„Fraților, nu fiți copii la minte; ci la răutate fiți prunci; iar la 
minte fiți oameni mari” (1 Corinteni 14:20). 

Apostolul Pavel a avut mult de furcă cu acei creștini care refuzau 
creșterea în Domnul, complăcîndu-se într-o legătură periculoasă cu lumea 
și cu păcatul: 

„Cît despre mine fraților, nu v-am putut vorbi ca unor oameni 
duhovnicești, ci a trebuit să vă vorbesc ca unor oameni lumești, 
ca unor prunci în  Hristos. V-am hrănit cu lapte, nu cu bucate tari, 
căci nu le puteați suferi; și nici chiar acum nu le puteți suferi !” (1 
Corinteni 3:1)

Dezbinările (1 Corinteni 3:2-4), tulburările și ereziile sînt cauzate de 
obicei în Biserică de creștinii imaturi, care s-au închircit duhovnicește și 
nu pot, sau nu vor să-și depășească impasul în care se află: 

„În adevăr, voi care de mult trebuia să fiți învățători, aveți 
iarăși trebuință de cineva să vă învețe cele dintîi adevăruri ale 
cuvintelor lui Dumnezeu și ați ajuns să aveți nevoie de lapte, 
nu de hrană tare. Și oricine se hrănește numai cu lapte, nu este 
obișnuit cu cuvîntul despre neprihănire, căci el este un prunc. Dar 
hrana tare este pentru oamenii mari, pentru aceia a căror judecată 
s-a deprins, prin întrebuințare, să deosebească binele de rău” 
(Evrei 5:12-14).

Ce este de făcut deci cu acei credincioși aflați la vîrsta copilăriei 
spirituale?

a. Trebuie să-i recunoaștem ca atare și să căutăm să le înțelegem 
manifestările.

b. Trebuie să-i ajutăm să crească, îndemnîndu-i, hrănindu-i și 
...curățindu-i prin pocăință.

c. Dacă întîrzie să crească, trebuie să identificăm cauzele și apoi să 
încercăm împreună să le înlăturăm. „Și noi, ...să dăm la o parte orice 
piedică și păcatul care ne înconjoară așa de lesne și să alergăm cu stăruință 
în alergarea care ne stă înainte.” (Evrei 12:1) (* vezi și anexa despre 
cauzele lipsei de creștere spirituală)

2. Vîrsta adolescenței spirituale este, în expresiile folosite de Ioan, 
vîrsta la care, printr-o continuă acumulare a Cuvîntului, credinciosul 
devine tare, nu mai cade cu ușurință în ispite, ci-l biruiește pe cel rău.

Tinerețea duhovnicească începe în momentul în care înțelegem din 
Cuvînt, că viața creștină este o luptă continuă cu păcatul și cu Diavolul și 
că, departe de a fi sortiți înfrîngerii, noi „sîntem mai mult decît biruitori 
prin Acela care ne-a iubit” (Romani 8:37-39) Un credincios - tînăr este un 



162

creștin care și-a identificat poziția și știe de pe ce baze trebuie să înfrunte 
viața. 

„Mulțumiri fie aduse lui Dumnezeu, care ne poartă 
întotdeauna în carul Lui de biruință, în  Hristos” (2 Corinteni 
2:14)

Și la această vîrstă instrumentul de creștere este Cuvîntul lui 
Dumnezeu. În lupta pe care o are de dus, tînărul - spiritual este îndemnat 
să ia „sabia Duhului, care este Cuvîntul lui Dumnezeu” (Efeseni 6:17).

Care este portretul unui creștin aflat la vîrsta adolescenței spirituale? 
El este un creștin care a strîns Cuvîntul lui Dumnezeu în inima lui și asta-l 
ajută să nu mai păcătuiască. (Psalmul 119:11) Un astfel de credincios și-a 
rezolvat aproape toate problemele lui personale. Este stabil, bine dezvoltat, 
înțelept, rezistent și ...stingher. Un tînăr este o „unitate” în el însuși. Nu 
mai trebuie apărat sau dădăcit de alții, dar nici n-a ajuns să se dăruiască 
celorlalți. Îi mai rămîne de urcat o treaptă: Treapta consacrării. În curînd, 
cît mai curînd, el trebuie să înceapă să trăiască pentru alții și, renunțînd la 
sine, trebuie să ajungă „părinte”. Bisericile de astăzi sînt pline de copilărie 
spirituală. Ici și colo se pot vedea grupuri restrînse de tineri spirituali, dar 
numai foarte rar găsim credincioși ajunși la coacere, maturizați suficient 
pentru a ști care le este chemarea supremă și care le este îndatorirea.

3. Vîrsta maturității creștine: Părinții Bisericii.Apostolul Ioan ne spune 
despre acești credincioși că ei au depășit stadiul cunoașterii fragmentare și 
au priceput planul pe care îl are Dumnezeu cu omenirea în vremea actuală. 
Ei L-au cunoscut pe Dumnezeu nu numai ca Tată, ci L-au înțeles ca pe Cel 
ce este de la început. (1 Ioan 2:13,14) Ei știu că Dumnezeu a hotărît ceva 
la început și că va exista un final la care El vrea să ajungă. Cunosc planul 
acestui proces și i s-au subordonat de bunăvoie și cu bucurie.

Ce știu ei despre planul lui Dumnezeu cu omenirea?

„Acela pentru care și prin care sînt toate lucrurile ...(vrea) să 
ducă pe mulți fii la slavă” (Evrei 2:10).

Dumnezeu a hotărît încă de la începutul lumii să-Și facă din urmașii lui 
Adam „fii părtași slavei dumnezeiești”. Căderea lui Adam nu a schimbat 
dorința lui Dumnezeu, ci a făcut necesară răscumpărărea celor căzuți în 
cursa lui Satan, prin Jertfa ispășitoare de la Calvar. Și acum, Dumnezeu 
ne dorește să-I fim fii, părtași slavei.  Prin Isus  Hristos, El este gata să ne 
înalțe la demntatea de fii. (Ioan 1:12; 20:17)

Dumnezeu își dorește copii ! Iată ce au înțeles din Cuvînt acești 
credincioși ajunși la maturitate duhovnicească. Și dacă El își dorește fii, ei 
se consacră din toată inima să slujească acestui scop, fiind gata să devină 
ceea ce Ioan numește: „Părinți”.



163

Un părinte duhovnicesc este un creștin care se reproduce în alții, un 
credincios prin care Dumnezeu îi naște pe alții.

Cel mai bun exmplu de părinte duhovnicesc pe care îl întîlnim în Noul 
Tetament, este apostolul Pavel. El s-a dăruit pe sine în slujirea Evangheliei, 
pentru a-I aduce lui Dumnezeu copiii acasă. 

„Cu Iudeii, m-am făcut ca un Iudeu, ca să cîștig pe Iudei; 
cu cei ce sînt sub Lege m-am făcut ca și cum aș fi fost sub Lege 
(măcar că nu sînt sub Lege), ca să cîștig pe cei ce sînt sub Lege; 
cu cei ce sînt fără Lege, m-am făcut ca și cum aș fi fost fără Lege 
(măcar că nu sînt fără o Lege a lui Dumnezeu, ci sînt sub legea 
lui  Hristos), ca să cîștig pe cei ce sînt fără Lege. Am fost slab cu 
cei slabi, ca să cîștig pe cei slabi. M-am făcut tuturor totul, ca, 
oricum, să mîntuiesc pe unii din ei. Căci măcar că sînt slobod față 
de toți, m-am făcut robul tuturor, ca să cîștig pe cei mai mulți” (1 
Corinteni 9:19,20-22).

Apostolul Pavel s-a dăruit pe sine planului lui Dumnezeu. Nici o 
împrejurare în viața lui nu l-a împiedicat să caute să-i facă pe oamenii 
pierduți copii ai lui Dumnezeu. În fața împăratului Agripa, aflat fiind în 
drumul spre Roma, unde avea să fie judecat, acest Pavel a uitat să se mai 
apere pe sine și a folosit ocazia aceasta unică, nu pentru a se elibera pe 
sine, ci pentru a-l converti pe Agripa. Dîndu-și seama de aceasta, împăratul 
comentează: 

„Curînd mai vrei tu să mă îndupleci să mă fac creștin !” (Faptele 
Apostolilor 26:28) 

Înțelegînd că i-a fost descoperită intenția, Pavel nu se scuză, ci-i 
cheamă pe toți la Dumnezeu zicînd: 

„Fie curînd, fie tîrziu, să dea Dumnezeu ca nu numai tu, ci toți cei 
ce mă ascultă astăzi, să fiți așa cum sînt eu, afară de lanțurile acestea” 
(Faptele Apostolilor 26:29).

Nici lanțurile și nici închisorile nu au reușit să-l împiedice pe Pavel să 
caute să-i nască pe alții pentru Domnul. 

În temnița din Filipi, el se roagă și cîntă și-l convertește pe Corneliu 
împreună cu toată casa lui. Din Roma, din lanțuri, îi scrie lui Filimon 
despre Onisim, fostul sclav fugit de la stăpîn „pe care l-am născut în 
lanțurile mele” (Filimon 10)

Dar a fi părinte nu înseamnă numai a naște. A fi părinte, înseamnă a 
crește pe alții, a te sacrifica pe tine, a te dărui pentru binele și creșterea 
copiilor pe care-i ai. Cineva spunea că „tată sau mamă poți deveni într-o 
clipă, dar pentru a fi părinte este nevoie de o viață întreagă”.

Ca părinte duhovnicesc, Pavel și-a îngrijit îndeaproape copiii în 
Domnul. Lui Timotei, „copilul meu preaiubit” îi poartă o grijă suficient 



164

de mare pentru a-i scrie două scrisori atunci cînd nu-l mai știe pe aproape 
ca să-l întărească (1 Timotei 1:2; 2 Timotei 1:2). Același lucru îl face și 
pentru Tit, „adevăratul meu copil în credința noastră, a amîndorora” (Tit 
1:4). 

Către credincioșii din Galatia, aflați în pericol din cauza învățăturilor 
mincinoase, scrie:

 „Copilașii mei, pentru care iarăși simt durerile nașterii, pînă 
ce va lua  Hristos chip în voi” (Galateni 4:19). 

Cu nici un chip nu vrea să renunțe la creștinii din Corint, chiar și atunci 
cînd aceștia, ca mulți alți copii nerecunoscători, nu vor să-i mai respecte 
autoritatea părintească în Domnul: 

„Nu vă scriu aceste lucruri ca să vă fac de rușine, ci ca să vă 
sfătuiesc ca pe niște copii prea iubiți ai mei. Căci chiar dacă ați 
avea zece mii de învățători în  Hristos Isus, totuși n-aveți mai 
mulți părinți; pentru că eu v-am născut în  Hristos Isus, prin 
Evanghelie” (1 Corinteni 4:14,15). 

Scrisoarea către Filimon, este de fapt un discurs în apărarea lui Onisim 
„pe care l-am născut în lanțurile mele” (10) și pe care-l trimisese înapoi la 
fostul stăpîn, nu pentru a-l repune în poziția de sclav, ci pentru a-l crește 
corect, învățîndu-l etica și echitatea creștină.

Poate cel mai duios pasaj scris despre Pavel ca părinte duhovnicesc, 
plin de iubire și de grijă, este cel din Faptele Apostolilor 20:17-38, în care 
este descrisă cuvîntarea lui de rămas bun, către presbiterii bisericii din 
Efeseni. Pasajul este prea bogat ca să-l analizăm aici, dar poate constiui o 
lectură emoționantă. Apostolul, ca un bun părinte, și-a crescut convertiții 
prin exemplul personal și prin învățătură. Aceasta fusese de altfel și 
preocuparea pe care o avusese și în creșterea lui Timotei, pe care l-a ținut 
multă vreme lîngă el în lucrare: 

„Știți rîvna lui încercată: cum ca un copil cu tatăl lui, a lucrat 
ca un rob împreună cu mine pentru înaintarea Evangheliei. Căci 
n-am pe nimeni care să-mi împărtășească simțirile ca el și să se 
îngrijească într-adevăr de starea voastră” (Filipeni 2:20,22).

Toți apostolii au fost din punct de vedere duhovnicesc „părinți” 
ai Bisericii. În toată prima sa epistolă, Ioan îi numește pe credincioși, 
„copilași” (2:1,18,28; 3:1,17,18; 4:4; 5:21), iar în cea de-a treia epistolă 
mărturisește: „Căci eu n-am bucurie mai mare decît să aud despre copiii 
mei că umblă în adevăr” (3 Ioan 4).

Unsprezece creștini maturizați spiritual și ajunși „părinți duhovnicești”, 
au fost trimeși de Domnul Isus să facă ucenici din toate neamurile, dînd 
astfel naștere Bisericii. Lucrarea lor a răspîndit creștinismul în toată 



165

lumea cunoscută atunci, în doar răstimpul unei singure generații. Privind 
la insuccesele Bisericii de astăzi nu putem să nu remarcăm că în ciuda 
mijloacelor pe care le avem acum la dispoziție (presa, radio, televiziune, 
avion), ducem cu toții lipsă de un lucru esențial multiplicării numărului 
copiilor lui Dumnezeu.  Biserica creștină contemporană duce lipsă de 
„părinți duhovnicești”. Avem programe, emisiuni, edituri și edificii. 
Rezultatele sînt însă jalnice. „Am zămislit, am simțit dureri și, cînd 
să naștem, am născut vînt; țara nu este mîntuită și locuitorii ei nu sînt 
născuți” (Isaia 26:18).

Bisericile sînt pline de creștini lumești, „prunci spirituali” și se lasă 
călăuzite de „tineri duhovnicești”, stăpîni pe ei înșiși, plini de cunoștințe, 
dar incapabili de sacrificiu și de dăruirea de sine caracteristică „părinților”.  
Dumnezeu vrea copii pe care să-i ducă la slavă. Cine-i va naște și-i va 
crește? Părinții duhovnicești. Vrei să fi și tu unul dintre aceștia? Dumnezeu 
să te ajute !



166



167

7. Cauzele lipsei de vitalitate 
spirituală

 
 

„Eu am venit ca oile Mele să aibe viața și s-o aibe din belșug”. 
Ioan 10:10

Viața creștină este o viață de biruință și de belșug spiritual. Dorința 
Domnului Isus este ca noi toți „să rămînem în El și să aducem multă 
roadă”  (Ioan 15:4-11). O permanentă însuflețire pentru tot ceea ce este 
bun ar trebui să ne stăpînească în toate zilele noastre. (Filipeni 4:8) O 
activitate cu sens și cu împliniri personale ne este promisă și în Psalmul 1: 
„El este ca un pom sădit lîngă un izvor de ape, care își dă rodul la vremea 
lui și ale cărui frunze nu se veștejesc; tot ce începe duce la bun sfîrșit” 
(Psalmi 1:3). Bogăția lăuntrică se răsfrînge și în afara noastră producînd 
o atmosferă de veselie, de optimism și de laudă adresate Numelui lui 
Dumnezeu: „Vorbiți întree voi cu psalmi, cu cîntări de laudă și cu cîntări 
duhovnicești și cîntați și aduceți din toată inima laudă Domnului” (Efeseni 
5:19).

Adeseori însă, unii creștini trec prin perioade de „secetă spirituală”. 
Aceste sezoane de „uscăciune” vin pe neașteptate și îi cufundă pe cei 
credincioși într-o stare de apatie, de indiferență și uneori, chiar de 
împotrivire față de Dumnezeul mîntuirii lor.

Care să fie cauza acestor „crize spirituale”? Și ce trebuie să facă un 
credincios ajuns într-o astfel de „uscăciune spirituală”? În studiul care 
urmează vă propunem discutarea acestor întrebări și soluționarea lor în 
ascultare de Cuvîntul Domnului.



168

Crizele spirituale pot fi prilejuri de creștere.
Uneori, Dumnezeu însuși ne lasă să trecem prin astfel de crize pentru 

a ne cunoaște pe noi înșine și pentru a ne da seama că „nimic bun nu 
locuiește în noi, adică în firea noastră pămîntească” (Romani 7:18).

Alteori Dumnezeu produce El însuși aceste crize pentru a ne desprinde 
de păcat și pentru a ne apropia și mai mult de El însuși.

Chiar și atunci cînd crizele spirituale sînt produse de nevegherea sau 
de vinovăția noastră, Dumnezeu le poate folosi înspre un bine superior. 
Mulți credincioși din istorie au mărturisit cum Dumnezeu a folosit chiar 
și căderile lor pentru adîncirea pocăinței și pentru așezarea lor în situații 
noi din care să răspîndească binecuvîntarea. „Pe de altă parte știm, că toate 
lucrurile lucrează împreună spre binele celor ce iubesc pe Dumnezeu, 
și anume spre binele celor ce sînt chemați după planul Său”. Aduceți-vă 
aminte numai de „lepădarea lui Petru” despre care Domnul Isus a știut mai 
dinainte, dar pe care nu a căutat s-o prevină, ci a folosit-o spre desăvîrșirea 
interioară a apostolului. (Luca 22:31-34)

Atitudinea corectă într-o situație de criză spirituală.
Este bine ca atunci cînd se abate asupra noastră o stare de „uscăciune 

duhovnicească”, noi să știm să ne refugiem în „harul Domnului” și să 
căutăm să facem două lucruri foarte importante:

a. Mai întîi trebuie să căutăm să identificăm cauzele acestei stări de 
cădere. Se spune că un diagnostic corect aduce mari șanse de vindecare în 
medicină. Și în viața duhovnicească situația se prezintă la fel. „Medicul 
bun” va ști să ne arate unde se ascunde răul, dacă vom ști să stăm de vorbă 
cu El, într-o atmosferă de studiu, de post și de rugăciune.

b. Apoi trebuie să căutăm să înlăturăm cît mai repede cauzele 
suferințelor noastre sufletești. În tot acest proces accentul va trebui să fie 
pus nu pe strădaniile noastre, oricît de mari ar fi ele, ci pe puterea și pe 
harul lui Dumnezeu, „căci de la El vine și voința și înfăptuirea” (Filipeni 
2:13). Care sînt cauzele comune ale lipsei de vitalitate spirituală? Să le 
luăm pe rând.

A.  Cauza: Păcatul
Nimic nu ne desparte de Dumnezeu mai repede și mai catastrofal 

decît păcatul. „Nu, mîna Domnului nu este prea scurtă ca să mîntuiască, 
nici urechea Lui prea tare ca să audă, ci nelegiuirile voastre pun un zid de 
despărțire între voi și Dumnezeul vostru; păcatele voastre v- ascun fața Lui 
și-L împiedică să v-asculte”, spune profetul Isaia. (Isaia 59:1,2)

Un păcat poate fi o încălcare voită a poruncilor lui Dumnezeu (1 Ioan 
3:4), o stare de împotrivire tacită față de intențiile lui Dumnezeu cu viața 
noastră (bani, timp liber, servici, domiciliu, etc.), sau o șovăire vinovată în 



169

înfăptuirea anumitor lucrări pe care Dumnezeu le așteaptă de la noi. (Iacov 
4:17)

Două exemple ne stau imediat înainte cînd ne gîndim la păcatul care-l 
desparte pe om de bucuria prezenței lui Dumnezeu. Cel dintîi este cazul lui 
Iona care a ajuns să-și dorească moartea, din cauză că neascultarea lui l-a 
împins într-o stare de derută și de întunecime. (citiți în întregime cartea lui 
Iona) Cel de-al doilea este cazul împăratului David, care după ce a păcătuit 
cu Bat-Șeba, a căzut într-o stare de „uscăciune” și de „sfîrșeală lăuntrică”. 
În această situație, el scrie Psalmul 51: 

„Ai milă de mine Dumnezeule, în bunătatea Ta ! După 
îndurarea Ta cea mare, șterge fărădelegile mele !... “ (Psalmi 
51:1-12). 

Păcatul săvîrșit îl făcuse necurat înaintea Domnului și-i interzisese 
accesul la sursa bucuriei și-a binecuvîntărilor: „Curățește-mă cu isop și voi 
fi curat, Spală-mă și voi fi mai alb decît zăpada. Fă-mă să aud veselie și 
bucurie și oasele pe care le-ai zdrobit Tu, se vor bucura”.

Cine trăiește în păcat este tăiat de la sursa de energie a cerului !!

Soluționarea problemei: Pocăința
Slăvit să fie Dumnezeu, pentru că El ne-a lăsat deschisă calea pocăinței 

!! Cel ce a păcătuit poate și trebuie să se „întoarcă” la Dumnezeu, părăsind 
cu desăvîrșire păcatul.

Împăratul David, de care am amintit, a trecut el însuși prin această 
experiență. Ascultați-l cum o descrie în Psalmul 32: 

„Cîtă vreme am tăcut, mi se topeau oasele de gemetele mele 
necurmate. Căci ziua și noaptea mîna Ta apăsa asupra mea, mi 
se usca vlaga cum se usucă pămîntul de seceta verii. Atunci 
Ți-am mărturisit păcatul meu și nu mi-am ascuns fărădelegea. 
Am zis: Îmi voi mărturisi Domnului fărădelegile ! Și Tu ai iertat 
vina păcatului meu. ... Ferice de cel cu fărădelegea iertată și de 
cel cu păcatul acoperit ! Neprihăniților, bucurați-vă în Domnul 
și veseliți-vă ! Scoateți strigăte de bucurie, toți cei cu inima fără 
prihană.”

Dumnezeu ne disciplinează din cauza păcatului, prin pedeapsă, dar 
și aceasta este spre binele nostru. Pedeapsa trebuie înțeleasă ca un semn 
al iubirii și-al grijii pe care ne-o poartă Dumnezeu, ca Tată: „Fiule, nu 
disprețui pedeapsa Domnului și nu-ți pierde inima cîndești mustrat de El. 
Căci Domnul pedepsește pe cine-l iubește și bate cu nuiaua pe orice fiu pe 
care-l primește” (Evrei 12:5-11).

Uneori, nu este suficient să îndreptăm păcatul prin pocăință. Mai 
este nevoie și să îndreptăm paguba făcută. Cine a furat, trebuie să dea 



170

înapoi, cine a jignit trebuie să-și ceară iertare, etc. Pînă nu sînt respectate 
toate acestea, Dumnezeu ne poate refuza reintrarea în prerogativele vieții 
spirituale îmbelșugate.

B. Cauza: O viață lipsită de idealuri
Lipsa de idealuri este izvorul lipsei de sens. Nimeni nu trebuie să se 

mulțumească cu „a trăi pentru... a trăi”. Purtăm în noi energii creatoare, 
care se vor cheltuite. Uneori se întîmplă cu noi așa cum se întîmplă și în 
afaceri: Dumnezeu renunță să mai investească în persoane „nerentabile”. 
„Apele stătătoare prind miros urît”, spune un proverb din vechime. Un 
creștin fără idealuri este un peisaj trist, ca o corabie cu pînzele sfîșiate. 
Vîntul suflă degeaba, căci catargele sînt rupte.

Există astăzi, atîția creștini care se învîrtesc pe loc, încurcîndu-se unii 
în alții. „Secerișul este copt”, dar cei chemați stau la umbră, ferindu-se 
de arșița zilei. Nu este de mirare că Dumnezeu, retrage seva de viață din 
„mlădițe” care refuză să „rodească”.

Soluția problemei - Stabilirea unor idealuri precise într-o ordine 
stabilă de priorități:

1. Dumnezeu ne-a mîntuit „pentru faptele bune pregătite mai dinainte 
pentru ca noi să umblăm în ele” (Efeseni 2:10). El vrea să lucreze „în 
noi” și apoi „prin noi”. Ca mădulare în trupul lui  Hristos, noi sîntem 
instrumentele lui Dumnezeu în lumea de astăzi. Apostolul Pavel le scrie 
Filipenilor să se lase „însuflețiți” de lucrările necesare împărăției, iar pe Tit 
îl sfătuiește să spună apăsat că „cei ce au crezut în Dumnezeu să caute să 
fie cei dintîi în fapte bune” (Tit 3:8).

2. Retrași într-o atmosferă de rugăciune, trebuie să ne formulăm o 
strategie creștină a vieții, cu scopuri imediate și cu scopuri de lungă durată.

3. Cunoașterea aptitudinilor personale ne poate fi de mult folos, în 
restabilirea unor obiective viitoare. Dumnezeu ne-a dat anumiți „talanți” 
pe care îi vrea puși în „negoț“. Aduceți-vă aminte că Pavel îi scria lui 
Timotei: „Nu fi nepăsător de darul care este în tine” (1 Timotei 4:14).

Dacă nu știi ce trebuie să faci, începe prin a face ceea ce este nevoie. 
Du-te la unul dintre păstorii bisericii și întreabă-l ce este de făcut în 
adunare. Roagă-l să-ți dea o lucrare de care să fi răspunzător. Vei vedea 
„din mers” unde îți este locul și care îți sînt abilitățile. Obișnuiește-te să ții 
un jurnal personal și o listă de rugăciune.

C. Cauza: Lipsa de hrană spirituală - Creșterea spirituală se 
poate asemăna perfect cu creșterea biologică. Un copil care nu mănîncă 
va ajunge un copil rahitic. Tot așa cum hrana materială ne este necesară în 
fiecare zi, nici hrana spirituală nu trebuie să lipsească.

Cum să ne hrănim pentru suflet?



171

Hrana spirituală este un dar de la Dumnezeu care se coboară înspre 
noi în clipele de meditație, de părtășie și de rugăciune. Domnul Isus 
este „pîinea venită din cer” ca să aducă lumii viața. (Ioan 6:32-35) Tot 
ceea ce ne poate apropia de Domnul Isus este de dorit să se petreacă în 
viața noastră. Citirea unei cărți creștine, ascultarea unei predici bune, 
participarea la un servici de rugăciune, postul și slujirea împreună cu 
sfinții, stăruință asupra paginilor Sfintelor Scripturi, sînt tot atîtea căi de 
„hrănire spirituală”.

Soluția problemei - Disciplina vieții de credință
Medicii de astăzi au lansat un proverb: „Spune-mi ce mănînci, ca 

să- ți spun cine ești”. Noi îl preluăm și spunem că sufletul trebuie hrănit 
sistematic cu „hrană aleasă” pentru a fi în formă maximă. „Să doriți 
laptele duhovnicesc și curat ca prin el să creșteți...”, le spunea Petru 
credincioșilor, iar autorul epistolei către evrei își mustra cititorii pentru 
lipsa de hrănire adecvată: „ați ajuns să aveți nevoie de lapte , nu de hrană 
tare” (1 Petru 2:2; Evrei 5:12).

Lipsa de vitalitate din viețile multor credincioși dovedește o lipsă 
serioasă în felul în care ei se hrănesc duhovnicește. Programatorii de 
computere au creat și ei un proverb: „Garbage in, garbage out”. Cu 
alte cuvinte: „Ce pui înăuntru, aceea iese apoi afară.” Mintea și inima 
noastră funcționează și ele după același principiu. Cine se uită la lucrurile 
păcătoase ale lumii, cine se hrănește toată ziua mintal și afectiv cu 
„plăcerile de o clipă ale păcatului”, va sfîrși prin a trăi lumește și a-și duce 
sufletul într-o stare de „leșin spiritual”. 

„Din dragoste pentru lumea de acum”, Dima l-a părăsit pe 
apostolul Pavel și, dacă nu s-a pocăit, și-a ratat veșnicia. (2 
Timotei 4:10) 

Un creștin adevărat trebuie să-și disciplineze mintea și plăcerile. 

„Și orice gînd îl facem rob ascultării de  Hristos” (2 Corinteni 
10:5). 

Marile treziri spirituale au început totdeauna cu oameni care s-au întors 
la Biblie și la rugăciune. Dacă simți că ești „sleit de puteri” și „însetat” 
după o viață îmbelșugată, ascultă cum cheamă Dumnezeu prin profetul 
Isaia:

 „Voi toți cei însetați veniți la ape, chiar și cel ce n-are bani. 
veniți și cumpărați bucate,, veniți și cumpărați vin și lapte, fără 
bani și fără plată. De ce cîntăriți argint pentru un lucru care 
nu hrănește? De ce vă dați cîștigul muncii pentru ceva care nu 
satură? Ascultați-mă dar și veți mînca ce este bun și sufletul 
vostru se va desfăta cu bucate gustoase” (Isaia 55:1,2).



172

D. Cauza: Singurătatea - Poate părea paradoxal, dar în societatea 
„supra-aglomerată” de astăzi, unii oameni trăiesc singuri „ca în codru”. 
Pentru un creștin, o astfel de stare este inadmisibilă. Ea nu se poate 
justifica în nici un mod, căci  Hristos ne-a chemat la o viață de părtășie 
cu ceilalți. Biserica este o „comuniune spirituală”, în care fiecare sîn-
tem mădulare „unii altora”. Totuși, pe unii mîndria, pe alții timiditatea 
și pe alții chiar păcatul îi face să se izoleze de „trup” și să încerce să 
supraviețuiască singuri. Așa ceva nu se poate ! Dumnezeu nu poate să 
binecuvinteze o asemenea stare. În cîntarea „An de an” scrisă de fratele C. 
Ioanid sînt următoarele cuvinte: „Spic de spic se țin în vînt, cine-i singur 
cade frînt”. Aduceți-vă aminte cît de singur s-a simțit Ilie și cum din cauza 
singurătății și-a depresiunii nervoase a vrut mai bine să moară decît să 
trăiască. (1 Împărați 19:3,4,10)

Singurătatea este deseori o metodă prin care Dumnezeu ne încearcă, 
dar ea nu va fi niciodată un mediu permanent în care Dumnezeu vrea să 
ne crească. Mi se pare că Blaga spunea că: „Geniul se formează uneori în 
biblioteci, dar caracterul omului se formează întotdeauna în șuvoiul vieții, 
printre lovituri și binecuvîntări.”

Soluția problemei - Stabilirea unor relații sănătoase cu ceilalți.
1. Începe prin a mulțumi Domnului că ți-a dat tot ceea ce trebuie pentru 

a putea fi de folos celorlalți. Recunoaște investiția făcută de Dumnezeu în 
tine și dă-ți seama că nu ți s-a dat degeaba ceea ce ai.

2. Măsoară-te cu modestie și dă-ți seama că nu ești nici mai bun și nici 
mai rău decît alții. Dacă ai fi mai bun, te-ai umple de mîndrie, dacă ai fi 
mai rău, te-ai îneca în invidie. Ești așa cum este toată lumea, cu puncte 
bune și puncte slabe.

3. Privește în jur și identifică pe cei ce au aceleași scopuri cu tine. 
Caută apoi să te apropii de ei. Începe prin a aprecia ceea ce ei sînt și ceea 
ce fac. Întinde o punte de simpatie pe care vei fi invitat apoi să te apropii. 
Nimeni nu se poate împrieteni cu o „biserică”. Începe prietenia ta cu o 
singură persoană. Restul va veni de la sine.

4. Caută un grup restrîns de părtășie. Cantitatea nu înseamnă 
întotdeauna calitate. Mulți creștini au găsit mîngîiere și îmbărbătare 
în grupuri restrînse care se întîlnesc periodic pentru părtășie și studiu. 
Deschide și casa ta pentru găzduirea unor astfel de întîlniri.

E. Cauza: O Biserică închisă
Dacă am vorbit de singurătatea unor credincioși, putem adăuga la acest 

subiect și ceva despre singurătatea unor biserici. În mod normal, adunarea 
creștină trebuie să fie larg deschisă înspre lume și activă din punct de 
vedere misionar. Din păcate, astăzi multe adunări s-au transformat într-un 



173

fel de „cluburi”, sau „societăți selecte ale sfinților”. Nu se poate să fim 
în același timp și împotriva scopului cu care ne-a lăsat Dumnezeu pe 
pămînt și în șuvoiul binecuvîntărilor divine. Dumnezeu nu răsplătește 
neascultarea. Duhul Sfînt este întristat în biserici împietrite în forme și fără 
simpatie față de sufletele care pier. Unele biserici sînt mult mai preocupate 
să-și adune membrii, decît să răspîndească Evanghelia. Dumnezeu a folosit 
în unele cazuri prigoana pentru a îndrepta această atitudine greșită.

Soluția problemei -  Începerea unei activități de evanghelizare.
1.  Hristos a fost numit „prietenul păcătoșilor”.
2. El a venit pe pămînt să caute și să mîntuiască „ce era pierdut”.
După înălțarea Sa la cer, El nu și-a schimbat planurile. (Ioan 12:32)
4. Nicăieri nu scrie: „Închideți-vă în biserici și rugați-vă ca alții să 

vină la voi”. Dimpotrivă este scris: „Mergeți în toată lumea și vestiți 
Evanghelia” (Marcu 16:15).

F. Cauza: Lipsa de iertare - Dumnezeu condiționează atitudinea 
Lui fața de noi, de atitudinea noastră față de ceilalți. Mulți din cei ce se 
află într-o stare de „secetă spirituală”, au ajuns acolo pentru că au greșit 
față de frații lor din adunare. Vrînd să le facă altora rău, ei și-au făcut rău 
lor înșiși, căci Dumnezeu, a întors asupra capului lor, atitudinea pe care 
ei au avut-o față de ceilalți. În Matei 6:14,15, Domnul Isus spune: „Dacă 
iertați oamenilor greșelile lor și Tatăl vostru cel ceresc vă va ierta greșelile 
voastre. Dar dacă nu iertați oamenilor greșelile lor, nici Tatăl vostru nu vă 
va ierta greșelile voastre”. Nimeni nu-l poate ține pe altul în robie fără să 
fie el însuși rob. Acest lucru se vede și mai deslușit din pilda despre robul 
nemilostiv din Matei 18:21-35. Cel care n-a vrut să ierte pe cel ce-i era da-
tor, a ajuns el însuși să fie dat pe „mîna chinuitorilor”. Concluzia anunțată 
chiar de Domnul Isus este: „Tot așa vă va face și Tatăl Meu cel ceresc, 
dacă fiecare din voi nu iartă din toată inima pe fratele său” (Matei 18:35).

Apostolul Iacov adăuga la aceasta, următoarea înștiințare: „Căci 
judecata va fi fără milă pentru cel ce n-a avut milă; dar mila biruiește 
judecata” (Iacov 2:13).

Soluția problemei - O inimă gata să ierte.
Cineva spunea foarte bine că noi nu trebuie să dăm din iertarea 

noastră, căci firea pămîntească este neînduplecată și rea; noi trebuie să 
dăm din iertarea primită de la Domnul. De multe ori ajungem să spunem 
ca și Petru: „Doamne, de cîte ori să iert pe fratele meu... “ (Matei 18:21), 
simțind în inima noastră că am ajuns la capătul puterilor și că nu mai avem 
puterea să iertăm. Într-un fel este bine că se întîmplă așa, căci ajungem să 
ne vedem limitele strîmte ale „bunătății firești”. Pilda robului nemilostiv 
ne învață însă că noi trebuie să dăm altora din iertarea care ni s-a dăruit 



174

nouă de către Dumnezeu. Fiecare din noi este fericit că a fost iertat de 
păcate și că nu va mai ajunge să fie judecat odată cu lumea. (1 Corinteni 
11:32; Ioan 5:24) Aceeași eliberare trebuie însă să o arătăm și celor care 
se fac vinovați față de noi, altfel Dumnezeu va face să cadă asupra noastră 
procesul Lui nemilos de disciplinare: „Nu judecați, ca să nu fiți judecați. 
Căci cu ce judecată judecați, veți fi judecați; și cu ce măsură măsurați, vi 
se va măsura” (Matei 7:1,2).

Nimic nu este mai folositor decît un cuget curat și o inimă pornită 
să acorde iertarea mai dinainte de a i se fi greșit cu ceva. Aceste două 
caracteristici aduc pace în suflet și bucuria neîngrădită a cerului. Într-
adevăr, Dumnezeu găsește plăcere să ierte. Pentru a ajunge la această 
bucurie, a fost gata să-L trimită în lumea noastră chiar pe Fiul Său ca să 
moară pe cruce. În chiar acel ceas de mare suferință, Dumnezeu a simțit 
bucuria acordării iertării. Cît de dulci au trebuit să fie pe buzele Domnului 
Isus cuvintele adresate tîlharului pocăit: „Adevărat îți spun că astăzi vei fi 
cu mine-n rai” (Luca 23:43). Autorul epistolei catre Evrei ne lămurește și 
mai bine acest lucru atunci cînd scrie că: „Pentru bucuria care-I era pusă 
înainte, a suferit crucea, a disprețuit rușinea... “ (Evrei 12:2). Iar Isaia, 
comentînd crucea și răstignirea, spunea: „Va vedea rodul muncii sufletului 
Lui și se va înviora” (Isaia 53:11).

G. Cauza: Lipsa armoniei familiale.
Dumnezeu nu poate binecuvînta o familie dezordonată sau dezbinată 

împotriva ei înșiși. Un text dintr-o poezie romînească spunea că: „Iubirea 
se cere păzită cu săbii de oțel, și de ea și de el, la fel.” Multe din clipele 
noastre de „sărăcie duhovnicească” și de lipsă de vitalitate sînt datorate 
proastelor relații din cadrul familiei. Apostolul Petru, cu experiența 
unui om căsătorit, îi avertiza pe bărbații din biserică: „să se poarte cu 
înțelepciune cu nevestele lor, dînd cinste femeii, ca unui vas mai slab, 
ca unele care vor moșteni împreună cu voi harul vieții, ca să nu fie 
împiedecate rugăciunile voastre” (1 Petru 3:7).  Pavel scrie: „Bărbaților, 
Iubiți-vă nevestele și nu țineți necaz pe ele”. (Coloseni 3:18) Lipsa de 
armonie familială duce la lipsa armoniei cu Dumnezeu. Nicăieri nu se 
vede ce sîntem noi mai bine decît în universul intim al familiei. Acolo cad 
toate măștile și tot acolo se manifestă toată măsura caracterului nostru. 
Mulți „slujitori” ai celorlalți în societate, sînt adevărați „despoți” în casele 
lor. Multe femei „elegante” în societate, sînt „delăsătoare” și „fără nici un 
pic de farmec” față de cei din familie. Dumnezeu nu poate fi indiferent 
față de stări ca acestea. El este „creatorul” familiei umane și fiecare sîntem 
răspunzători înaintea Lui de felul în care ne îndeplinim îndatoririle. Cei 
din Vechiul Testament cunoșteau foarte bine lucrul acesta. Unii dintre ei 
au fost înștiințați să-și pună în rînduială casa, căci trebuie să se înfățișeze 
înaintea Creatorului. Iată ce scrie în 2 Împărați 20:1: „În vremea aceea 



175

Ezechia a fost bolnav pe moarte. Proorocul Isaia, fiul lui Amoț, a venit 
la el și i-a zis: Așa vorbește Domnul: Rînduiește ce ai de rînduit casei 
tale, căci vei muri și nu vei mai trăi.” Același text sună puțin mai diferit 
în cartea lui Isaia: „Așa vorbește Domnul: Pune-ți în rînduială casa, căci 
vei muri și nu vei mai trăi” (Isaia 38:1). Aceeași expresie (și-a pus casa în 
rînduială) o găsim și în cazul lui Ahitofel. (2 Samuel 17:23)

Apostolul Pavel este de părere că: „Dacă nu poartă cineva grijă de ai 
lui și mai ales de cei din casa lui, s-a lepădat de credință și este mai rău 
decît un necredincios” (1 Timotei 5:8)

Gîndiți-vă un pic numai la expresia folosită de Petru „ca să nu fie 
împiedecate rugăciunile voastre” (1 Petru 3:7). Ce poate fi mai trist și mai 
sărac decît un om ale cărui rugăciuni nu sînt ascultate? Rugăciunea este 
un fel de respirație a sufletului și dacă ea nu funcționează așa cum trebuie, 
oare de ce ne mai mirăm că uneori ne pierdem „suflul”?

Soluția problemei - Reparațiile necesare și o grijă deosebită pentru 
familie. După noi înșine, primul lucru de care vom da socoteală înaintea 
lui Dumnezeu sînt cei din familia noastră. Cine încearcă să fie o binecu-
vîntare pentru alții în același timp în care este o „pacoste” pentru propria-i 
familie, se înșeală singur și nu va ajunge bine.

Trebuie să citim încă o dată textele din Noul Testament consacrate 
familiei și să căutăm să ne „punem casa în rînduială”. Cînd ne vom apuca 
să facem aceasta, vom observa că textele despre viața familială sînt relativ 
puține la număr și restrînse ca întindere. De ce oare?

Iată de ce: Familia a fost un subiect pe care Dumnezeu l-a tratat în 
amănunțime încă din Vechiul Testament și între timp Dumnezeu nu Și-a 
schimbat părerea. Chiar unele texte din Noul Testament sînt de fapt reluări 
ale unor principii enunțate în timpul în care Domnul își făcea cunoscută 
voia Evreilor. (De exemplu: Efeseni 6:2,3)

Astăzi există o goană după cărți de educație familială. Mulți autori au 
făcut averi frumoase exploatînd această sete de cunoaștere. Părerea noastră 
este că noi avem o problemă nu cu ceea ce nu știm, ci cu ceea ce știm 
deja foarte bine, dar zăbovim să punem în practică. Goana după cărți „de 
specialitate” este uneori doar „o scuză” a amînărilor vinovate și o încercare 
zadarnică de „liniștire” a conștiinței.

Pentru îndreptarea situației se cere să trecem prin pocăință și prin 
lepădare de sine.  Cine se preocupă mai mult de bunăstarea celorlalți, 
încercînd să fie o binecuvîntare pentru fiecare, n-are nevoie nici de cărți și 
nici de „principii”. Dragostea găsește întotdeauna căi, lipsa ei se manifestă 
întotdeauna prin scuze.

Adeseori se uită că Însăși Domnul Isus a fost membru al unei familii 
ca toate familiile. Cînd vrea să învețe ceva de la El și în domeniul acesta, 



176

va ajunge să vadă grija cu care Mîntuitorul Și-a încredințat mama lui Ioan, 
cînd știa că moare și deasemenea grija cu care i-a recuperat pentru credință 
și pentru veșnicie pe ceilalți frați ai Săi (Fapte 1:14; 1 Corinteni 9:5 și mai 
ales 1 Corinteni 15:7, unde Pavel ne spune că Domnul i s-a arătat în mod 
deosebit lui Iacov, cel mai vîrstnic dintre frații Săi, cel care a devenit mai 
apoi un stîlp în biserică și care ne-a lăsat și o epistolă).



177

8. Muzica „bisericească“

Muzica este partea sonoră a sentimentelor. Analizate subiectiv, există 
patru feluri de muzică:

Muzica ce-mi place mie, pe care o fredonez, pe care o ascult 
în mașină, etc.

Muzica care-mi place când îl laud pe Domnul. S-ar putea ca 
tu să ai alte gusturi, dar eu am o muzică a mea preferată când stau 
în fața Domnului. Nu te poți băga în părtășia dintre noi doi.

Muzica pe care îmi place s-o folosesc atunci când vreau să fiu 
o binecuvântare pentru alții. Cu cei de la țară cânt muzică de la 
țară, cu cei tineri cânt o muzică tinerească, cu cei de la palat când 
muzică solemnă, etc.

Muzică care nu-mi place, dar o cânt ca să fac plăcere cuiva. 
Există o reclamă de televiziune în care un mare hocheist este 
surprins de coechipieri fredonând la telefon ,,Itsy Bitsy Spider” 
pentru fetița lui de acasă care dorea să-l asculte înainte de culcare. 
Sigur, au râs toți de el ... În alte circumstanțe, nici el n-ar fi cântat 
așa ceva. Era de râs ... A cântat-o însă pentru că îi plăcea fetiței 
lui.

Iată deci că muzica nu este un subiect chair așa de simplu. 
Mi-am mutat de cateva zile biroul la munte printre brazi si zapada. 

In cabana noastra a rasunat aseara un recital al lui Luciano Pavarotti 
& friends. Ne-am lasat dusi de valurile muzicii sintind cum ni se 
incarca bateriile launtrului. Daniela este o sotie foarte sensibila si este 



178

“responsabila cu frumosul” in familia noastra. Am ajuns impreuna la o 
cocluzie pe care altii o stiau inca de demult:

Muzica nu “se canta”, ci “te canta”, producand in-cantare celor ce te 
aud, adica luandu-i si pe ei in lumea vibratiilor tale interioare.

Originea notelor muzicale
O lungă perioadă de timp muzica nu a fost scrisă. Se cânta din 

memorie, cântecele erau transmise din generaţie în generaţie. Apoi, muzica 
s-a transmis de la o generaţie la alta prin viu grai, prin cântec şi memorare, 
căci nu existau notele muzicale. Era nevoie de un mod de a scrie muzica 
astfel că se făcea aşa cum era compusă. Metoda prin care omul a 
descoperit cum să scrie muzica se numeşte notaţie.

Nu puțini știu, însă că.... tocmai din China Antică s-au păstrat teorii 
muzicale, dar melodii notate există din timpul dinastiei Tang (618 – 906).

În Europa, notaţia muzicală a apărut în secolul IX, atunci când biserica 
creştină a început să aleagă cântecele care să facă parte dinliturghie. 
Se foloseau linii, puncte şi mici neume – semne grafice scrise deasupra 
textului ce indică desenul melodiei, înălţimea sunetului sau tonalitatea 
cântecului.

Prin anul 900 d.Hr. muzica era mai uşor de citit. Neumele erau scrise 
la o anumită distanţă deasupra sau lângă linia orizontală (portativ) – 
reprezenta nota F pentru a arăta cât de sus sau cât de jos trebuie cântată 
nota.

Călugărul Guido d’Arezzo a făcut portativul cu patru linii pe care să 
fie notaţia muzicală – pe linii şi între linii. O metodă de notare care a făcut 
posibilă ghidarea lungimii fiecărei note a fost descoperită între secolele 
XIII şi XIV. Notele aveau forme noi şi punctelor le-a fost adăugate 
picioare sau liniuţe în funcţie de lungimea lor. A apărut şi portativul cu 
cinci linii, iar neumele au luat formă de romb. Pe la 1600 neumele au 
devenit rotunde şi a fost posibilă notaţia muzicală aşa cum este păstrată şi 
astăzi.

Istoria muzicii mai spune că dirijorul unui cor, Guido Aretinus, 
a dat nume notelor muzicale pe baza imnului gregorian “Ut queant 
laxis” folosind prima silabă a fiecărui rând (eustiu.com) .

Ut queant laxis
Resonare fibris
Mira gestorum
Fanuli tuorum
Salve pelluti



179

Labii reatum
Sancte Joannes
Numele notelor muzicale astfel sunt: ut, re, mi, fa, sol, la. Potrivit 

istoricilor care și-au îndreptat atența către fascinanta lume a muzicii, nota 
si s-a adăugat mai târziu ca fiind a şaptea notă, iar Ut a devenit Do, din 
cuvântul Domine.

O interpretare modernă a numelor notelor muzicale arată în felul 
următor:

Do – Dominus – Dumnezeu;
Re – rerum – materie;
Mi – miraculum – miracol;
Fa – familias рlanetarium – sistem solar;
Sol – solis – Soare;
La – lactea via – Calea Lactee;
Si – siderae – bolta cerească.

O scurtă incursiune istorica
Care este cea mai lunga cartea a Bibliei? Care carte a Bibliei consta 

numai in cintari si imnuri? Raspunsul la ambele intrebari este: cartea 
Psalmilor.

Muzica este unul din darurile de mare pret pe care ni le-a facut 
Dumnezeu. Ea face sa ne vibreze intreaga fiinta, pina in cele mai tainice 
strafunduri. Muzica este poezia inimii, dupa cum si poezia este muzica 
ratiunii. Ea ne inlesneste exprimarea unor stari de exceptionala inaltare 
sufleteasca, ne pune la dispozitie o cale de comuniune cu Duhul lui 
Dumnezeu si ne stringe intr-o comunitate care marsaluieste spre cer 
impreuna in cadenta cintarilor comune.

Muzica are in ea o putere care se manifesta asupra inimii, asa cum 
a demonstart-o cintarea lui David aplicata ca terapie pentru imparatul 
Saul (1 Sam. 16). Una din putinele realitati pe care le stim de pe acum 
despre viata vesnica din cer este ca ea se va desfasura pe un fond plin de 
“muzica.”

Din primele zile ale bisericii, cintarea psalmilor, a cintarilor de 
lauda si a cintarilor duhovnicesti a fost parte integranta in serviciul de 
inchinaciune (Efes. 5:19, 1 Cor. 14:26; Col. 3:16; Iacov 5:13). Unele din 
scrisorile adresate de apostolul Pavel bisericilor de atunci contin fragmente 
din textele unor astfel de cintari (Filip. 2:6-11; 1 Tim. 3:16; Efes. 5:14; 
Col. 1:15-20). Este de remarcat ca toate aceste fragmente de cintari sunt 
scurte, foarte pline de teologie Christica, veritabile proclamatii ale crezului 
bisericii crestine primare.



180

Multi lideri crestini au supranumit departamentul muzical al Bisericii 
“ministerul de razboi.” Muzica din cadrul unui serviciu divin spune cel 
mai mult si mai bine despre ce fel de oameni se inchina in acea Biserica. 
Titusi, luptele fraticide nu sunt o binecuvintare. Cred ca se face prea multa 
“muzica” pe aceasta tema. La urma urmei, in Biblie, desi se aminteste in 
multe locuri de cintari, nu gasim nici o singura nota muzicala! oare nu este 
si acesta un semn ca singura conditie care face muzica acceptabila pentru 
inchinaciunea crestina este ca ea sa fie facuta “in duh si in adevar”? 

Intr-unul din cele mai timpurii documente extrabiblice care descriu 
viata crestinilor, Plinius, un autor roman, ii scrie imparatului Traian despre 
crestinii din Roma:

(Ei) “obisnuiesc sa se intilneasca intr-o anumita zi, inainte de ivirea 
zorilor, cinta un imn lui Christos, zeul lor, si se leaga printr-un legamint 
solemn sa nu savirseasca nici o fapta rea ...”

Primii crestini obisnuiau sa foloseasca drept text al cintarilor portiuni 
din textul Bibliei, cautind sa imite astfel celebrele “cintari” din Vechiul 
Testament: cintarea Mariei la trecerea Marii Rosii (Exod 15:1-18), 
cintarea lui Moise (Deut. 32:1-43) si cintarea Mariei (Luca 1:46-55). Noua 
“cintari” de felul acesta, numite si “canticle” sunt folosite si astazi in 
inchinaciunea Bisericii Greco Ortodoxe.

In afara de folosirea lor in cadrului serviciului de inchinaciune, 
cintarile au fost folosite de crestini si la nunti sau inmormintari. In acest 
context, unii episcopi cu autoritate teritoriala au recomandat ca melodiile 
cintate la biserica sa inlocuiasca si acasa cintecele instrumentale si lumesti. 
Din cauza ca muzica instrumentala era folosita foarte mult in procesiunile 
de la templele pagine si la inchinaciunea de la Templul evreiesc, unii 
crestini au fost de parere ca muzica crestina din serviciile publice ar 
trebui cintata fara instrumente. Ei au spus ca Imuzica instrumentala a fost 
caracteristica unui stadiu al copilariei spirituale in care s-au aflat copiii 
lui Dumnezeu in vechime (un punct de vedere impartasit mai tirziu si de 
reformatorul John Calvin). Unii au mers chiar mai departe, cautind sa 
interzica folosirea instrumentelor si in muzica practicata in afara serviciilor 
bisericii.

Mult, mai tirziu, intre secolele VII si X, orga a fost acceptata in 
serviciul divin de inchinaciune, migrind astfel (impreuna cu folosirea 
ceremoniala a luminarilor si a tamiiei) de la ceremoniile curtii imparatesti, 
la ceremoniile bisericesti.

Muzica are abilitatea de a patrunde la inima, chiar si atunci cind 
predicile “intra pe o ureche si ies pe cealalta.” Unii dintre opozantii 
doctrinelor Nou Testamentale au intuit aceasta mai repede decit liderii 
bisericii si au inceput sa foloseasca melodiile pentru propagarea crezului 
lor. In secolul IV, Arie (Arius) a raspindit o doctrina conform careia Isus 



181

Christos nu ar fi fost de fapt co-etern cu Tatal, ci doar una din creaturile 
Sale. Scrierile sale au fost condamnate vehement la citeva concilii, 
iar invataturile lui au fost interzise in biserici. Lipsit de acces in arena 
academica, Arius a gasit o alta cale pentru a ajunge la masele mari de 
oameni simpli. El a ales sa-si aseze ideile lui eretice pe melodii foarte 
placute. In zilele de inchinaciune si in zilele de sarbatoare, arienii se 
intilneau in locurile publice din Constantinopol si cintau pina noaptea 
tirziu cintecele lor “antifonale” (o anumita tehnica muzicala) si anti 
crestine. Melodiile simple erau invatate foarte usor de ascultatori, fie ca 
imbratisau sau nu invataturile ariene.

Unul din episcopii teritoriali, Chrizostom, s-a temut ca fredonarea 
melodiilor i-ar putea duce pe oameni, fara sa-si dea seama, spre 
imbratisarea ereziei, asa ca a organizat, cu sprijinul imparatesei Eudoxia 
(nume tradus prin “credinta cea buna”), procesiuni nocturne in care, la 
lumina tortelor si luminarilor, erau purtate pe strazile orasului cruci si 
alte simboluri, si se cintau melodii pe teme crestine. Uneori, cind cele 
doua grupuri rivale de “cintareti” se intilneau (mai mult sau mai putin 
“intimplator”), se lasa cu ciomageala, cu tras de par si chiar cu varsare 
de singe. Aceste “batalii ale corurilor” sunt exemple istorice care atesta 
formidabila putere pe care o are muzica in influentarea directiei spirituale 
pe care o apuca poporul.

In secolul VI, papa Grigore I a implementat in biserica catolica o 
reforma muzicala ce avea sa influenteze viata bisericii apusene timp de 
nu mai putin de o mie de ani. Sub patronarea lui, a fost deretata drept 
muzica “bisericeasca” doar “cintul gregorian”, o interpretare caracterizata 
printr-o linie melodica simpla, austera, lipsita de armonie sau polifonie 
(mai multe voci). Cintul gregorian nu respecta o anumita masura 
muzicala si interzicea folosirea oricarui instrument. Efectul produs asupra 
ascultatorilor era unul straniu, mistic, din alta lume. Numai barbatii aveau 
voie sa cinte. Era muzica pentru preoti si pentru coruri de calugari, nu 
pentru cintari comune in biserica.

Istoria a păstrat pentru Reformă privilegiul reintroducerii cântării 
comune în biserică. John Hus a fost deschizătorul de drum care a alcătuit, 
în limba boemiană, cea dintâi carte de cântari pentru creștini. Reformatorul 
german, Martin Luther, el însuși un muzician, a fost de părere că muzica 
poate deveni un instrument misionar foarte puternic pentru răspândirea 
mesajului Evangheliei: „Voi înălța din toată inima acest dar prețios pe care 
ni l-a dat Dumnezeu în arta muzicală … Muzica trebuie socotită secundară 
doar Cuvântului lui Dumnezeu. Prin puterea ei, toate simțămintele umane 
sunt răscolite și puse în mișcare.”

Luther a scris cel puțin 37 de cântece. Cel mai celebru dintre ele, 
„Cetate tare-i Dumnezeul nostru”, este supranumit „Imnul de război 
al Reformei”. Cântecele apărute în mișcarea reformată au direcționat 



182

închinăciunea spre Christos, nu spre fecioara Maria, cum se întâmplase 
până atunci în liturghiile medievale și au înlocuit cântul gregorian 
bărbătesc din limba latină cu cântări comune cântate în limba tuturor 
oamenilor din biserica respectivă. De la Reformă încoace, muzica 
bisericească a căutat să urmărească mișcările muzicale contemporane 
și continuă să reprezinte o parte foarte importantă din serviciile de 
închinăciune ale bisericilor.

Charles Wesley a folosit în adunările sale câteva melodii preluate 
din tavernele și sălile de operă ale Londrei. John Calvin a angajat 
doi compozitori seculari ai zilei pentru a-și pune teologia pe muzică. 
Regina Angliei a fost într-atât de scandalizată de „melodiile vulgare” ale 
calviniștilor încât le-a poreclit „serenade de Geneva”.

Cântecele considerate astăzi „tradiționale” au fost la vremea lor 
criticate și categorisite drept „scandaloase”. Când partitura melodiei „O 
noapte preasfințită” a fost răspândită întâia dată, George Weber, dirijor 
al Catedralei Mainz, a caracterizat-o drept „o vulgară scamatorie, lipsită 
de orice fel de sentiment sau caracter creștin”. Chiar și „progresivul” 
Charles H. Spurgeon a privit cu scepticism unele melodii noi ale timpului, 
melodii pe care le venerăm noi astăzi. Probabil că cel mai greu de crezut 
este că până și celebra „Aleluia” a lui Handel a fost criticată la început de 
majoritatea creștinilor de atunci și etichetată drept „plină de teatralism și 
de vulgaritate”. I se imputa mai ales faptul că nu are suficient mesaj, ci 
repetă de mai mult de o sută de ori cuvântul „Aleluia”!

De fapt, întreaga tradiție a cântării comune în adunare, atât de dragă 
evanghelicilor contemporani, s-a strecurat cu foarte mare dificultate 
în serviciile noastre divine. A existat o vreme când bisericile baptiste 
considerau cântatul melodiilor în biserici drept „lumesc”.

„Meritul” introducerii cântărilor comune în serviciile divine 
baptiste îi este atribuit lui Beniamin Keach, un pastor baptist din 
secolul șaptesprezece. Profitând de faptul că tuturor copiilor le place 
muzica, Beniamin Keach a început să-i învețe să cânte pe texte creștine. 
Entuziasmul copiilor a fost însă repede potolit de temperarea părinților. 
Credincioșii s-au împotrivit spunând: „cântatul în biserica este complet 
străin închinăciunii evanghelice”.

Necazul cel mare a început însă atunci când pastorul Keach a încercat 
să facă întreaga biserică din Horsley Down să cânte cântări comune. Prin 
anul 1673, singurul lucru pe care-l obținuse a fost să aibă îngăduința ca 
biserica să cânte un „imn” după serviciul de Cina Domnului (adunarea a 
fost „înduplecată” de suportul biblic aflat în textul din Marcu 14:26). A 
trebuit însă ca păstorul să facă o pauză și să îngăduie celor ce se opuneau 
cântării să părăsească sala de adunare. După alți șase ani, în 1679, biserica 
a acceptat să îngăduie câte o cântare „comună” la toate serviciile speciale 



183

„de mulțumire”. După încă paisprezece ani, biserica a fost de acord să 
integreze „cântarea comună” în toate serviciile ei divine. Hotărârea nu a 
fost nici atunci acceptată de toți. Douăzeci și doi de membrii din adunarea 
lui Beniamin Keach au plecat să formeze o adunare „în care nu se cântă”. 
Moda cântatului s-a răspândit însă repede la foarte multe alte biserici. 
„Biserica în care nu se cântă” s-a văzut silită să accepte și ea noua practică 
atunci când, la chemarea unui nou păstor acesta a făcut din cântarea 
comună condiția principală a venirii sale. Este clar că poți uneori întârzia 
schimbarea, dar nu o poți opri la nesfârșit.

Se pare că atunci când le-a încurcat limbile celor ce zideau Turnul 
Babel, Dumnezeu le-a încurcat și gusturile pentru muzică. Înstrăinarea lor 
s-a datorat nu numai limbajului vorbit, ci și celui cântat! Blestemul acesta 
n-a fost încă revocat și-i simțim puterea usturătoare și astăzi!

Și totuși, eu cred că există o soluție, dacă ridicăm discuția aceasta de la 
nivelul buzelor și al urechilor la nivelul omului ascuns al inimii. Părerea 
mea este că pe Dumnezeu nu-L preocupă mai mult stilul decât starea celui 
care cântă. O cântare ,,duhovnicească” este definiția unei trăiri lăuntrice, 
nu a unei exprimări exterioare. Dumnezeu ne „aude” trăirile inimii!

 „Căci Domnul cercetează toate inimile și pătrunde toate 
închipuirile și toate gândurile.” – (1 Cronici 28:9)

„Doamne, Tu mă cercetezi de aproape și mă cunoști. Știi când stau jos 
și când mă scol și de departe îmi pătrunzi gândul. Știi când umblu și când 
mă culc și cunoști toate căile mele. Căci nu-mi ajunge cuvântul pe limbă, 
și Tu, Doamne, îl și cunoști în totul.” (Psalmului 139:1-3)

Există o muzică a inimii și o muzică a buzelor. Fără cea dintâi, cea de a 
doua nu are nici o valoare!

 „Domnul zice: „Când se apropie de Mine poporul acesta, Mă 
cinstește cu gura și cu buzele, dar inima lui este departe de Mine 
și frica pe care o are de Mine nu este decât o învăţătură de datină 
omenească” (Isaia 29:13).

Cred că cel mai important este să știm că Dumnezeu n-are timpan ca să 
asculte vibrațiile aerului produse de muzică. Pe El Îl interesează mult mai 
mult vibrațiile inimii. În închinare, Dumnezeu nu are preferință de locații, 
dar caută oameni care să I se închine în duh și în adevăr”. Cred că asta 
este valabil și în domeniul muzicii. De fapt, am vaga bănuială că în lumea 
lui Dumnezeu se aud cântări care nu neapărat sunt rezultatul vibrațiilor 
corzilor vocale, ci rezultatul vibrațiilor corzilor inimii.

„Cerurile spun slava lui Dumnezeu, și întinderea lor vestește 
lucrarea mâinilor Lui. O zi istorisește alteia acest lucru, o noapte 
dă de știre alteia despre el. Și aceasta, fără vorbe, fără cuvinte, al 



184

căror sunet să fie auzit, dar răsunetul lor străbate tot pământul și 
glasul lor merge până la marginile lumii” (PS.19:1-3).

,,Dumnezeu este Duh și cine I se închină Lui trebuie să se închine în 
duh și adevăr”. Aceasta este singura reglementare, iar eu cred că această 
precizare este cu mult mai mult decât precizarea uneui anumit stil muzical 
de pe pământ. Înclin să cred că ea este o aluzie la o realitate eternă trăită de 
TOATE  ființele care există în lumea desăvârșită lui Dumnezeu.

Am privit spre ea printr-o fereastră pe care am găsit-o în ,,portalul” 
deschis la venirea îngerilor deasupra câmpului din Betleem:

,,Şi deodată, împreună cu îngerul s-a unit o mulţime de oaste 
cerească, lăudând pe Dumnezeu şi zicând: „Slavă lui Dumnezeu 
în locurile preaînalte şi pace pe pământ între oamenii plăcuţi Lui” 
(Luca 2:13-14).

Am privit spre ea prin ,,portalul” deschis pentru Isaia în templul de la 
Ierusalim (Isaia 6:3) și pentru noi toți în textele Apocalipsei. În această 
carte care leagă pământul cu cerul, comentatorii au identificat între 12 
și 27 de cântări, amintite direct sau indirect. Ființele angelice nu au 
corporalitate, ca noi. Exprimarea lor nu se produce prin vibrațiile unor 
corzi vocale. Trebuie să acceptăm că muzica cerească este o închinare la 
nivelul înalt (ascuns deocamdată pentru cei ce nu sunt duhovnicești) al 
duhului. Da, sunt convins că oamenii firești nu pot și nu vor putea vreodată 
să-I cânte pe placul Domnului!  Dovada ne este dată clar tot în cartea 
Apocalipsei:

,,Cântau o cântare nouă înaintea scaunului de domnie, înaintea 
celor patru făpturi vii şi înaintea bătrânilor. Şi nimeni nu putea să 
înveţe cântarea, afară de cei o sută patruzeci şi patru de mii, care 
fuseseră răscumpăraţi de pe pământ” (Apocalipsa 14:3, vezi tot 
pasajul de la v.1-5).

Ce-i de făcut?
În „cacofonia” muzicală de astăzi, mulți se întreabă: Ce fel de muzică 

trebuie îngăduită în biserică? Există o muzică „creștină”? În ce limite 
putem folosi muzica vremii?

În multe biserici se spune: „Trebuie să ne întoarcem la „rădăcinile 
noastre, la muzica din vechime, la cartea de cântări”. Sunt curios la 
ce fel de muzică „din vechime” se gândesc astfel de frați? Trebuie să 
ne întoarcem la „cântul gregorian”? Nu cumva trebuie să revenim la 
rădăcinile muzicii evreiești? Majoritatea nu se gândesc să se întoarcă la 
aceste „rădăcini”, ci s-ar mulțumi să revină la muzica de acum cincizeci 
sau o sută de ani. Unii cred că acele „cântari duhovnicești” menționate 
în Coloseni 3:16 sunt genul de „imnuri” cântate în ultima sută de ani în 
biserici. Adevărul este însă că nimeni nu știe ce fel de „cântări” existau 



185

în biserica primară. Știm însă că acei creștini trebuie să fi cântat o muzică 
adaptată instrumentelor și culturii din acea vreme. Cum pe atunci nu 
existau încă piane și nici orgă, muzica cântată în biserica primelor secole 
n-a fost în nici un fel asemănătoare cu muzica bisericească de azi.

În cartea Psalmilor citim despre servicii de închinare și de laudă în 
care erau întrebuințate tobe, chimvale, trâmbițe, tamburine, alăute și 
instrumente cu coarde. Mie mi se pare că muzica lor trebuie să fi semănat 
cu muzica „contemporană”, de care se plâng unii astăzi!

Este îndeobște cunoscut că, în dorința de a traduce Biblia latină în 
germana vorbită de popor, Martin Luther a colindat piețele și a cules 
cuvintele cele mai simple din vorbirea cotidiană. Nu la fel de cunoscut 
însă este faptul că același Luther a căutat să „răscumpere” piese muzicale 
de mare circulație, atașând texte creștine unor melodii foarte „populare” 
(unele cântate chiar „la o halbă de bere”).

Deși nu se pot da „decrete” papale ca în Evul Mediu, liderii bisericilor 
de astăzi ar trebui să selecteze din muzica așa zis contemporană exact acea 
muzică ce poate fi imaginată că ar fi putut fi cântată împreună cu Domnul 
Isus și cu apostolii, dacă ar fi astăzi printre noi. 

Muzica este de multe feluri. Există o muzică adresată pornirilor 
„animalice” din noi și o altă muzică menită să ne „înalțe” spre 
dimensiunile divinității. Între aceste extreme se află muzica potrivită să 
ne exprime trăirile noastre din viața de fiecare zi: dragostea, entuziasmul, 
angoasa, durerea, bucuria biruinței și agonia eșecului.

Părerea mea este că în măsura în care toate acestea exprimă și trăirile 
unui caracter creștin, muzica poate fi calificată drept „bună”, drept 
„creștină”. Unele din subtitlurile psalmilor ne fac să credem că anumite 
melodii din lirica laică de atunci au fost folosite chiar și în psalmodierea 
de la Templu (Psalmul 56: „Se cântă ca ,,Porumbel din stejarii depărtați”; 
Psalmul 69: „De cântat ca și ,,Crinii”; Psalmul 80: „De cântat ca și ,,Crinii 
mărturiei”).

Felul în care cântă o biserică spune foarte mult despre starea ei 
spirituală. Nu neapărat „genul de muzică” practicat este definitoriu, ci 
„starea inimii celor care cîntă”, atitudinea și angajamentul lor în cântare. 
La o cercetare atentă, singura „închinare” acceptată în Noul Testament are 
definiția următoare: „în Duh și în adevăr”. Asta nu selectează „genul” de 
muzică, ci „genul de închinători” plăcuți lui Dumnezeu. Cât de întristat 
trebuie să fie Duhul Sfânt când aude în adunări anunțuri de genul: „Să ne 
ridicăm și să cântăm o cântare ca să ne mai dezmorțim puțin…”

Unul din păstorii baptiști pe care-i respect mult a rezolvat problema 
muzicii din biserica lui printr-un sondaj de opinie. El i-a rugat pe 
membrii bisericii să scrie pe un buletin de vot ce fel de muzică ascultau 
în majoritatea timpului, la lucru, în mașină, acasă, etc. I-a rugat să nu se 



186

limiteze doar la „casetele înregistrate cu muzică bisericească”. Genul de 
muzică ales de majoritatea membrilor bisericii „în timpul liber” a fost 
decretat „acceptabil” pentru genul de muzică practicat în biserică. Pare o 
măsură „radicală”, dar eu cred că aceasta este o cale foarte înțeleaptă de 
identificare a muzicii „potrivite” pentru o anumită biserică.

Când a fost vorba de misiunea lor în Vietnam, păstorul amintit 
mai sus a dus într-o tabără de creație de la munte zece poeți și zece 
compozitori vietnamezi, cerându-le să scoată cel puțin o sută de cântări 
noi. Știa dinainte că doar nouă sau zece vor deveni cântări tocmai bune de 
folosit în bisericile de acolo, dar a spus că s-a meritat toată cheltuiala cu 
celelalte: ,,Voi n-aveți nevoie să traduceți cântări ,,americane” ca să vestiți 
Evanghelia compatrioților voștri. Trebuie să le vorbiți pe limba lor și 
trebuie să le cântați în specificul muzical al țării voastre”.

Aici unde trăiesc eu, în această uriașă răscruce a lumii numită Los 
Angeles, se vorbesc peste 110 limbi și dialecte. Fiecare grup etnic vorbește 
altfel și cântă altfel. Poți vedea ceva din frumusețea acestei diversități dacă 
vii la la Bethel, în cea de a doua vineri din luna Decembrie când avem 
,,Christmasfest” (o moștenire de pe vremea când Bethel era o biserică 
germană). Întotdeauna invităm oameni din biserici etnice diferite. Anul 
acesta au cântat rușii, filipinezii, chinezii, americanii și, bineînțeles, 
românii. Au lipsit indienii și mexicanii cu care ne-am obișnuit în anii din 
urmă. Un american mi-a făcut o observație interesantă: „Muzica populară 
românească este de un individualism caracteristic. Deși sunt mai multe 
instrumente, fiecare în parte se înghesuie să cânte aceeași melodie. Nimeni 
nu face vocea a doua, ca să nu mai pomenim de armonia unei muzici pe 
patru voci, cum este coralul german.“

Ce ziceți? Are dreptate omul acesta? Este românul cu adevărat 
individualist, incapabil să creeze armonie cu cei din jur? Este adevărat 
că trăim într-o cacofonie în care fiecare își cântă melodia lui, preferând 
mereu să fie vioara întâia? Fără îndoială însă, muzica este parte a unei 
culturi locale. De departe, dacă privești pe Internet imagini din bisericile 
române din Bucovina și Moldova, mai ales pe cele penticostale, portul și 
manierismele celor din adunări seamănă ca două picături de apă cu cele 
din Ucraina și Rusia. Opriți sonorul și nu veți putea spune în care din 
aceste regiuni, altfel distincte, vă aflați.

Având în vedere diversitatea aceasta de buchet multicolor mai putem 
spune că doar o anumită muzică este ,,duhovnicească”? Eu cred că nu și 
îi dau dreptate din toată inima lui Marius Cruceru care a zis: ,,Nu există 
muzică creștină (per se); există muzică cântată de creștini”.

Sunt convins că, înaintea lui Dumnezeu, calitatea închinării nu este 
dată de caracterul muzicii, ci de caracterul celui ce o cântă. Un om firesc 
va avea întotdeauna o închinare firească, indiferent de stilul de muzică 



187

abordat, iar cântarea unui om duhovnicesc va fi primită înaintea lui 
Dumnezeu întotdeauna după nivelul duhovniciei lui. Există multe diavolițe 
printre mironosițele care cântă în strană!

Orice muzică, orice stil de muzică poate deveni idolatru. Un mare 
evanghelist american le-a spus celor din adunarea lui de negrii: ,,Mă tem 
că voi aveți mai mult creștinism în mâini și picioare, decât aveți în inimă”. 
Putem ajunge să ne bucurăm de muzică mai mult decât de Dumnezeul 
căruia îi cântăm. Biblia ne spune despre decadența din mijlocul belșugului: 

,,Aiurează în sunetul alăutei, se cred iscusiţi, ca David, în 
instrumentele de muzică” (Amos 6:5).

Muzica din biserică n-are voie să decadă la nivelul incantațiilor 
păgâne. Ea trebuie să fie cenzurată și controlată de trăirile minții. Aceasta 
este corecția pe care a adus-o apostolul Pavel bisericii din Corint:

,,Ce este de făcut atunci? Mă voi ruga cu duhul, dar mă voi 
ruga şi cu mintea; voi cânta cu duhul, dar voi cânta şi cu mintea. 
Altminteri, dacă aduci mulţumiri cu duhul, cum va răspunde 
„Amin” la mulţumirile pe care le aduci tu, cel lipsit de daruri, 
când el nu ştie ce spui? ” (1 Cor. 14:15-16).

Trăind în Los Angeles, America, am ocazia să fiu uimit de diversitatea 
de genuri muzicale folosite în bisericile etnice. Este ca și cum biserici 
din toată lumea și-ar fi trimis reprezentanții la un uriaș festival muzical 
creștin. Bineînteles că cea mai predominantă este, pentru fiecare grup 
etnic, muzica „populară” specifică: mexicană, indiană, evreiască, rusească, 
vietnameză, coreeană, etc. Există și melodii comune tuturor bisericilor. 
Factorul unificator îl constituie muzica specifică țărilor care ne-au transmis 
mișcarea „Reformei”: muzica corală germană, engleză, americană, 
norvegiană. Se întîlneste înca și melodii de liturghie catolică și ortodoxă, 
dar au apărut și genuri noi (gospel, soul, pop, folk crestin, muzica specifica 
negrilor etc).

Putem folosi muzica necreștina animalică „la modă”, ca mijloc de 
evanghelizare și de stabilire a unei comunicări cu „generațiile pierdute” de 
astăzi? Răspunsul ar trebui să fie un categoric „NU”. Coardele sufletului 
nostru sînt asemanatoare unei claviaturi de pian. Pot cînta la ea și 
Dumnezeu și … diavolul! Este datoria noastră să hotărîm cui îi dăm voie 
să ne atingă … „clapele”.



188



189

9. Constituții și structuri Bisericești

(Acest subcapitol face parte din cartea „Identitate crestina in Istorie” - 
Daniel Branzai)

Ce este o Constitutie a Bisericii?
Desi fondata de Domnul Isus  Hristos ca un organism spiritual viu, din 

punct de vedere uman, Biserica este si o „organizatie”, iar organizatiile, 
pentru a functiona bine, au nevoie de un sistem de reguli si de o anumita 
structura acceptata de buna voie de toti membrii lor. Fiecare colectivitate 
umana functioneaza sub reglementarea unui set de prevederi sau 
„randuieli”, scrise sau nescrise. Cu cat este mai mare colectivitatea umana 
si cu cat telul ei este mai complex, cu atat sistemul de reguli si structura 
devin mai necesare si mai importante. Sistemul de „reguli” sau „randuieli” 
care guverneaza existenta si activitatea unei organizatii se numeste 
„Constitutie.”

Cand vorbim despre Biserica trebuie sa ne amintim ca, in contextul 
armoniei si preciziei matematice despre care marturiseste alcatuirea 
universului, Biblia ne descopere un „Dumnezeu al ordinii”:

„Caci Dumnezeu nu este un Dumnezeu al neoranduirii, ci al 
pacii, ca in toate Bisericile sfintilor” (1 Cor. 14:33).

„Caci macar ca sunt departe cu trupul, ... privesc cu bucurie la 
buna randuiala care domneste intre voi ...” (Col.2:5).

Este normal ca Biserica sa aiba si sa pastreze niste „reguli” sau 
„randuieli” care sa-i guverneze viata si activitatea:



190

„Dreptarul invataturilor sanatoase, pe care l-ai auzit de la 
mine, tine-l cu credinta si dragostea care este in  Hristos Isus” (2 
Tim. 1:13; 3:14; Tit 1:9).

„Te-am lasat in Creta ca sa pui in randuiala ce mai ramane de 
randuit” (Tit 1:5).

Din acest punct de vedere, epistolele pastorale sunt primele, si probabil 
si cele mai autoritative surse de invatatura pentru lucratorii Bisericilor:

„Iti scriu aceste lucruri cu nadejdea ca voi veni in curand 
la tine. Dar daca voi zabovi, sa sti cum sa te porti in casa lui 
Dumnezeu, care este stalpul si temelia adevarului” (1 Tim. 3:14-
15).

Ce cuprinde o Constitutie a Bisericii? De obicei, Constitutia Bisericii 
se compune din doua sectiuni distincte:

a. Marturisirea de credinta, care afiseaza crezul ei doctrinar in lumina 
Scripturilor. In articolele Marturisirii de credinta se clarifica pentru 
membrii Bisericii si pentru societatea contemporana: cine si ce este 
Biserica, ce crede Biserica si ce vrea sa faca Biserica.

Articolele de credinta identifica Biserica drept un grup distinct de 
persoane care se unesc in jurul unor convingeri pentru indeplinirea unor 
anumite actiuni caracteristice.

Marturisirea de credinta calauzeste Biserica in studiul si in 
interpretarea Scripturilor, face public un rezumat al esentei credintei 
crestine, inlesneste Bisericii pastrarea unei invataturi sanatoase si pune 
la dispozitia membrilor ei un instrument care sa-i ajute in lucrarea de 
proclamare a Evangheliei.

b. Statutul de functionare (Indreptarul de practica), care-i 
reglementeaza functionarea membrilor in interactiunea din interiorul 
bisericii si in activitatile de marturie din societatea inconjuratoare.

Acest indreptar de practica aduna si interpreteaza pasaje biblice care se 
refera la forma de guvernamant a Bisericii. Majoritatea organizatiilor au 
un set de reguli si structuri care le guverneaza activitatea.

Indreptarul de practica poate fi comparat cu un astfel de Manual sau 
Statut de functionare. El este standardul dupa care Biserica ia decizii si 
conform caruia isi desfasoara activitatile.

Cite tipuri de Constitutii bisericesti exista?
Desi exista o varietate aparent nesfarsita de crezuri si de practici in 

mult prea divizata familie a gruparilor crestine, majoritatea lor se pot aseza 
in trei categorii de baza: episcopaliene, presbiteriene si congregationale.



191

Constitutiile Episcopaliene - Numele acestui fel de guvernamant 
eclesiastic deriva de la cuvantul grecesc: “episkopos”, care inseamna 
literal “supraveghetor”, “santinela”, “cel chemat in slujba ca sa pazeasca.” 
Daca in structura congregationala autoritatea este investita in “adunarea 
generala” a Bisericii, in structurile episcopaliene autoritatea rezida in epis-
copul cu cel mai inalt grad si este delegata, in jos spre membrii Bisericii, 
prin intermediul clericilor de diferite ranguri.

Un element fundamental al Constitutiilor episcopaliene este doctrina 
asa-numitei “succesiuni apostolice.” Exprimata foarte simplu, aceasta 
dogma exprima credinta ca cei ordinati in functiile preotesti (clericii) fac 
parte dintr-o linie de autoritate care purcede direct de la Isus  Hristos. 
Puritatea invataturilor si autoritatea savarsirii sacramentelor este 
rezervata in intregime acelora care fac parte dintr-un lant de slujitori 
bisericiesti ordinati printr-un proces de “punerea mainilor” initiat in 
vremea apostolica.  Hristos insusi i-a instalat in slujire pe apostoli, iar 
acestia au transmis mai departe “autoritatea” administrarii invataturii si 
practicii sacramentelor prin instalarea generatiilor succesive de “episcopi.” 
Slujitorii Bisericii de azi guverneaza asupra Bisericii in virtutea autoritatii 
pe care au primit-o “prin ordinare cu punerea mainilor” de la Domnul Isus 
insusi. Ei si numai ei au dreptul sa talmaceasca Scriptura si sa indrume 
turma Domnului in invatatura si practica.

Constitutia episcopaliana a dat nastere, cum era si firesc, la tot felul 
de ranguri preotesti asezate in ierarhii piramidale. In unele cazuri, un 
episcop este singurul rang superior, si el este chemat sa vegheze asupra 
activitatii tuturor preotilor din Biserici. Aria pe care isi exercita autoritatea 
un astfel de episcop se numeste “dioceza” sau “episcopie.” In alte cazuri, 
cum este acela al Bisericii Catolice de exemplu, in structura ierarhica 
exista o sumedenie de ranguri intermediare, numite episcopi, arhiepiscopi, 
cardinali si papa.

In Biserica Ortodoxa intalnim aceleasi trepte ierarhice piramidale: 
preot-parohie, mitropolit-mitropolie, patriarh-patriarhie, popa-protopop, 
etc. Puterea este proportionala cu inaltimea rangului ierarhic, iar 
activitatile sunt si ele repartizate pe functii si functionalitati specifice. De 
exemplu, preotii trebuiesc ordinati de episcopi. Aceasta intretine un climat 
de supunere si autoritate intre diferitele ranguri ierarhice, garantand in 
acelasi timp si un anumit grad de uniformitate in practica Bisericilor. Cu 
toate ca exista si o anumita doza de libertate locala, continutul liturghiilor, 
doctrinele si practicile Bisericilor cu Constitutii episcopaliene se deosebesc 
foarte putin intre ele in cadrul aceleiasi denominatii.

Constitutiile episcopaliene pun un mare accent pe “unitatea Bisericii”, 
iar „succesiunea apostolica” si uniformitatea doctrinara a scrierilor 
bisericesti sunt privite ca dovezi concrete ale acestei unitati istorice. In 



192

sistemul episcopalian, Biserica locala nu este independenta, ci considerata 
ca parte integranta a unui intreg nevazut: trupul lui  Hristos.

Majoritatea crestinilor din lume fac parte din Biserici cu Constitutii 
episcopaliene. In categoria Bisericilor cu Constitutii episcopaliene putem 
enumera: Biserica Catolica, Biserica Ortodoxa si Biserica Angliei (cu 
toate subdiviziunile ei din tarile care au facut parte din Imperiul britanic: 
Biserica Episcopaliana din America, etc.). Bisericile Wesleiana, Metodista 
si Anglicana se indeparteaza intr-o oarecare masura de Constitutiile 
episcopaliene, prin faptul ca dat o mai mare doza de autoritate “laicilor” 
din adunare. Faptul ca recunosc totusi oficiul de episcop, le califica insa 
pentru a face parte din categoria Bisericilor cu un tipar episcopalian.

Constitutiile presbiteriene - Numele „presbiterian” deriva mai de 
graba de la o anumita invatatura, decat de la un anumit oficiu. Bisericile 
presbiteriene isi trag numele de la cuvantul grecesc „Presbuteros”, care 
inseamna „batran”, „matur”, “om cu experienta vietii.” În istoria lui Israel, 
„bătrânii“ semințiilor sau ai cetății au jucat întotdeauna un rol foarte im-
portant. In structura presbiteriana, acest termen se aplica atat celor special-
izati in propovaduirea Cuvantului, cat si celor care „carmuiesc” activitatea 
Bisericii. Fiecare Biserica „presbiteriana” este guvernata de o pluralitate 
de lideri, numiti presbiteri. Ei sunt alesi din sanul mebrilor adunarii locale 
si pusi sa conduca adunarea pe o anumita perioada de timp. Cu un profund 
cartacter democratic, structura presbiteriana sta la baza tuturor institutiilor 
social-politice din Statele Unite ale Americii.

Presbiterienii recunosc ca Biblia nu ne prezinta nicaieri un “tipar 
unic” sau un plan pentru guvernarea Bisericii locale. Cu toate acestea, 
ei (impreuna cu Bisericile congregationale) s-au ghidat intotdeauna in 
alegerea structurilor dupa informatiile si principiile continute in textul 
Noului Testament. Manualul lor, numit si „Cartea randuielilor” (Book of 
Order), spune: „In inchinaciune si in slujirea lui Dumnezeu, problemele 
trebuiesc rezolvate dupa invatatura Cuvantului, aplicata cu intelepciune 
sub calauzirea directa a Duhului Sfant.”

In conformitatea cu acest principiu, este evident din textul Bibliei 
ca exista in Biserica pozitia de slujitor duhovnicesc al adunarii (numit 
uneori „pastor”, alteori „episcop” sau „presbiter”), si pozitia de slujitor 
in domeniul lucrurilor materiale (numit „diacon”). Pasajul din Faptele 
Apostolilor 6:1-6 ne descrie circumstanta in care Biserica a hotarat 
infiintarea slujbei de diacon pentru rezolvarea unei situatii de criza aparuta 
in Biserica din Ierusalim. Este foarte clar ca aceasta slujire are un caracter 
administrativ, in contrast cu activitatea apostolilor, care avea un caracter 
preponderent spiritual.

Pozitia de presbiter este documentata si de alte texte din Scriptura. 
Apostolul Pavel da chiar o lista cu caracteristicile personale ale 



193

candidatiilor la cele doua oficii de lucratori ai Bisericii (1 Tim. 3:17 si 
5:17:22). Epistola scrisa de Iacov ii indeamna pe cei bolnavi din Biserica 
sa-i cheme pe presbiteri ca sa se roage pentru ei (Iacov 5:14). Pasajul din 1 
Petru 5:1-10 este un fel de testament spiritual pe care-l lasa marele apostol 
“presbiterilor” din cateva Biserici ale Asiei Mici. Un alt pasaj din Faptele 
Apostolilor (14:23) ne spune ca apostolul Pavel si Barnaba „au randuit 
presbiteri ( o pluralitate deci - n.a.) in fiecare Biserica si, dupa ce s-au 
rugat si au postit, i-au incredintat in mana Domnului, in care crezusera” .

Faptul ca slujitorii bisericii nu sunt numiti „preoti”, ci „presbiter”, 
„episcop” si „pastor” se poate vedea din pasaje ca:

„Te-am lasat in Creta ca sa pui in randuiala ce mai trebuie 
randuit si sa asezi presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am 
poruncit ...” (Tit 1:5).

„Caci episcopul, ca econom al lui Dumnezeu, trebuie sa fie 
...” (Tit 1:7).

Aceste numiri idenitfica unul si acelasi oficiu de slujire in biserica. 
Termenii pot fi folositi interschimbabil cum se poate observa din textul 
urmator: “Insa din Milet. Pavel a trimis la Efes si a chemat pe presbiterii 
Bisericii. Cand a venit la el, le-a zis: „ ... Luati seama la voi insiva si 
la toata turma peste care v-a pus Duhul Sfant episcopi, ca sa pastoriti 
Biserica Domnului, pe care a castigat-o cu insusi sangele Sau” (Fapte 
14:17,18,28).

In Constitutiile presbiteriene nu exista nici un fel de deosebire ierarhica 
intre presbiterii Bisericii. Slujitorii Cuvantului si presbiterii care se 
indeletnicesc cu „carmuirea” se deosebesc intre ei doar prin specificul 
activitatilor lor din cadrul adunarii. Chiar daca cei care propovaduiesc 
Cuvantul sunt invredniciti de o cinste aparte (ca si proclamatori ai tainelor 
divine), in structurile de conducere, toti presbiteri sunt egali intre ei 
inaintea lui Dumnezeu si inaintea oamenilor:

„Presbiterii care carmuiesc bine sa fie invredniciti de o indoita 
cinste, mai ales cei care se ostenesc cu propovaduirea si cu 
invatatura pe care o dau altora” (1 Tim. 5:17).

„Deoarece avem felurite daruri, dupa harul care ne-a fost dat: 
cine are darul proorociei, sa-l intrebuinteze dupa masura credintei 
lui. Cine este chemat la o slujba sa se tina de slujba lui. Cine 
invata pe altii, sa se tina de invatatura. Cine imbarbateaza pe altii, 
sa se tina de imbarbatare. Cine da sa dea cu mana larga. Cine 
carmuieste, sa carmuiasca cu ravna. Cine face milostenie, s-o faca 
cu bucurie” (Rom. 12:6-8).

Constitutiile presbiteriene nu justifica promovarea unor episcopi cu 
autoritate speciala. In cadrul diferitelor foruri si comitete, presbiterii au 



194

toti drepturi si indatoriri egale, iar deciziile se iau intotdeauna cu votul 
majoritar al presbiterilor prezenti. Chiar si cei alesi in functii speciale, 
moderatori sau secretari, nu au nici un fel de autoritate speciala in afara 
timpului de desfasurare al intrunirilor. Singura lor autoritate este in aria de 
expertiza sau in domeniul de activitate incredintat lor de catre forul care 
i-a asezat in slujire.

În unele cazuri insa, constitutiile presbiteriene prezinta un tipar de 
democratie prin reprezentanti.  Hristos a delegat autoritatea Bisericii 
locale, iar aceasta o investeste in Comitetul Presbiterilor. Suma totala a 
presbiterilor dintr-un anumit teritoriu formeaza asa numitul “presbiterium” 
(la Biserica Presbiteriana), care este chemat sa vegheze asupra ordinii 
administrative si asupra puritatii doctrinare. Aceste “presbiterii” sunt 
apoi grupate in “Sinoade” regionale, care impreuna alcatuiesc Adunarea 
Generala (in care participa toti presbiterii aflati in functie). Aceasta 
realitate practica a ridicat obiectii impotriva unei anumite doze de 
“ierarhizare”, in care “cei alesi uzurpa dreptul la exprimare a celor care 
i-au promovat sa-i reprezinte.” Acuza este ca adunarea celor “nepresbiteri” 
nu mai are nici un cuvant in discutarea problemelor din Biserica locala.

Un al doilea principiu fundamental de functionare al Constitutiilor 
presbiteriene este ca autoritatea spirituala trebuie exercitata in Biserica de 
o pluralitate de lideri, nu de o singura persoana. Din acest punct de vedere, 
Constitutia presbiteriana este opusa atat Constitutiilor congregationaliste 
(in care autoritatea apartine “majoritatii” din adunare), cat si Constitutiilor 
episcopaliene (in care autoritatea este apanajul ordinelor ierarhice 
superioare).

Si Vechiul Testament si Noul Testament contin referinte despre 
existenta unui grup de lideri locali numiti „batrani” care aveau misiunea 
de a veghea asupra vietii comunitatii si de a o indruma pe calea “cea buna” 
(Deut. 27:1; 2 Sam. 5:3; Fapte 15:6). Presbiterienii au convingerea ca 
Dumnezeu vorbeste mai clar in probleme legate de invatatura si practica 
prin calauzirea primita de un grup de oameni duhovnicesti in urma 
postului si rugaciunii. Cu toate ca oricare „hotarare de grup” poate contine 
si ea o anumita doza de eroare, Constitutia presbiteriana o considera mai 
putin supusa greselii in comparatie cu „hotararea unui singur individ” 
oricat de dotat ar fi el. Din acest motiv, hotararile in diferite probleme se 
iau intotdeauna de o pluralitate de lideri, si au toata autoritatea fata de 
ceilalti membrii ai Bisericii. Grupul de presbiteri devine astfel acei “mai 
marii vostrii” despre care se vorbeste Bisericii in Evrei 13:17:

„Ascultati de mai marii vostri si fiti-le supusi, caci ei 
privegheaza asupra sufletelor voastre, ca unii care au sa dea 
socoteala de ele.”



195

Accentul pe care l-a pus Reforma din secolul XVI pe rolul presbiterilor 
poate fi vazut foarte limpede din scrierile si lucrarea catorva reformatori, 
prin excelenta in scrierile si activitatea lui John Calvin. Una din 
caracteristicile tuturor reformatorilor a fost dorinta lor de a se desprinde 
categoric din structurile si practicile Bisericii Romano Catolice, pe 
care le-au proclamat cu totul gresite si nescripturale. In ceea ce priveste 
guvernarea Bisericii, cel dintai lucru pe care l-au hotarat ei a fost modul 
in care NU trebuie condusa Biserica. Orice structura preoteasca a fost 
abandonata.

A doua lucrare a Reformatorilor a fost aceea de a aseza in locul 
structurilor abandonate, alte structuri, cu baze biblice. Cand John 
Calvin fost pus in situatia de a studia Biblia pentru a asterne pe hartie o 
Constitutie pentru functionarea bisericilor locale, atentia i-a fost atrasa 
irezistibil de rolul „batranilor” („prezbiterilor”). Pe vremea aceea Biserica 
si Statul erau total intrepatrunse in forma si organizare. John Calvin s-a 
vazut in situatia de a elabora structuri care sa guverneze viata societatii 
din orasul reformat Geneva. Studiind Noul Testament, Calvin a identificat 
alaturi de „presbiterul” insarcinat cu „propovaduirea”, pe acela insarcinat 
cu „carmuirea” (Rom.2:8; Fapte 20:28; 1 Tim. 5:17; Ev. 13:7,24; 1 Petru 
5:2). Imediat, el a tras concluzia ca Biserica din Geneva trebuie pusa sub 
autoritatea unor “presbiteri” cu jurisdictie deplina asupra tuturor treburilor 
cetatii. A luat asrfel fiinta o structura cu doua straturi de autoritate: in 
Geneva protestanta, unii presbiteri se indeletniceau cu propovaduirea, 
in timp ce altii aveau chemarea sa ocupe scaune de dregatorii, fiind 
responsabili cu administratia si pastrarea disciplinei crestine in cetate. 
In contextul social istoric de atunci, Calvin a pus un accent deosebit pe 
responsabilitatea „guvernarii” presbiterilor asupra tuturor problemelor 
din societatea „crestina.” El a grupat toti predicatorii si 12 presbiteri 
guvernanti ai Genevei in ceea ce el a numit „Consistorium”, „Sinod” sau 
„Conciliu.” Acest for avea autoritate in problemele de ordine si disciplina 
cetateneasca. Preocuparea lui era intretinerea unui climat in care cetatenii 
sa se comporte dupa cel mai inalt standard de etica crestina, sa participe 
la serviciile divine ale Bisericii si sa creasca in cunostinta Cuvantului lui 
Dumnezeu.

Influenta lui John Calvin si a Bisericii din Geneva s-a raspandit 
rapid in toata Europa continentala si in Anglia. Doritoare sa scape de 
sub tutela politica a Imperiului Romano-Catolic, multe case regale sau 
nobiliare au cautat sa-si intareasca puterea locala prin adoptarea noii ordini 
“reformate.” Calvin si-a indemnat toti adeptii sa caute sa implementeze 
sistemul sau social politic, adaptandu-l la realitatile lor locale. In toata 
Europa, bisericile s-au apucat sa-si scrie propriile lor Constitutii cu 
structuri sociale dupa tiparul evanghelic. Documentele aprobate local 
erau trimise apoi spre consultare tuturor celorlalte orase sau teritorii 



196

“reformate.” Elaborarea constitutiilor a constituit “samburele” din care 
s-a dezvoltat miscarea de democratizare a societatii si de asezare a ei pe 
tiparele “civilizatiei contemporane.” Reforma a marcat trecerea de la Evul 
Mediu la Epoca moderna.

Bineinteles ca intre Bisericile care au constitutii presbiteriene trebuie 
sa le numit in primul rand pe cele numite chiar asa „Presbiteriene.” Alte 
Biserici de acest tip sunt cele Adventiste, Lutherane si chiar foarte multe 
din Bisericile “Comunita Churches”, „Calvary Chapels” si chiar baptiste 
din vremea moderna.

Constitutiile congregationale - Acestea sunt caracterizate de prin-
cipiul implicarii directe a tuturor membrilor care alcatuiesc comunitatea 
crestina in conducerea Bisericii. Autoritatea ultima in oricare problema o 
are votul majoritar al adunarii generale. Fiecare Biserica locala de genul 
acesta este autonoma, adica functioneaza fara imixtiunea vreunei forme 
exterioare de control. Biserica este „independenta”, in sensul ca nu exista 
nici un for superior care sa-i poata dicta felul de credinta sau practica. 
Specificul este „local” si este definit de fiecare Biserica in parte prin pro-
pria ei Constitutie, care are o autoritate suverana.

Cu toate ca astfel de Biserici congregationaliste se pot alatura unor 
„asociatii” „comunitati” sau „uniuni”, in practica, ele isi pastreaza cu 
strasnicie independenta. S-a spus, de exemplu, ca desi exista multe Biserici 
Baptiste (care recunosc toate cam aceiasi marturisire de credinta baptista), 
nu exista, in sensul institutional mondial, o „Biserica Baptista.” Adunarile 
locale pot colabora pentru sustinerea unui Seminar Teologic sau pentru 
trimiterea de misionari in tari straine, dar unitatea lor este pur functionala, 
temporara si absolut voluntara.

Constitutiile congregationale sunt foarte asemanatoare cu formele 
pure de democratie sociala. Toate actiunile legate de viata acestor 
Biserici sunt reglementate de intruniri frecvente, numite “sedinte” sau 
„adunari generale.” Membrii sunt chemati sa voteze ori de cate ori 
este vorba de primirea sau excluderea membrilor si tot ei stabilesc, 
de comun acord, calitatile implicate de pastrarea membralitatii. Tot 
Adunarea Generala a Bisericii angajeaza sau concediaza pe cei chemati 
sa fie pastori, evanghelisti sau invatatori in Biserica. Votul majoritar este 
necesar si pentru stabilirea bugetului sau pentru aprobarea unor cheltuieli 
neprevazute in bugetul anual.

Majoritatea Bisericilor congregationale au un “comitet” sau “bord” de 
membrii laici (adeseori numiti impropriu “diaconi”) care administreaza 
implementarea vointei majoritatii si pot, cand este necesar, face anumite 
recomandari de actiuni necesarepersonalului pastoral. Hotararea finala insa 
ramane un privilegiu al adunarii generale a tuturor membrilor Bisericii.



197

Cei ce imbratiseaza modelul Constitutiei congregationaliste arata ca au 
ca sursa de inspiratie viata Bisericii primare, asa cum ne este ea ilustrata 
de cartea Faptele Apostolilor si de Epistolele Noului Testament. Intr-
adevar, in perioada apostolica si in cea imediat urmatoare ei, nu a existat 
nici o legatura institutionala intre gruparile crestine individuale. Ele nu 
s-au consultat cu nimeni pentru alegerea, promovarea si instalarea liderilor 
spirituali, iar in probleme locale, au hotarat prin votul celor din adunare. 
Formele de asociere cu celelalte Biserici crestine, daca nu au lipsit cu 
desavarsire, au fost foarte firave. Singurele elemente care au dat coeziune 
lucrarii in Bisericile crestine din primul secol au fost credinta comuna in 
realitatea Christosului inviat si activitatea apostolica.

Modelul congregationalist se sprijina, in al doilea rand, pe credinta 
ca implicarea si calauzirea Duhului Sfant in Biserica se exercita, nu 
prin indivizi special alesi pentru aceasta, ci prin “entitatea colectiva” a 
tuturor madularelor luate la un loc. In plus, aceasta calauzire trebuie sa se 
manifeste in contextul unic specific fiecarei Biserici in parte. Calauzirea 
primita de credinciosii dintr-o anumita Biserica locala nu este neaparat 
normativa pentru credinciosii dintr-o alta Biserica locala, fiecare adunare 
rezervandu-si dreptul de a-si rezolva problemele dupa cum crede ea de 
cuviinta.

Exagerand caracterul „independent” al bisericilor, modelul 
congregationalist ignora caracterul „interdependent” al bisericilor si 
realitatea ca in Noul Testament au existat oameni cu activitate si autoritate 
teritoriala. In practica, multe biserici care au acceptat „teoretic” sistemul 
congregationalist, admit unui pastor sa pastoreasca mai multe biserici 
(si misiuni), respectandu-i acestui om si „ungerea” si autoritatea. De 
fapt, chiar si in „comitete” sau „borduri” este subinteleasa autoritatea 
unui pastor local caruia i se acorda statutul unui „primus inter pares”, 
asemanator, daca nu in forma, in functionare cu pozitia ocupata de lider in 
structurile episcopaliene.

Majoritatea bisericilor baptiste române imbratiseaza modelul 
Constitutiei congregationaliste. Alte grupari care impartasesc, mai mult 
sau mai putin, aceste convingeri sunt “Disciples of Christ”, Biserica Unita 
a lui  Hristos, Bisericile Crestinilor dupa Evanghelie si unele Biserici 
Pentecostale.

Biserici fara Constitutii - Nu se cuvine sa incheiem aceasta cat-
egorisire fara a spune ca exista si grupari crestine pentru care structurile si 
“constitutiile” sunt un rau nenecesar. Astfel de grupari refuza orice tipar 
formal de organizare bisericeasca. Ele sustin ca Biserica trebuie sa fiinteze 
intr-un climat de libertate totala in care fiecare credincios este locuit si ca-
lauzit de Duhul Sfant. In astfel de grupari crestine membralitatea prezinta 
foarte putina importanta si exista foarte putine conditii de indeplinit pentru 



198

aderare. Cand trebuiesc luate decizii, Biserica se aduna, se tin sedinte dupa 
tiparul congregational, dar nu se voteaza. Fiecare membru ramane sa de-
cida pentru sine, dupa cum simte calauzire din partea Duhului Sfant. Desi 
atitudinea lor fata de calauzirea Duhului Sfant este admirabila, gruparile 
fara structuri organizationale sufera din cauza permanentelor improvizatii. 
„Gradul de sfintire personala si de sensibilitate in calauzirea Duhului Sfant 
ramane in majoritatea cazurilor doar un ideal utopic si iluzoriu” (Erickson, 
Christian Theology, 1983).

Intre gruparile care pastreaza acest punct de vedere putem aminti 
gruparea Quakerilor si unele adunari ale „Crestinilor dupa Evanghelie.”

EVALUARE:
Este greu de spus categoric ca Noul Testament ne da un „tipar” pentru 

o anumita structura a bisericii. Exista pasaje in care un anumit lider este 
indemnat sa se comporte ca un „episcop” cu autoritate teritoriala („Te-am 
lasat in Creta ca sa in randuiala ce mai ramane de randuit si sa asezi 
presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am poruncit” - Tit 1:5); altele 
vorbesc despre grupuri de presbiteri chemati sa hotarasca in problemele 
importante ale bisericii („Apostolii si presbiterii s-au adunat laolalta ca sa 
vada ce este de facut” - Fapte 15:6), iar in altele gasim autoritatea investita 
de Dumnezeu in totalitatea membrilor bisericii („Daca nu vrea sa asculte 
de ei, spune-l Bisericii” - Mat. 18:17). V-ati intrebat vreodata cum se face 
ca nici una din epistolele lui Pavel nu sunt adresate vreunui „episcop” sau 
vreunor „presbiteri”? 

Probabil ca si in aceasta problema „omul sfinteste locul”, calitatea 
slujirii nefiind garantata de o anumita structura, ci de caracterul celor ce o 
implinesc. Crestini duhovnicesti pot functiona perfect in orice schema de 
conducere pe care o propun bisericii. Este suficient insa ca dupa ei sa se 
ridice o generatie de succesori firesti si schema nu va mai face doua parale. 
Tot asa, ivirea unor oameni cu adevarat duhovnicesti poate „rascumpara” 
un sistem corupt si compromis prin firea pamanteasca.

Istoric vorbind, în cele douăzeci de veacuri scurse, Dumnezeu a 
folosit cam toate formele și sistemele eclesiastice posibile. Cred că s-ar 
cuveni să respectăm deciziile Lui și să nu ne grăbim așa de ușuratic să 
ne „anatemizăm“ unii pe alții. Dumnezeu n-a dat „rateuri“ în primele 17 
secole și Și-a revenit doar odată cu inițierea „reformei“ protestante și apoi 
a mereu schimbătoarelor reforme neoprotestante. O scurtă privire asupra 
celor șapte scrisori adresate bisericilor locale în debutul Apocalipsei ne 
va arăta clar că nimic și nimeni n-a reușit vreodată să-L ia pe Dumnezeu 
prin surprindere. Verdictul Lui este că nu toți cei care merg cu mulțimea 
sunt neapărat creștini, ci doar „biruitorii“ care depășeșsc limitările și 
lamentările fiecărui sistem omenesc de organizare. Fii unul dintre aceștia!



199

Nascute din efortul misionar al Conventiilor Babtiste din America, 
Bisericile Baptiste romane au astazi Constitutii Congregationaliste. Nu 
de putine ori insa, credinciosii au de ales intre „debandada democratica” 
predispusa la certuri si nenumarate scindari si „dictatura unui om 
duhovnicesc” care impune prin prezenta si viata sa exemplara.

Orice biserica trebuie sa asigure un echilibru al slujirii in care fiecare 
lider spiritual functioneaza intr-o structura care-i asigura echilibru si 
control. Apostolul Pavel ne spune ca nimeni nu trebuie sa fie deasupra 
criticii sau corectiei celorlalti: „Cat despre prooroci, sa vorbeasca doi sau 
trei, si ceilalti sa judece” (1 Cor. 14:29).

Acest principiu de “control si echilibru” (“checks and balances” 
in limba engleza) a fost aplicat de fondatorii Americii, dorita a fi cea 
dintai Republica crestina din istorie. Cautand o strutura care sa asigure 
propasirea si pastrarea principiilor democratice, ei au plecat de la un text 
din Isaia (33:22) si au alcatuit o conducere de stat bazata pe existenta a 
trei ramuri paralele: Judiciara, Legislativa si Executiva (Curtea Suprema, 
Congresul si Presedentia). Textul din Isaia spunea ca, in manifestarea 
autoritatii asupra Israelului,

 „Domnul este Judecatorul nostru, Domnul este Legiuitorul 
nostru, Domnul este Imparatul nostru.”

 Cum puterea absoluta corupe absolut, intemeietorii Americii au refuzat 
sa mai aseze un reprezentant unic al lui Dumnezeu intre oameni (Regele, 
ca in Anglia si Europa) si au defalcat cele trei activitati ale suveranului in 
trei centre de autoritate, chemate sa se supravegheze si sa se tina in control 
una pe cealalta. Este evident ca acest principiu trebuie sa se manifeste si in 
conducerea bisericii (“iar restul sa judece”). America nu este o democrație 
populară, ci o Republică. Prin aceasta se înțelege că autoritatea finală nu 
aparține unor oameni care o aplică după bunul lor plac, ci unui document 
(Constituția, un fel de biblie a lor) și a altor documente pe care este 
fondată această națiune.

Desi nu ne prezinta structuri organizatorice clare si definitive, Noul 
Testament ne recomanda doua principii absolut obligatorii in abordarea 
oricaror forme de organizare. Cel dintai principiu este doctrina despre 
“preotia universala” a credinciosilor. Toti crestinii au acces direct si egal la 
Dumnezeu. Nu este necesar nici un alt Mijlocitor in afara de Isus  Hristos. 
Al doilea principiu este ca Duhul Sfant imparte daruri de slujire tuturor 
credinciosilor din adunare, iar aceste daruri au nevoie, pentru o buna 
folosire, de structuri care sa scoata in evidenta darul fiecaruia.

In ce priveste Constitutiile episcopaliene, la o analiza temeinica asupra 
documentelor istorice, miturile „succesiunii apostolice” si a „primatului 
Papal” nu stau in picioare. Lipsa suportului adecvat le dovedeste a nu 
fi altceva decat simple ... mituri. Jumătate din cărțile Noului Testament 



200

au fost scrise de un om care n-a avut „succesiune apostolică“. Apostolul 
Pavel a fost pus deoparte și trimis în lucrare de un grup eterogen de lideri 
ai bisericii din Antiohia (Fapte 13:1-3). Cetatea a devenit centrul lucrării 
lui misionare, în timp ce Ierusalimul a rămas sub autoritatea celor trei: 
doi apostoli, Petru și oan, și un presbiter, Iacov, fratele de corp al lui Isus 
Hristos.

Pe mitologia unei „preotii” asemanatoare celei din Vechiul Testament, 
aceste Biserici episcopaliene nu-si pot justifica nici practicile cultice 
imprumutate de la Templul iudaic sau de la templele pagane si nici 
dependenta de „traditia” scrisa de niste oameni care au uzurpat autoritatea 
Scripturilor divine. Cazul cel mai trist este acela al Bisericii Ortodoxe, 
care, de la scindarea de Biserica Catolica a Romei, nu mai poate pretinde 
nici macar „succesiunea apostolica”, necesara pentru intretinerea 
conceptului de autoritate a clericilor. De fapt, preotia universala daruita de  
Hristos tuturor celor ce s-au facut una cu trupul Sau, a inlocuit in veacul 
crestin preotia Levitica a fiilor lui Aaron (Apoc. 1:5b-6; 1 Petru 2:5,9). 
Orice restaurare a „preotiei” este de aceea anacronica si nebiblica.

 Structuri in bisericile baptiste romane din diaspora
Ironia face ca rezumarea tuturor tiparelor existente acum in bisericile 

baptiste locale sa duca tot la trei feluri tipice: cu un pastor apostolic, cu un 
comitet de presbiteri si cu democratia congregationalista.

Am aflat astfel ca, intuitiv, bisericile tind sa adopte structuri care li se 
potrivesc in functie de maturitatea membrilor si de componenta adunarii. 
Am mai aflat ca, in viata practica, cele trei tipare istorice sunt la fel de 
recomandabile si ca ele se potrivesc de minune cu trei stari de lucruri 
specifice:

Tiparul episcopalian exista si se recomanda acolo unde exista un singur 
lucrator-plantator de biserica (un fel de Timotei sau Tit) in mijlocul unei 
adunari neexperimentate si nemature (dar si in circumstanta unei biserici 
in care exista o mare diferenta de maturitate spirituala intre pastor si 
membrii).

Tiparul presbiterian exista si se recomanda acolo unde exista un nucleu 
de barbati maturi spiritual care pot guverna intr-o situatie cvasi-ideala.

Tiparul congregationalist exista acolo unde nu exista un adevarat lider 
sau acolo unde oamenii au suficienta  maturitate sociala si personala ca 
sa nu traga spre „democratia haotica” (de preferat: tipul anglo saxon sau 
nordic) si se recomanda acolo unde nu exista un lider spiritual, ci doar 
unul carnal (gen Diotref) care (daca nu poate fi inlocuit cu un altul de gen 
„Dimitrie) trebuie inlaturat sau anihilat.



201

Am mai observat ca experienta sociala si fundalul politic impune o 
„obisnuinta” cu un anumit sistem de organizare. Este evident ca oricare 
adunare baptista romana sufera inca din cauza „mostenirii comuniste” (Da, 
a trebuit sa spun chiar asa „comuniste”!). In multe locuri, bisericile române 
imita inca etica si mecanismul social-comunist. Pastorul este doar un fel de 
presedinte sau de secretar general, conducatorii spirituali sunt numiti chiar 
„membrii in comitet” (imitarea cu „comitetul de partid”), dar sunt tratati 
doar ca niste „reprezentanti ai maselor populare.” Bineinteles ca „adunarea 
generala” a tuturor membrilor are libertatea sa-i analizeze periodic si, 
pe principiul criticii si autocriticii cetatenesti, chiar sa-i schimbe. Ideia 
principala este ca poporul este conducatorul si beneficiarul suprem.

Pot sa spun ca, dintre toate constatarile observatiilor mele, aceasta 
asemanare cu structurile organizatorii comuniste m-a socat si m-a 
scandalizat cel mai mult. Cred ca nu mai este necesar sa adaug ca ea a fost 
si cea care ... m-a durut cel mai mult.

„Bine, bine, dar cum funcționați voi la biserica voastră din Anaheim?“ 
Am să vă spun asta în capitolul următor.

       



202



203

10. Constituția Bisericii Baptiste 
„Bethel” din Anaheim, California

Din cauze lesne de înțeles, moto-ul bisericii noastre este: „Betel” - o 
casă pentru cei departe de casă. În limba Bibliei, Bethel se traduce prin 
„Casa lui Dumnezeu“ (Beth El).

DECLARAȚIE DE VIZIUNE
„O biserica de tranziție, slujind creștini de origine română, cetățeni 

americani recenți, de origine română, și creștini americani, toți gata să 
formeze o biserică temeinic biblică, care să urmărească, plină de pasiune, 
prezența și călăuzirea lui Dumnezeu.” 

DECLARAȚIE DE SCOP
„Să asigure o casă locală a lui Dumnezeu (Bet-El), ajutând oamenii să-

și îmbunătățească relația cu Dumnezeu și relațiile unii cu alții.”
CU DUMNEZEU …
În fața lui Dumnezeu, oamenii au valoare. El dorește ca fiecare să aibă 

o relație personală cu El și să devină urmași devotați ai Domnului Isus 
Hristos.

UNII CU ALȚII …
Oamenii au nevoie unii de alții. Dorința noastră este aceea de a-i ajuta 

pe oameni să aibă prietenii, căsnicii și familii sănătoase și puternice.
Referințe biblice: Matei 22:36-40; 28:19-20; Marcu 16:15-16; Luca 

24:46-47; Ioan 20:21; Efeseni 2:10; Filipeni 3:10; I Timotei 2:3-4; Iacov 
4:8; I Ioan 5:20



204

1. Evanghelizare/misiune - „Să împărtășească vestea bună a lui Isus 
Hristos, în cadrul comunității noastre și în întreaga lume, cu cât mai mulți 
oameni posibil” (Matei 28:18-20; Fapte 1:8; II Petru 3:9).

2. Educație - „Să ajute membrii să devină creștini maturi, oferindu-
le instruirea necesară pentru a putea sluji cu eficiență. Prin învățăturile 
biblice, participă la promovarea dezvoltării personale și spirituale, 
ajutându-i să devină ucenici vrednici de chemarea lor.   

3. Închinare - „Să participe împreună la serviciile publice de închinare 
și să ducă o viață de închinare zi cu zi” (Ioan 4:24).

4. Slujire/servicii - „Să slujească în numele Domnului Isus, fără 
egoism, îngrijindu-se de necesitățile fizice, emoționale și spirituale ale 
celor din biserică, din cadrul comunității și din întreaga lume” (I Petru 
4:10-11; Matei 25:34-40; I Tesaloniceni 5:11; Galateni 5:13).

5. Părtășie - „Să încurajeze, să sprijinească și să se roage unii 
pentru alții, toți fiind membri ai familiei lui Dumnezeu. Să promoveze 
împărtășirea problemelor de viață” (I Ioan 1:7; Fapte 2:44-47, Evrei 10:23-
25, Romani 15:5, 7; Ioan 13: 34-35).

DECLARAȚIA PRINCIPIILOR DE SLUJIRE
1. Biblia este autoritatea supremă. Biblia este autoritatea conform 

căreia ne stabilim scopurile și structurile.
Referințe biblice: Psalmii 1:2, 119:11, 72, 105, 130, 140; Proverbe 

16:9, 18:2; II Timotei 3:16; II Petru 1:21
2. Metodele nu trebuie confundate cu scopurile. Recunoaștem că 

scopul divin al lui Dumnezeu nu se va schimba niciodată. Admitem însă 
faptul că metodele trebuie să se schimbe, în funcție de schimbările care 
intervin în viața oamenilor.

Referințe biblice: Matei 9:27-30, 20:28; Marcu 8:22-23; Luca 19:10; 
Ioan 6:38, 9:1-7

3. Nevoile spirituale ale credincioșilor și ale celor ce-L caută pe 
Dumnezeu sunt total diferite. Cei care au o relație personală cu Dumnezeu 
trebuie să-L laude pe Dumnezeu, să I Se închine Lui și să învețe 
adevărurile biblice. Oamenii care-L caută pe Dumnezeu au nevoie de un 
loc și de un climat, pline de încredere și siguranță, în care să poată cerceta 
în liniște condițiile puse de Domnul Isus pentru a deveni urmașii Săi. 
Suntem gata a ne dedica în întregime pentru a sluji în așa măsură încât să 
putem satisface nevoile spirituale ale celor două grupări de oameni la cel 
mai în alt nivel. Serviciile noastre divine de duminică seara se adresează 
în mod special celor care Îl caută pe Dumnezeu, explicând cu claritate 
condițiile puse de Domnul Isus pentru a deveni creștini, prin Cuvânt, 
muzică, dramatizare și alte mijloace inovatoare.



205

Serviciile divine de duminică dimineața și cele de vineri seara sunt 
orientate asupra călăuzirii creștinilor pe cale credinței în Dumnezeu pentru 
a ajunge la un înalt nivel spiritual, urmași devotați ai lui Hristos. 

Referințe biblice: Pentru cei care-L caută pe Dumnezeu: I Corinteni 
9:22-23, 14:22-25; Coloseni 4:2-6; I Tesaloniceni 2:6

Pentru credincioși: Mat. 28:19-20; I Cor. 11:2; Efes. 1:22, 4:11-12, 
5:19-20; Col. 1:24, 4:12; I Tim. 2:1-2, 4:6, 13, 16; II Tim. 2:2; 3:16; Iac. 
1:2-4; I Pet. 5:10

4. Încrederea în Domnul Isus este un proces care se dezvoltă cel mai 
bine prin încurajarea prieteniei cu cei credincioși. Mântuirea este un proces 
prin care omul se căiește de păcatele sale și, prin credință,  Îl primește  
pe Domnul Isus ca Domn în viața sa. Domnul Isus Se folosește în mod 
practic de credincioși pentru a-I conduce pe cei din jurul lor la Hristos. Ca 
urmare, “Betel” practică mai degrabă o evanghelizare bazată pe „procesul 
relațiilor” decât una  concentrată asupra programelor de evanghelizare.

Referințe biblice: Matei 5:29-30; Ioan 1:40-48, 12:20-22; Fapte 1:8; 
18:2-4; Romani 9:1-3; Coloseni 4:4:6

5. Fiecare credincios este un slujitor, înzestrat de Dumnezeu în 
beneficiul trupului lui Hristos. În momentul în care este mântuit, fiecare 
credincios este înzestrat cu daruri spirituale. Prin ele, credincioșii se 
împlinesc spiritual și devin instrumente ale slujirii Domnului Isus Hristos. 
Ca urmare, ne dedicăm cu toată dăruirea pentru a-i ajuta pe credincioși 
să-și descopere, dezvolte și demonstreze darurile. De asemenea, credem cu 
tărie în organizarea bisericii bazată pe darurile spirituale.

Referințe biblice: Romani 1112; I Corinteni 12; Efeseni 4:11-16; I 
Petru 4

6. Slujrea este reflectarea dragostei noastre față de Dumnezeu și, ca 
atare, ea trebuie să se caracterizeze prin înaltă calitate. Referințe biblice: 
Romani 12:2; I Corinteni 12:31; Filipeni 1:9-10, 4:8-9; Coloseni 1:10-12; 
II Timotei 2:15, 21

7. Un caracter creștin, o atitudine creștină, dragostea și integritatea 
sunt valorile supreme și decisive în viața creștinului. Referințe biblice: 
Proverbe 10:9, 11:3; I Corinteni 10:31; 13:13; Filipeni 1:9-11; 2:5-11, 15, 
4:8; Coloseni 3:12, II Timotei 2:21

8. Viețile schimbate sunt „treaba noastră.” Însușirea adevărurilor 
Bibliei de către credincioși are ca urmare schimbarea vieții lor. Pentru 
ca viața unui om să se schimbe, este necesară studierea Bibliei, slujirea 
îîn har și părtășia între credincioși. Se cere să ne întrebăm mereu: „Cum 
merge treaba?”

Referințe biblice: Romani 12:1-2; II Corinteni 5:17; Efeseni 2:1-10; I 
Petru 1:16



206

9. A-i ajuta pe oameni să-și perfecționeze relația cu Dumnezeu este o 
necesitate mult mai mare decât confruntarea acțiunilor lor. Ținta noastră 
este aceea de a provoca o schimbare din interior înspre exterior, și nu 
invers. Oamenii a căror viață s-a schimbat aduc cele mai eficace schimbări 
în societate.

Referințe biblice: Luca 19:1-9; Ioan 8:1-11, 12:1-11
10. Prioritatea bisericii de a-și înzestra membrii pentru slujire este 

realizată prin propovăduirea exegetică și predarea învățăturilor Bibliei. 
Prin „exegetic” se înțelege luarea principiilor, a perceptelor și 

adevărurilor în care credem direct din Cuvântul lui Dumnezeu.
Propovăduirea Cuvântului lui Dumnezeu, pe care ne bazăm credința, 

este cea mai bună cale de a-i câștiga pe cei pierduți pentru Hristos și de a-i 
învăța și instrui pe cei mântuiți.

Accentul nostru cade pe Biblie, ea fiind instrumentul utilizat de 
Dumnezeu pentru a ne dezvolta credința și a ne echipa pentru slujire.

Referințe biblice: Marcu 7:1-23; Romani 10:17; I Corinteni 1:21; 
Efeseni 4:11-16; I Timotei 1:3, 4:11; II Timotei 3:16-17

Ca urmare a acestor angajamente, vom organiza, structura, predica, 
învăța, cânta, bugeta, planifica, evalua și forma conform scopului pe care 
Dumnezeu l-a relevat în Biblie. Prin aceasta, viețile noastre Îl vor glorifica 
pe Dumnezeu (Romani 11:36).

DECLARAȚIA PLURALITĂȚII ÎN CONDUCERE
„Luați seama dar la voi înșivă și la toată turma peste care v-a pus 

Duhul Sfânt episcopi, ca să păstoriți Biserica Domnului, pe care a 
câștigat-o cu însuși sângele Său” (Fapte 20:28)

„Te-am lăsat în Creta, ca să pui în rânduială ce mai rămâne de rânduit, 
și să așezi presbiteri în fiecare cetate, după cum ți-am poruncit” (Tit 1:5).

Noul Testament ne învață cu claritate despre necesitatea conducerii 
bisericii de către o pluralitate de bărbați duhovnicești. Sarcinile lor se 
împart în patru categorii. Întâi, acești bărbați au toată responsabilitatea și 
autoritatea de a conduce cu iscusință și dragoste turma. Apoi, ei au datoria 
de a hrăni turma, predând clar și cu acuratețe Cuvântul lui Dumnezeu. În 
al treilea rând, ei sunt chemați să se îngrijească de turmă. Această purtare 
de grijă este demonstrată prin atitudini de dragoste, prin interes, rugăciune, 
slujire și prin administrarea iscusită a resurselor bisericii. În cele din urmă, 
ei trebuie să protejeze turma de influențe și credințe dăunătoare.

Acești conducători sunt cunoscuți sub trei titluri, fiecare dintre 
ele revelând un aspect separat al funcției lor.  Toate aceste titluri sunt 
prezentate în I Petru 5:1-2: „Sfătuiesc pe presbiterii dintre voi, eu, care 
sunt un presbiter ca și ei, un martor al patimilor lui Hristos, și părtaș al 



207

slavei care va fi descoperită: Păstoriți turma lui Dumnezeu, care este sub 
paza voastră, nu de silă, ci de bună voie, după voia lui Dumnezeu; nu 
pentru un câștig mârșav, ci cu lepădare de sine.”

Întâi de toate, ei sunt numiți „presbiteri.” Un presbiter (din grecescul 
„presbuteros”) este un conducător duhovnicesc, a cărui înțelepciune și 
maturitate sunt respectate de oamenii lui Dumnezeu.  Apoi, ei sunt bărbați 
care supraveghează. Cu alte cuvinte, ei sunt „supraveghetori” (grecește 
„episkapos”).  Un supraveghetor este o persoană care administrează 
cu înțelepciune resursele și protejează oamenii. În final, ei sunt numiți 
„păstori” (din grecescul „poiman”). Acest termen se referă la faptul că ei 
au sarcina de a se îngriji și de a conduce turma.

Este important de remarcat că, în cadrul modelului de organizare a 
bisericii prezentat în  Noul Testament, autoritatea de conducere nu este 
atribuită doar unei singure persoane, păstorul, și nici nu este atribuită de 
către membrii bisericii. În schimb, Biblia afirmă că autoritatea conducerii 
este exercitată de către o pluralitate de conducători, care sunt numiți de 
către biserică și care sunt responsabili în fața lui Dumnezeu. Biblia ne 
mai învață că, atunci când presbiterii sunt susținuți de către biserică, atât 
biserica, cât și creștinii, în particular, vor  progresa spiritual (Evrei 13:17; I 
Tesaloniceni 5:12-13; I Petru 5:1-5; Fapte 20:28). Acești presbiteri nu vor 
forma o clasă separată „de clerici” între credincioși. Din contră, presbiterii, 
care săvârșesc anumite lucrări în biserică, sunt frați cu ceilalți credincioși 
și, împreună cu ei, caută să împlinească voia lui Dumnezeu (Fapte 14:23; 
Tit 1:5; II Corinteni 8:19).     

DECLARAȚIE DE AFILIERE
Biblia ne învață ca bisericile locale să urmărească benevol părtășia 

cu alte biserici sănătoase din punct de vedere doctrinar. Această asociere 
are menirea de a asigura ajutor și încurajare reciprocă în lucrarea după 
călăuzirea Domnului. Această asociere este voluntară și nu implică 
renunțarea la libertatea bisericii individuale sau la dependența ei de 
Dumnezeu.

Biserica Baptistă Betel a ales să se afilieze la North American Baptist 
Association. Vom continua să rămânem afiliați, bazat pe credința că 
aceasta este voia lui Dumnezeu. Baza acestei afilieri este faptul că 
North American Association promovează părtășia bisericilor autonome 
și sănătoase din punct de vedere biblic, care au decis să colaboreze în 
vederea înaintării Împărăției lui Dumnezeu. Afilierea este menținută prin 
contribuții benevole la proiecte de misiune locale, de stat, naționale sau 
în străinătate. Susținerea ei mai este realizată și prin participarea, prin 
reprezentanți, la convențiile anuale în vederea votărilor asupra pozițiilor 
doctrinare, etice și de procedură. Membrii Bisericii Betel  pot participa 



208

personal în lucrările de evanghelizare, educare și de misiune ale North 
American Baptist Association.

De-alungul anilor, Biserica Betel s-a afiliat și cu alte asociații creștine. 
Toate afilierile vor fi cu biserici și organizații sănătoase din punct de 
vedere doctrinar și practic.

DECLARAȚIA DE MEMBRALITATE
Definirea membralității. Membrii bisericii se angajează să funcționeze 

activ în cadrul trupului local al lui Hristos, și să nu se considere afiliați ai 
unei organizații (Romani 12:3-21; I Corinteni 12).

Responsabilitățile membrilor 
a. Sfințire personală: Să răspândească în BISERICĂ un suflu de 

umilință și să ducă o viață marcată de Duhul Sfânt. Relația noastră cu 
Domnul este sursa a tot ceea ce putem să ne oferim unii altora. Este 
imposibil să-i ajutăm pe alții să-și îmbunătățească relația cu Dumnezeu, 
sau cu cei din jur, fără ca Dumnezeu să lucreze în noi (Ioan 15:5).

b. Relația cu ceilalți credincioși: Să urmărească relații duhovnicești în 
cadrul BISERICII. Biblia ne învață că biserica este Trupul lui Hristos în 
lume. Noi suntem mădulare, membri ai acestui Trup. Se impune ca fiecare 
mădular al acestui Trup să urmărească relații sănătoase, arătând respect și 
grijă față de celelalte mădulare ale Trupului (Romani 12; I Corinteni 12; II 
Corinteni 1:12).

c. Investiția vieții: Să urmărească slujirea altora mai mult decât să fie 
slujit. Trăim într-o societate care încurajează egocentrismul. Ca și oameni 
ai lui Dumnezeu, suntem chemați să dăruim timpul nostru, talentele, 
darurile spirituale și resursele financiare în slujba altora (Marcu 10:35-45; 
Ioan 13:12-15; I Corinteni 12; Romani 12:3-12; II Corinteni 4:5).

Privilegiile membrilor
a. Luarea deciziilor. Membrii iau decizii și le confirmă pe cele ale 

BISERICII.
b. Deținerea de funcții. Fiecare membru are dreptul să candideze 

pentru funcții în BISERICĂ, dacă se califică din punct de vedere biblic 
(Fapte 6:1-7; Efeseni 4:11; I Timotei 3).

c. Profitul de pe urma proprietăților BISERICII. Membrii BISERICII  
nu  au drepturi de proprietate asupra bunurilor BISERICII. La teminarea 
statului de membru, ei nu sunt îndreptățiți asupra nici unui profit de pe 
urma bunurilor BISERICII. 

Disciplina membrilor



209

Scopul. Scopul păstrării disciplinei în biserică este acela de a-L 
glorifica pe Dumnezeu prin  

(1) menținerea curăției în biserică (I Corinteni 5:6)
(2) protecția credincioșilor prin impiedicarea pătrunderii păcatului (I 

Timotei 5:20)
(3) promovarea bunăstării spirituale a credinciosului căzut în păcat, 

prin readucerea sa la o conduită conform standardelor biblice (Galateni 
6:1).

ADUNĂRI GENERALE   
Adunarea generală anuală. BISERICA va organiza o adunare generală 

în  termen de patruzecișicinci (45) de zile de la încheierea anului fiscal, 
în locașul de închinăciune al bisericii din Anaheim, California. În cadrul 
ședinței, Consiliul va prezenta în detaliu activitățile din anul precedent ale 
BISERICII. Se vor discuta problemele, evenimentele și activitățile anului 
următor. Membrii BISERICII vor avea ocazia de a discuta probleme 
importante în cadrul adunării generale. 

 Pastorul sau unul din membrii Consiliului va conduce această 
„întrunire de familie” și va da explicații, răspunsuri, vor expune puncte 
de vedere în funcție de situație. Consiliul se va consulta, va cere păreri 
și călăuzire de la membrii BISERICII, analizând cu atenție opiniile și 
dorințele lor. (Vezi Articolul. III, Secțiunea 7 cu privire la drepturile de 
decizie și confirmare ale membrilor BISERICII.) 

Cvorum.  Numărul minim necesar pentru luarea deciziilor în cadrul 
adunării generale ale BISERICII va fi o majoritate simplă a „membrilor 
activi ai BISERICII.” În caz contrar, adunarea va fi amânată pentru 
săptămâna următoare, când o treime din totalul membrilor va fi considerată 
suficientă. 

PROBLEME DE INTERES PENTRU BISERICĂ.  Consiliul va 
garanta dreptul de  confirmare din partea BISERICII privind:

a. Alegerea, mustrarea sau demiterea Pastorului;     
b. Alegerea, mustrarea sau demiterea diaconilor și a presbiterilor;
c. Alegerea echipei pastorale;
d. Clădire și anexe – decizii majore privind proprietățile BISERICII; 
e. Bugetul financiar al BISERICII;
f. Amendamentele anexelor Constituției (Articolul XIV, Secțiunea 1);
g. Alte probleme asupra cărora Consiliul consideră că trebuie să se 

consulte cu membrii BISERICII.



210

DECLARAȚIA DE CONDUCERE 

PRESBITERI
Scop general. BISERICA urmărește să se conformeze Noului 

Testament, dedicându-se învățăturilor biblice. Nici o altă autoritate 
sau tradiție nu va controla mijloacele, credința sau structura Bisericii 
Domnului Isus Hristos. Structura administrativă și pastorală a unei 
biserici bazată pe Noul Testament se va folosi de o conducere colectivă. 
BISERICA va urmări exemplul biblic.

Pentru a ajunge la nivelul modelului din Noul Testament, BISERICA 
are nevoie de bărbați calificați pentru a sluji în Consiliu. Acești bărbați 
trebuie să întrunească anumite calități morale și spirituale, înainte de 
a începe lucrarea de slujire (I Timotei 3:1-7). Ei trebuie să fie instalați 
în funcții în mod public (I Timotei 5:22; Fapte 14:23). Ei trebuie să fie 
motivați și împuterniciți de Duhul Sfânt în cadrul slujirii lor (Fapte 20:28). 
După ce au fost analizați, examinați și numiți, conform Secțiunii 4, frații 
confirmați de către BISERICĂ să slujească în calitate de presbiteri vor 
forma „Consiliul Presbiterilor.”

Pentru ca să-și poată desfășura slujirea cu eficacitate, Consiliul 
are nevoie de  rugăciuni, sprijin (I Tim5:17-18) și acordul membrilor 
BISERICII (Evrei 13:17). BISERICA este chemată să acorde toată cinstea 
Consiliului și să-l apere împotriva acuzațiilor false ( I Timotei 5:19).

În final, dacă unul dintre presbiteri cade în păcat, și persistă în păcat, 
acesta trebuie mustrat în mod public (I Timotei 5:20).

Responsabilități. Consiliul trebuie să;
a. hrănească turma (I Timotei 3:2, 5:17; I Tesaloniceni 5:12; Tit 1:9), 
b. asigure conducerea turmei (Fapte 20:28; I Tesaloniceni 5:12; Evrei 

13:17),
•	 în probleme practice (Fapte 6:1-6, 11:29-30)
•	 în probleme doctrinare (Fpate 15, 16:4), și
•	 în probleme de disciplină și de caracter (Evrei 13:17);
c. se îngrijească cu dragoste de turmă (Iacov 5:14-15; Fapte 20:35; 

Evrei 13:17); și 
d. să apere turma (I Petru 5:2-3; Fapte 20:28).
Condiții de calificare. Fiecare presbiter trebuie să aibă o chemare 

de la Dumnezeu pentru această funcție. Condițiile de calificare ale unui 
presbiter sunt descrise în I Timotei 3:1-7 și Tit 1:6-9. El trebuie să fie:

a. fără prihană, ca un vrednic econom al lui Dumnezeu; fără reproș (I 
Timotei 3:2; Tit 1:6-7);

b. bărbatul unei singure neveste (I Timotei 3:2; Tit 1:6);



211

c. cumpătat, prevăzător (I Timotei 3:2);
d. înțelept, precaut (I Timotei 3:2; Tit 1:8);
e. vrednic de cinste, bun gospodar ( I Timotei 3:2);
f. primitor de oaspeți (I Timotei 3:2; Tit 1:8);
g. în stare să-i învețe pe alții; să se țină de Cuvântul adevărat și să 

înfrunte potrivnicii ( I Timotei 3:2; Tit 1:9);
h. să nu fie bețiv (I Timotei 3:3; Tit 1:7);
i. ponderat (I Timotei 3:3; Tit 1:7);
j. plin de răbdare, cu stăpânire de sine, blând, îngăduitor (I Timotei 

3:3);
k. negâlcevitor, necertăreț, cu stăpânire de sine (I Timotei 3:3; Tit 1:7);
l. mulțumitor, nu iubitor de bani, nici lacom de câștig mârșav (I 

Timotei 3:3; Tit 1:7);
m. un bun conducător în familie, cu copii credincioși și supuși lui 

Dumnezeu (I Tim. 3:4);
n. neconvertit de curând (I Timotei 3:6);
o. cu o bună mărturie din partea celor din afara bisericii (I Timotei 

3:7);
p. nu încăpățânat (Tit 1:7);
q. iubitor de bine (Tit 1:8);
r. drept, cinstit (Tit 1:8);
s. sfânt, dedicat (Tit 1:80; și
t. înfrânat (Tit 1:8).
Numărul presbiterilor. În măsura în care Dumnezeu cheamă bărbați ca 

să slujească în funcția de presbiteri, ei vor fi luați în considerare, analizați 
și folosiți în slujire. Numărul presbiterilor nu este determinat; el se 
stabilește în funcție de revelarea planului lui Dumnezeu. Biblia recomandă 
o pluralitate în conducere, care implică mai mult de un singur conducător.

Autoritate și responsabilități. Consiliul va avea autoritatea și 
responsabilitatea supravegherii activităților spirituale și administrative 
ale BISERICII, dacă Constituția nu prevede altfel.  Consiliul poate să 
împuternicească această autoritate. Pastorul va avea o poziție specială în 
Consiliu.

Presbiterii au responsabilitatea de a susține și încuraja în întregime 
Pastorul, atât în public, cât și în particular. Presbiterii vor sfătui și susține 
Pastorul, considerându-l responsabil de slujirea și administrarea bisericii.

Presbiterii vor sluji, fiecare în parte, într-o echipă, contribuind la 
succesul slujirii în biserică. Pastorul și Consiliul vor numi fiecare presbiter 
într-un anumit sector de lucru, pentru care a fost înzestrat de Dumnezeu.



212

În concluzie, Consiliul este păstorul „turmei” lui Dumnezeu (I Petru 
5:1-5). Atât BISERICA, cât și Consiliul recunosc că este un singur Domn 
și Învățător în biserica lui Dumnezeu, Domnul Isus Hristos. Toți ceilalți 
sunt slujitorii Lui (Filipeni 2:5-11).

Instruire și educație. Poziția de presbiter nu impune condiții speciale 
de instruire sau educație. Presbiter devine cel care este chemat și pregătit 
de Dumnezeu. 

Adunări și organizare. Consiliul va stabili reguli și proceduri scrise 
pentru desfășurarea activităților. Toate ședințele vor avea procese verbale 
scrise, care vor rămâne permanent în evidențele Consiliului.

Administratori. Membrii Consiliului vor funcționa ca și administratori 
ai  BISERICII. Ei administrează proprietatea BISERICII, atât mobiliară 
cât și personală, ca și oameni de încredere. Ei vor reprezenta BISERICA 
în toate problemele legale. La nevoie, și alți membri ai BISERICII pot fi 
numiți de către Consiliu ca și administratori.

PĂSTORUL
Alegerea. În cazul în care BISERICA funcționează fără păstor, 

Consiliul are sarcina de a căuta un păstor după voia Domnului. Atunci 
când în unanimitate sunt de acord asupra călăuzirii lui Dumnezeu în ceea 
ce privește un candidat, vor căuta confirmarea membrilor BISERICII într-o 
adunare specială (Articolul III, Secțiunea 2).

Pentru a alege un păstor (Efeseni 4:11) este necesar votul a cel puțin 
trei pătrimi (75%) din majoritatea membrilor activi.

Termenii slujirii. Păstorul va rămâne în funcție pe o perioadă de timp 
nedefinită, cu următoarea rezervă: dacă membrii Consiliului sunt în 
unanimitate ( exclusiv Pastorul) în ceea ce privește înlăturarea păstorului 
din funcție, ei au autoritatea de a demite păstorul, având confirmarea 
majorității de vot a BISERICII, într-o adunare extraordinară (Articolul III, 
Secțiunea 2). Consiliul va stabili compensarea financiară de plecare de pe 
post. Păstorul va da BISERICII un preaviz, cu privire la demisia sa, după 
informarea Consiliului.

Îndatoriri. Pe lângă datoria sa de păstorire,  ca și presbiter, principala 
responsabilitate a Pastorului este aceea de a sluji prin propovăduirea 
Cuvântului și prin rugăciune. El este responsabil de călăuzirea strategică 
și viziunea trupului BISERICII. Chemarea sa este aceea de a ajuta 
credincioșii să se maturizeze în credință, prin prezentarea profunzimii 
adevărurilor biblice cu acuratețe, dotându-i pentru a fi adevărați „slujitori” 
ai trupului. Pastorul are nevoie să-și organizeze timpul astfel, încât 
prioritatea principală să fie slujirea prin Cuvânt și călăuzirea turmei, 
concentrându-se mai întâi asupra acestor îndatoriri (Efeseni 4:11-12).



213

Ca și păstori ai turmei, presbiterii au responsabilitatea să numească alți 
conducători, cu daruri spirituale, pentru a lucra în domenii pe care Pastorul 
nu le poate acoperi.

DECLARAȚIA DE SUSȚINERE A PRESBITERILOR
Presbiterii care slujesc împreună în Consiliu vor fi susținuți și 

considerați nevinovați de acțiunile pe care le desfășoară în acord cu 
scopul și viziunea BISERICII. BISERICA va fi responsabilă, în primul 
rând, pentru obligațiile care decurg din aceste acțiuni, pe care Consiliul le 
intreprinde sau nu. BISERICA va suporta cheltuielile, în limite rezonabile, 
pentru a soluționa litigiile care ar putea inerveni în timp ce Consiliul își 
îndeplinește îndatoririle și responsabilitățile. La alegerea Consiliului, 
aceeași susținere va fi extinsă asupra tuturor persoanelor care acționează 
conform îndatoririlor și responsabilităților în beneficiul BISERICII.    

PERSONALUL ANGAJAT
Consiliul, sau cei numiți de ei, vor alege, supraveghea și evalua tot 

personalul angajat.

DIACONI
Scop general. Diaconii sunt slujitorii bisericii. Scopul lor este acela 

de a-i elibera pe presbiteri de multitudinea îndatoririlor în slujirea turmei. 
Atenția prioritară a diaconilor este aceea de a se îngriji de bunăstarea fizică 
a turmei. Diaconii au onoarea de a modela, pentru biserica locală și pentru 
cei pierduți, compasiune, bunătate, milă și dragoste. În timp ce biserica 
se îngrijește de nevoile oamenilor, lumea este expusă vizibil la dragostea 
lui Hristos și, ca urmare, oamenii vor fi atrași către Mântuitor. Diaconii 
trebuie să fie un exemplu de dedicare, unitate și  armonie în slujba lor.

Îndatoriri și responsabilități. Diaconii vor administra cu grijă și 
eficacitate activitățile caritabile ale bisericii. Ei sunt cei care colectează 
fonduri, cei care oferă alinare și agenți ai milei. Ei îi ajută pe săraci, pe 
cei fără servici, pe cei bolnavi, văduve, bătrâni, cei fără cămine, pe cei 
în spitale și handicapați. Ei alină, protejează și încurajează oamenii, 
ajutându-i să aibă cele trebuincioase. Chiar dacă de cele mai multe ori se 
ocupă și de satisfacerea nevoilor spirituale ale celor pe care îi slujesc, ei 
slujesc cu prioritate nevoilor fizice. Îndatoririle specifice includ, dar nu se 
limitează la:

a. Slujirea celor în nevoie, demonstrând dragostea lui Hristos. Atenție 
specială trebuie acordată văduvelor și văduvilor, celor în mari nevoi și 
bătrânilor. Colectarea și administrarea fondurilor benevole sunt incluse.

b. Asistă Consiliul în vederea pregătirii Cinei Domnului pentru 
membrii bisericii.          



214

c. Alte sarcini și responsabilități stabilite de către diaconi și/sau 
Consiliu.

Condiții de calificare. Diaconii trebuie să fie buni credincioși în 
BISERICĂ și să corespundă condițiilor stabilite în I Timotei 3:8-10, 12-
13. Aceste condiții de calificare sunt prezentate mai jos:

a. demnitate (I Timotei 3:8),
b. nu cu două fețe (I Timotei 3:8),
c. nu băutor de mult vin (I Timotei 3:8),
d. nu doritor de câștig mârșav (I Timotei 3:8),
e. să păstreze taina credinței într-un cuget curat (I Timotei 3:9),
f. cercetați (I Timotei 3:10),
g. fără prihană (I Timotei 3:10),
h. bărbatul unei singure neveste (I Timotei 3:12),
i. să știe să-și cârmuiască bine copiii și casele lor (I Timotei 3:12).
Adunări și organizare. Diaconii trebuie să se întâlneasă pentru 

rugăciune, discutarea îndeplinirii îndatoririlor și a responsabilităților pe 
care le au. Frecvența adunărilor va fi stabilită de către diaconi. Diaconii 
vor pregăti reguli și proceduri scrise pe care le vor preda Consiliului în 
vederea colaborării. Acestea vor fi prezentate în fața Consiliului în decurs 
de un an de la adoptarea acestei Constituții.

DOCUMENTE ȘI RAPOARTE
Documente. BISERICA va ține o evidență corectă și legală a tuturor 

documentelor și a actelor contabile cu privire la activitate și proprietăți. 
Toate aceste documente vor fi păstrate la sediul bisericii din Anaheim, 
California. Documentele și actele vor fi verificate de către Consiliu. Locul 
unde activează BISERICA poate fi schimbat periodic, după cum stabilește 
Consiliul.

Inspectarea documentelor și a actelor contabile. Fiecare membru 
are dreptul absolut, în orice timp potrivit, să inspecteze toate evidențele 
contabile, rapoartele, documentele de orice fel (cu excepția celor privind 
personalul și contribuția) și proprietățile fizice ale BISERICII. Consiliul 
poate restrânge și limita, din motive de menținere a unei bune ordini, 
numărul de inspecții sau să stabilească un cadru ordonat în care acestea 
să se desfășoare. Nici într-un caz nu va fi refuzată o inspecție rezonabilă a 
documentelor și a rapoartelor vreunui membru.

DECLARAȚIE DE DIZOLVARE
La dizolvarea BISERICII, Consiliul va distribui bunurile unei alte 

Biserici sau Asociații creștine baptiste.    



215



216



217



218

Contents Biserica locala
Recomandare 	 3
CUPRINSUL CĂRȚII 	 5
Introducere 	 7
BISERICA LUI HRISTOS 	 11
1. Însemnătatea Bisericii locale 	 11
2. Să ne definim termenii și... poziția 	 13
3. Biserica Universală - Biserica Locală 	 14
4. Biserica locală în vremea apostolică 	 17
5. Lecții ale trecutului 	 20
ÎNVĂȚĂTURA APOSTOLILOR 	 23
1. Importanța și rolul apostolilor 	 23
 2. Sistemul de învățătură al apostolilor 	 26
3. Biserica Locală și asemănările ei 	 29
4. Biserica Locală și revelația divină 	29
5. Biserica locală și Impărăția lui Dumnezeu 	 30
6. Biserica locală și tainele Împărăției 	 31
SFINȚIREA CREDINCIOȘILOR 	 33
1. Biserica locală și desăvârșirea sfinților 	 33
3. Încercarea credinței - metodă de creștere spirituală. 	 38
Exersarea darurilor 	 47
Biserica locală, darurile și roada Duhului 	 47
1 Despre „DARURILE DUHULUI“. 	 48
2. De ce trebuie să ne identificăm darurile duhovnicești? 	 50
3. Cum să ne identificăm darurile date de Duhul Sfânt? 	50
4. Greșeli care trebuiesc evitate în problema darurilor Duhului. 	 51
Roada Duhului Sfânt 	 53
1. Despre „Roada Duhului Sfânt“ 	 53
2. Care este scopul rodirii Duhului Sfînt în viața noastră? 	 54
3. Care este partea noastră ? 	 56
4. Despre paradoxul creșterii spirituale 	 57
5. Problema maturității duhovnicești 	 59
Importanța formării cîrmuitorilor spirituali ai Bisericii 	 65
1. Ordinea lucrării lui  Hristos în Biserică 	 65
 2. O critică constructivă și necesară 	 71
3. Instalarea presbiterilor 	73
4. Principiul pluralității liderilor 	 73
5. Selectarea presbiterilor 	77
6. Diversitatea presbiterilor 	 77
7. Poziția presbiterilor 	 77



219

8. Pericolul dictaturii presbiterilor 	 79
9. Principiul unanimității. 	 80
10. Purtătorul de cuvînt 	 80
11. Pași practici în formarea cârmuitorilor spirituali 	 83
Trecem acum la partea practică a procesului de formare a presbiterilor 

Bisericii. În 1 Timotei 3:1, apostolul Pavel face o afirmație care a fost mult timp și 
în multe locuri un prilej de tulburare: 	 83

12. Procesul de identificare și formare a presbiterilor 	 87
13. Caracterul presbiterilor 	 88
14. Ordinarea presbiterilor 	 91
15. Disciplinarea unor presbiteri. 	 93
16. Diaconii Bisericii 	 94
Casieria Bisericii 	 99
1. Două principii fundamentale 	 100
2. Sentimentul dublei proprietăți. 	 100
3. Sentimentul responsabilității familiale. 	 101
4. Scopurile strîngerii de ajutoare. 	 104
5. Timpul strîngerii de ajutoare 	 106
6. Cine trebuie să dea? 	 107
7. Cît trebuie să dăm? 	 107
8. De ce trebuie să dăm? 	 107
Anexe și structuri eclesiale 	 109
1. Despre ce este vorba în epistolele „pastorale“? 	 111
O așezare premeditată și sugestivă 	 113
Exemple de biserici locale  	 115
Prietenia creștină 	 126
Politețea creștină 	 127
Providența divină 	 128
Egalitatea creștină 	 129
Responsabilitatea personală creștină 	 129
Încrederea creștină 	 129
Colegialitatea creștină 	 130
Autoritate spirituală 	 130
Sacru sau sacramental 	 131
Rostul Adunărilor Generale 	 136
4. Problema suferințelor lucrătorilor 	 143
Identificarea cu Hristos, fratele nostru mai mare 	 145
Identificarea cu suferințele lui Hristos pentru Biserică 	 148
5. Principii versus Porunci 	 155
6. Vîrste spirituale în Biserică 	 159



220

7. Cauzele lipsei de vitalitate spirituală 	 167
8. Muzica „bisericească“ 	 177
Originea notelor muzicale 	 178
O scurtă incursiune istorica 	 179
9. Constituții și structuri Bisericești 	189
Ce este o Constitutie a Bisericii? 	 189
Cite tipuri de Constitutii bisericesti exista? 	 190
 Structuri in bisericile baptiste romane din diaspora 	 200
10. Constituția Bisericii Baptiste „Bethel” din Anaheim, California 	

203
DECLARAȚIE DE VIZIUNE 	 203
DECLARAȚIE DE SCOP 	 203
DECLARAȚIA PRINCIPIILOR DE SLUJIRE 	204
DECLARAȚIA PLURALITĂȚII ÎN CONDUCERE 	 206
DECLARAȚIE DE AFILIERE 	 207
DECLARAȚIA DE MEMBRALITATE 	 208
ADUNĂRI GENERALE    	 209
DECLARAȚIA DE CONDUCERE  	210
DOCUMENTE ȘI RAPOARTE 	 214
DECLARAȚIE DE DIZOLVARE 	 214



221



222



223


