Strategia lui Dumnezeu

in Biserica locala







Recomandare

Mi-a cerut cineva o copie a primei carti tiparite de noi In America:
»Strategia lui Dumnezeu in biserica locala®“. Nu o mai am. M-am apucat
insa sa recuperez fragmentele pe care le am si sa le completez cu cate
ceva din ceea ce am scris in cartea ,,Chemare la ucenicie®, studii in
epistolele pastorale. A iesit ceva stufos si petecit. In multe locuri scrisa
fara diacritice. Nu-i bai! O vom mai corecta pe parcurs. Oricum nu avem
nevoie de o carte cu pretentia de ,,manual biblic universal“. O retiparesc
doar ca pe o baza de informatii, o deschidere de discutii si o0 documentare
decenta. Treceti repede peste ceea ce stiti si deja faceti, oprindu-va doar
asupra noutatilor vechi care v-ar ptea ajuta sa reparati sau sa ajustati
anumite aspecte ale lucrarii voastre.

Ca Intotdeauna, ma bazez pe bunavoianta voastra si pe iluminarea
individuala oferita de Duhul Sfant, calauza noastra contemporana. Cititi-o
pe sarite sau ,,pe repede inainte®, cum se spune astazi. Preluati-o in
computerul vostru si pastrati-o pentru referinte viitoare. Dati-o si altora,
destul se seriosi si maturi ca sa fie preocupati cu astfel de probleme.






CUPRINSUL CARTII

Introducere

B. - Biserica lui Hristos
1. Insemnitatea Bisericii locale
2. Sd ne definim termenii si... pozitia
3. Biserica Universala - Biserica Locala
4. Biserica locald in vremea apostolica

5. Lectii ale trecutului

I. - invititura apostolilor
1. Importanta si rolul apostolilor
2. Sistemul de invétaturd al apostolilor
3. Biserica Locala si asemandrile ei
4. Biserica Locala si revelatia divind
5. Biserica locald si Imparatia lui Dumnezeu

6. Biserica locala si tainele Imparitiei

S. - Sfintirea credinciosilor
1. Biserica locald si desavarsirea sfintilor
2. Metode pentru desavarsirea sfintilor

3. Incercarea credintei - metodi de crestere spirituali.

E. - Exersarea darurilor
1. Despre darurile Duhului
2. De ce trebuie sé ne identificim darurile?
3. Cum sa ne identificim darurile duhovnicesti?

4. Greseli care trebuiesc evitate

R. - Roada Duhului
1. Despre roada Duhului Sfant
2. Care este scopul rodirii Duhului Sfant
3. Care este partea noastrd in toate acestea?
4. Despre paradoxul cresterii spirituale

5. Problema maturitatii duhovnicesti

11
13
14
17
20

23
26
29
29
30
31

33
36
38

48
50
50
51

53
54
56
57
59



L. - Instruirea liderilor .

1. Ordinea lucririi lui Hristos in Biserica 65
2. O criticd constructiva si necesara 71
3. Instalarea presbiterilor 73
4. Principiul pluralitétii liderilor 73
5. Selectarea presbiterilor 77
6. Diversitatea presbiterilor 77
7. Pozitia presbiterilor 77
8. Pericolul dictaturii presbiterilor 79
9. Principiul unanimitatii. 80
10. Purtatorul de cuvint 80
11. Pasi practici in formarea carmuitorilor spirituali 83
12. Procesul de identificare si formare a presbiterilor 87
13. Caracterul presbiterilor 88
14. Ordinarea presbiterilor 91
15. Disciplinarea unor presbiteri. 93
16. Diaconii Bisericii 94

C. - Caseria bisericii locale

1. Doua principii fundamentale 100
2. Sentimentul dublei proprietati. 100
3. Sentimentul responsabilitétii familiale. 101
4. Scopurile stringerii de ajutoare. 104
5. Timpul stringerii de ajutoare 106
6. Cine trebuie sa dea? 107
7. Cit trebuie sd ddm? 107
8. De ce trebuie sd ddm? 107
A - Anexe
1. Despre ce este vorba in epistolele pastorale? 113
2. Problema unui tipar religios 125
3. Problema autoritatii in Bisericd 133
4. Problema suferintei lucratorilor 143
5. Principii versus Porunci 155
6. Virste spirituale in Biserica 159
7. Cauzele lipsei de vitalitate spirituald 167
8. Muzica ,,bisericeasci“ 177
9. Constitutii si structuri Bisericesti 189

10. Constitutia Bisericii Baptiste ,,Bethel” din Anaheim 203



Introducere

Metoda preferata a lui Dumnezeu sunt oamenii. Noi cautdm metode
mai bune. Dumnezeu vrea oameni mai buni! Fiecare biserica va trebui
mai devreme sau mai tarziu sa se Intrebe daca face ,,spectacole” sau face
,sfinti*!

Réspandirea crestinismului in lume a dus la formarea unor ,,bisericii
locale®, veritabile unitati de lucru si de lupta ale lui Dumnezeu pe pamant.
Cum functioneaza insa aceste biserici locale?

Fiecare unitate organizatorica are un ,,regulament de functionare
413

interna“ propriu. Pentru Biserica lui Hristos, acest regulament este Noul
Testament, cea de a doua sectiune a Bibliei.

Cartea pe care v-o prezentam este un studiu in textul Noului
Testament, dedicat clarificarii ,,strategiei lui Dumnezeu in Biserica locala“.
Dedicam acest studiu tuturor bisericilor romanesti de pretutindeni si-I
recomandam calduros tuturor conducatorilor spirituali care voiesc sa aibe
binecuvantarea Domnului peste lucrarea lor.

Pentru cei ce traiesc in Bisericile evanghelice cartea aceasta este deja
in intarziere. Ne trebuia de mult ca sa fi putut evita multe dintre crizele
dureroase prin care am trecut. Este prea multa energie si strategie fireasca
in lucrarea noastra. Ne trebuie o revenire la izvorul vietii dumnezeiesti, asa
cum este descrisa ea in epistolele Noului Testament. Parasind ,,structura
anchilozata a bisericilor traditionale®, protestantii si-au facut repede alte
structuri organizatorice proprii. Sunt insa insa acestea ,,biblice?

P13

Departe de a oferi o forma ca ,,solutie universald“ pentru toate
problemele de astazi ale Bisericii, cartea aceasta recomanda un studiu

7



personal atent al Bibliei si o revenire la principiile originale ale miscarii
crestine. Cum trebuiesc adaptate aceste principii biblice la realitatea
contemporand imediata, ramane o sarcind a fiecarei Biserici locale in parte
si a conducatorilor ei spirituali.

Mare parte din materialul acestei carti provine din invatatura Bisericii
,»Grace Community Church* din Panorama Citt, California, asa cum este
ea cuprinsa In cartile scrise de pastorul ei invatator: John MacArthur Jr.

Am luat cunostintd cu aceastd Biserica in toamna anului 1983, cand
am fost admis ca student la Institutul Biblic ,,Logos®, care functiona in
cladirile ei. Pe atunci, Biserica ,,Grace™ avea un numar de 45 de pastori-

presbiteri si cam 250 de diaconi care slujeau impreuna o adunare de peste
9.000 de sufiete.

Am aflat mai tarziu ca atunci cand John MacArthur Jr. a preluat
conducerea Biserici, ea nu numara decat 100 de membrii. Noul pastor
a trebuit sa le cam faca singur pe toate, deoarece adunarea era conpusa
din oameni care ,,vizitau® doar serviciile divine. Pentru o vreme, John
a predicat, a vizitat membrii, a incuiat si descuiat cladirea Bisericii,

a maturat pe jos, a curatat la baie, a pus si a adunat scaune. Cu toata
stradania lui Insa, Biserica era departe de ceea ce ar fi trebuit sa fie. John a
refuzat gandul ca s-ar putea sa rdmana toata viata in postura celui chemat
si activeze ca un “one man shos“ (recital de unul singur). In Biblia lui,
Biserica era cu mult mai mult decat asa ceva. Dupa un timp, s-a apucat

sa studieze serios cu adunarea Invatatura crestind despre Biserica locala.
Incet, incet, ,,madularele” au inceput sd-si simta importanta si si-si
indeplineasca misiunea. Eliberat de activitati preluate de alti frati din
adunare, John s-a consacrat si mai mult studiului si rugaciunii. Predicile
lui au atras repede oameni veniti de pretutindeni sa se aseze sub autoritatea
dumnezeiasca a Cuvantului.

Astazi, Biserica intreaga este impartitd pe grupe de studiu si partasie
raspandite pe cartiere si strazi, iar ziua cu cea mai restransa activitate a
Bisericii este ... duminica. In toate celelalte zile, cladirile adunarii sunt
asemenea unui ,,stup® in care toate albinele lucreaza. in diversele sili se
intalnesc grupe de studiu, grupe de partasie, de misiune sau de ... educatie
gospodareasca. Viata Bisericii este centratd in jurul nevoilor membrilor ei
si viata tuturor membrilor ei este desfasurata in jurul scopurilor comune
ale Bisericii. Glasul lui John MacArthur este auzit pe 240 de statii de
radio din America, dar si in Australia, Canada si, mai de curand, Europa.
Departamentul de misiune externd al Bisericii are actiuni care ating cele
mai indepartate colturi ale planetei. Romania a fost una dintre tarile care
s-au aflat continuu in grija acestor oameni minunati.

Patru ani de zile, una din Bisericile romane din Los Angeles s-a aflat
sub calauzirea spirituald a departamentului de misiune interna a Bisericii
,»Qrace®. La intervale regulate, pastori americani ne-au vizitat pentru

8



,leadership training™ (maturizarea liderilor spirituali) si pentru demararea
lucrarii de ,,D.E.“ (evenghelizare prin ucenicie) printre romanii din aceasta
Zona.

Cand m-am apucat pentru prima data sa scriu aceasta carte pentru
romanii de pretutindeni, fr. Simion Cure mi-a spus: ,,Danila, nu fi ca
gdina care cotcodaceste inainte sa facd ou! Apuca-te tu sa pui in practica
in Biserica voastra ce ai vazut la ,,Grace®. Doar stii ca nu tot ce fac
americanii se potriveste si la romani. Mananca tu mai intai din ciorba ta
si numai dupa aia laud-o si la altii“. Pot spune acum tuturor cd am gustat
,,$1 am vazut ce bun este Domnul*. Fireste, am reusi la noi si pentru faptul
cd Dumnezeu m-a asezat alaturi de cei mai minunati frati romani din cati
am cunoscut vreodata. In partasia lor nu a fost de loc greu s ne asezam
sub autoritatea Cuvantului. Astazi, experienta noastrd este Inchieiatd. A
venit timpul sa recomandam tuturor celorlalti romani principiile biblice la
care trebuie sd ne intoarcem 1n detrimentul oricaror alte forme si traditii
confesionale. Nimeni sa nu ne intrebe daca principiile de functionare
expuse in aceasta carte sunt sau nu ,,mai bune* decat altele. Cand este
vorba despre Biserica, principiile trebuie sa ramana ,,mai biblice* sau mai
putin biblice.

Celor ce vor s fie primiti ca membrii in Biserica ,,Grace® li se pun
de obicei doua intrebari hotaratoare: ,,Accepti sd te asezi sub autoritatea
Cuvantului lui Dumnezeu asa cum este exercitata ea de conducatorii
spirituali ai acestei Biserici?* si ,,Esti gata sa te incadrezi imediat intr-una
din activitatile Bisericii ?*

Cred ca nu mai trebuie sd va spun ca aceasta Biserica a ridicat din
numarul membrilor ei suficienti pastori si misionari ca sa poata alcatui
acum o adevaratd asociatie Intinsa pe toatd suprafata Americii. Nu o face
insa, pentru ca cei de la ,,Grace* se feresc de ,,organizatii* si organizari
in care ,,Biserica locald* si autoritatea ei ar putea fi agezata pe planul al
doilea. Desi colaboreaza cu foarte multe Biserici si organizatii crestine,
carora le-a imprumutat mult din elanul si daruirea membrilor ei, ,,Grace®
nu se considera in nici un fel o Biserica ,,de exceptie. La cele doua
conferite anuale oferite tuturor celor ce vor sa vina si sa invete din
experienta lor, fraza care se repetd invariabil la deschiderea si incheierea
conferintelor este: ,,Sa va fereasca Domnul sa imprumutati ,,forma“
noastra de functionare. Noi n-am fost agsa acum un an si probabil cd nu
vom fi la fel in cativa ani de zile. Luati cu voi ,,principiile* Bibliei, asa
cum le-am descoperit si noi, iar apoi aplicati-le dupa cum se vor adapta ele
oamenilor si situatiilor particulare din Bisericile voastre®.

Traind mereu alaturi de exemplul lor, mi-am dat seama ca viata unei
Biserici locale, asemenea vietii fiecarui credincios in parte, este un unicat
duhovnicesc si poate constitui o continua si desavarsita aventura traitd sub
calauzirea lui Hristos, Capul si Mirele nostru !

9



10



BISERICA LUI HRISTOS

1. Insemnatatea Bisericii locale.

2. 8a ne definim termenii si.....pozitia!

3. Biserica Universala si Biserica locala.
4. Biserica locala in vremea apostolica.
5. Unde este astazi Biserica adevarata?

6. Lectii ale trecutului.

1.insemnétatea Bisericii locale

,,Cea mai 1nalta expresie a voiei lui Dumnezeu in dispensatia actuala
este Biserica. Pentru a fi 1n Intregime biblica, orice activitate religioasa
trebuie sa fie integrata si subordonata Bisericii. Trebuie sd spunem foarte
clar si raspicat ca orice slujba adusa Iui Dumnezeu in vremea de acum
trebuie sa izvorasca si sa se desfasoare in cadrul sfant al adunarii copiilor
Iui Dumnezeu. Scoli teologice, societdti de tractate, organizatii misionare,
societati de binefacere, edituri crestine, si orice alte grupari aflate intr-o
forma sau alta de slujire crestind trebuie sa se autoexamineze cu toata
evlavia si cu toata responsabilitatea stiind ca lucrarile lor nu pot avea
nici un fel de semnificatie spirituala atata timp cat ele raman in afara
Bisericilor locale.” (John Mac Arthur jr.)

In terminologia Scripturii, Biserica este: ,,locul unde locuieste
Dumnezeu, prin Duhul® - cel mai important organism aflat In existenta sub
soare. Ea nu este numai una din institutiile umane pozitive din societate,
alaturi de familie, stat, scoli, - ci, dintre toate, ea este cea mai importanta

11



s1 mai coplesitoare in importantd. Biserica locald este un bastion al lui
Dumnezeu intr-o lume ,,care zace in cel rau®, ,,ambasada lui Dumnezeu*
intr-un pamant strain , ,,avanpostul* invaziei Imparatiei luminii Intr-o tara a
intunerecului, o ,,avanpremiera™ a ceea ce va fi si ,,0 taina“ pe care cei din
lume nu o pot intelege. Cei aflati in Biserica sunt singurii ,,extraterestii*
aflati pe planeta noastra, oameni cu o dubla apartenentd, una exterioara la
neamul creat de Dumnezeu prin Adam si o a doua, interioard, la un neam
nou, ,,dintr-o alta creatie (2 Corinteni 5:17) inceputd cu ,,cel de al doilea
Adam®, Isus Hristos (1 Corinteni 15:45-49).

Cinicul batjocoritor ne va intreba repede ,,despre care biserica in
particular vorbim, stiind ca exista multe ,,biserici“ si ,,denominatii®, si
ca din aceasta cauza este aproape imposibil sa stii care este ,,biserica cea
adevarata®, daca, bineanteles, asa ceva existd. Nu trebuie sa ne lasam
tulburati de zambetul ironic afisat de cei ce ne Intampina cu astfel de
obiectii. Batjocoritorii au existat intodeauna, dar ironia lor nua a reusit
niciodatd sa desfinteze realitatea. Biserica lui Hristos exista. Ea nu este
deocamdata ,,desavarsita“ in ochii lumii. Imperfectiunea ei se vede inca
si mai bine pentru credinciosul sincer care se afla in interiorul ei, dar
ceea ce nu stie ,,anteleptul lumii acesteia™ este faptul ca imperfectiunile
bisericii nu-i masoara acesteia ,,inexistenta,ci sunt dovezile uniu proces
de crestere, manifestarile unor ,,neputinte si nevrednicii omenesti* biruite
rand pe rand de ,,harul” lui Dumnezeu si de ,,puterea Celui care lucreaza in
noi ce-I este placut” (Evrei 13:21).

Biserica exista 1n toate locurile in care Duhul Sfant a adunat impreuna
cateva persoane care L-au primit pe Isus Hristos ca Mantuitor, care se
inchind lui Dumnezeu in duh, si se strdduiesc sa se pastreze neantinati
de lume si de poftele firii pAmantesti. S-ar putea ca unele madulare ale
bisericii sa fie pentru o vreme raspandite pe toatd suprafata pamantului,
despartite de distante si de imprejurari, dar in fiecare din aceste madulare
ale trupului salasluieste acelas dor de casa, aceasi tanjire a oilor dupa
staulul comun si dupa partasia pastorului. Dati cea mai mica sansa unor
crestini veritabili si ei se vor strAnge impreunad si vor pune la cale un plan
de intalniri regulate pentru inchindciune comuna, studiu in Cuvant si
rugaciune. Grupuri din acestea, raspandite 1n toata lumea, sunt celulele
trupului lui Hristos. Fiecare adunare locala in parte este in sine o Biserica
adevarata si toate impreund alcatuiesc Biserica cea mare, mireasa care se
pregateste in vederea intrarii in ,,0odaia de nunta“ a ,,Mielului* (Apocalipsa
19:7-8). Prin astfel de grupuri, Duhul Sfant lucreaza in lume si atrage la
mantuire pe cei pierduti. Oricine vorbeste de rau biserica locala, vorbeste
de rau Trupul si Mireasa lui Hristos.

Confruntarea cu Biserica este sortita intodeauna esecului. Hristos
este cel ce o zideste, ,,si portile Locuintei mortilor nu o vor birui® (Matei
16:18).

12



2. $a ne definim termenii $i... pozitia

Vorbind despre Biserica trebuie sa ne ferim de ,,certurile de vorbe*
care se nasc adesea intre cei credinciosi din cauza diferentelor produse de
intelegerea diferitd a unor termeni.

Orice cuvant are in spatele sau o incarcatura de semnificatie aflata
in gandirea celui ce-1 foloseste. De multe ori, vorbitori diferiti folosesc
aceleasi cuvinte, dar nu se pot intelege datorita faptului ca fiecare gandeste
altceva. Din cauza aceasta, la inceputul oricarei discutii este bine sa aibe
loc o lamurire ,,semantica“ (a sensurilor).

In lucrarea care urmeaza, urmatorii termeni vor fi folositi cu
urmatoarele semnificatii:

Biserica Crestina - Un grup anume intre ,,cetele” mantuitilor lui
Dumnezeu destinat sa alcatuiasca un organism distinct In vesnicie printr-
o relatie speciala cu Isus Hristos, cea de a doua persoand a Dumnezeirii:
Isus Mirele - Biserica Mireasa (Trupul lui Hristos). Amintind despre relatia
dintre Hristos si Biserica crestina, apostolul Pavel spunea:

,, .. 81 cei doi vor fi un singur trup. Taina aceasta este mare -
(vorbesc despre Hristos si despre Biserica)“ (Efeseni 5:31-32).

Biserica Universala - Totalitatea credinciosilor salvati prin credinta
in lucrarea mantuitoare a lui Isus Hristos in trecut, prezent si viitor.

Biserica Mondiala - Totalitatea credinciosilor aflati in viata in toata
lumea la 0 anumita data.

Biserica Locala - Un grup de credinciosi adunati intr-un anumit loc
pentru inchinaciune in duh si in adevar.

Realitatea Bisericii Universale nu trebuie sd umbreasca in nici un fel
importanta functionarii Bisericilor locale. De fapt, este greu de conceput
ca cineva poate spera sa faca parte din Biserica universald atata timp cat,
desi are posibilitatea, nu vrea sa faca parte din nici o biserica locald. Cum
ar putea sa aibe cineva partasie cu credinciosii din toate veacurile, in timp
ce refuza partasia crestinilor din imediata lui apropiere?

Exista astazi un curent de Invatatura si de atitudine care priveste de
sus Biserica locala, ca pe ceva compromis si ne-necesar. Acesti invatatori
neinspirati s-au departat de invatatura Bibliei si propovaduiesc numai o
Biserica spirituala fara nici un fel de forma sau organizare omeneasca.
Dupa ei, orice organizare este ceva ,,firesc* si trebuie parasita in vederea
,trairii in Duhul®. Contactele cu Bisericile locale sunt privite ca vizite la
,»fratii mai slabi* aflati inca in robia ,,Anvataturilor incepatoare®.

13



Orice structura este denuntata drept ,,omeneasca“ si orice slujitor al
Bisericii este demascat drept un nou ,,Diotref* care tine sa-si impuna
autoritatea sa, in dauna autoritatii Duhului. De obiceli, in spatele acestor
atitudini exista o mare doza de ,,mandrie spirituala“ combinata cu un
caracter nesupus si incapabil sa suporte disciplinarea partasiei dintr-o
legatura frateasca stransd. Ce este si mai grav insd, este faptul ca in
numele unei superioritati spirituale se intretine critica si dispretul, iar sub
paravanul unei cunoasteri a lucrurilor ,,mai adanci®, se paraseste ascultarea
de mesajul clar al Evangheliilor si al Epistolelor Noului Testament. Textele
care vorbesc despre organizarea din Bisericile locale sunt scoase din
contextul biblic imediat, sunt rastalmacite si alegorizate fortat pentru a
sprijini opiniile celor porniti pe o astfel de ,,talmacire®. Cartea de fata se
doreste a fi si un raspuns dat acestor oameni si sistemului lor de invatatura.

- - - - - - -
.

Ce este la urma urmei Biserica? Exista zeci si zeci de raspunsuri.
Bisericile, asa cum le cunoastem noi astdzi sunt impdrtite pe toatd fata
pamantului, diferite ca forma, Instrdinate ca denumiri oficiale, Invrajbite
intr-un patriotism sectar sau sufocate intr-un ecumenism fara valori
crestine.

Ce spune insa Biblia despre Biserica? Cum este descrisa ea in planul
de functionare alcatuit de ,,arhitectul” si Capul ei dumnezeiesc, Isus
Hristos?

Pentru inceput, sa spunem doar ca in limba greaca pentru biserica este
folosit cuvantul ,,EKKLESIA® si ca sensul acestuia in uzanta timpului era
,colectivitatea celor chemati afara“.

Din aceasta definitie se poate vedea ca Biserica nu poate fi in nici
un caz o cladire in care se tin servicii religioase. Mai degraba, ea este
colectivitatea celor ce s-au adunat in acea cladire pentru inchinéciune.

Apoi, Biserica nu poate fi inteleasa drept o simpla ,,organizatie®.
In limba greaci, pentru a defini viata Bisericii a fost folosit termenul
»IKKOINONIA* care defineste o relatie de partasie, o traire in stari si
scopuri comune.

in Evanghelii., ,,e\\lesia*“ apare de doud ori (in Matei 16:18: -,,pe acesta
piatra voi zidi Biserica Mea“ si in Matei 18:17: -,,Daca nu vrea sa asculte
de ei, spune-l Bisericii*). Din ambele pasaje se vede clar ca Mantuitorul se
referea la o colectivitate de oameni.

Ucenicii au pus 1n practica acest concept, astfel ca putem citi in Fapte
Apostolilor 19:31-32 depre o adunare de oameni (in textul grec: ,,e\\lesia“)
care se framantd din cauza problemelor ivite. Observati din context ca
intre ,,adunare® si locul in care se adunasera (teatru) se face o dinstinctie
categorica.

14



Intre Biserici si lumea inconjuritoare s-au format inca de la inceput
raporturi foarte clare. Crestinii mantuiti au format o -comunitate socialad
distincta si s-au separat de ceilalti oameni. Mesajul crestin a devenit
imediat: -

,Mantuiti-va din mijlocul acestui neam ticalos* (Faptele
Apostolilor 2:40).

Ekklesia este aratata deci a fi colectivitatea celor ,,chemati afara“:

.54 iesim dar afara din tabara la El si sa suferim ocara Lui®
(Evrei 13:13).

Chiar si atunci cand mergeau inca la templu, crestinii stateau separati
de ceilalti:

,Toti stadteau Impreuna n pridvorul lui Solomon, si niciunul
din ceilalti nu cuteza sa se lipeasca de ei“ (Faptele Apostolilor
5:12-13).

Petru ne spune de ce s-a produs aceasta separare intre Biserica si lume:

,,Voi 1nsa sunteti o semintie aleasd, o preotie imparateasca, un
neam sfant, un popor pe care Dumnezeu si l-a castigat ca sa fie al
Lui, ca sa vestiti puterile minunate ale Celui care v-a chemat din

intunerec la lumina Sa miniunata® (1 Petru 2:9).

O data cu aparitia ekklesiei, omenirea a cunoscut o altd impartire in
economia mantuirii divine. Pana atunci fuseserd numai evreii si neamurile.
Cei dintai erau poporul ales al lui Dumnezeu, iar cei din urma erau ,,cei
fara cetatenie n Israel, strdini de Dumnezeu si de legdmintele fagaduintei*
(Efeseni 2:12). Delimitarea era clard si transanta. Prapastia dintre cele
douad tabere era mare si de netrecut. Din pricind ca Israelul L-a refuzat insa
pe Isus Hristos, adevaratul lor Mesia, Dumnezeu a adus in lume o a treia
grupare de oameni, Biserica crestind. Ea este instrumentul de mantuire
pentru vremea actuala.

Aparitia e\\lesiei nu a insemnat insa decat o suspendare temporara a
separdrii dintre evrei si neamuri. Dumnezeu nu a renuntat la poporul ales
si nici la scopul pe care si l-a propus cu acesta. In nici un fel, Biserica
nu trebuie considerata ca un fel de ,,Noul Isracl“. Ea este mai degraba
instrumentul temporar al harului, o ceata distincta intre cetele mantuitilor
Domnului.

Apostolul Pavel ne spune toate acestea si multe altele Intr-un verset
deosebit de bogat din 1 Corinteni 10:32:

,»3a nu fiti pricina de pacatuire nici pentru Iudei, nici pentru
Greci, nici pentru Biserica lui Dumnezeu*.

15



Pentru o vreme, Israclul a cazut intr-o impietrire care-i scoate
temporar din circuitul mantuirii mondiale. In intelepciunea Sa, Dumnezeu
alcatuieste acum un , trup spiritual® de credinciosi, in care sunt inclusi si
iudei si neamuri, si care va fi daruit ca un cadou etern pentru Domnul Isus,
Fiul Sau. In Efeseni 2:14-16 ni se spune cum din doi vrijmasi, iudeii si
Neamurile, Domnul Isus a facut un singur ,,om nou‘ impacand pe cei doi
cu Dumnezeu ,,antr-un singur trup“. Cand se va sfarsi vremea impietririi
lui Israel, harul va fi luat de la Neamuri, si Israelul va reintra in scenariul
pe care i l-a pregatit Dumnezeu inainte de intemeierea lumii. Abia atunci,
mantuirea va avea un caracter mondial, (Isaia 2:2-4) si o0 multime de
neamuri se vor intoarce la Dumnezeu prin Israel:

,»Asa vorbeste Domnul Ostirilor: In zilele acelea, zece oameni
din toate limbile neamurilor vor apuca pe un Iudeu de poala
hainei, si-i vor zice: ,,Vrem sda mergem cu voi; caci am auzit ca
Dumnezeu este cu voi!*“ (Zaharia 8:23).

Vremea bisericii se intinde Intre ziua de Cinzecime (Rusalii) in care
Duhul Sfant s-a pogorat peste credinciosii n Isus Hristos adunati la
rugdciune si ziua Rapirii pe care nu o stie nimeni, dar pe care o asteptam
cu infrigurare. In toati perioada aceasta de timp, Biserica trebuie si
traiasca in lume ca o marturie despre Dumnezeu si ca o chemare adresata
tuturor oamenilor, indiferent de rasa, sex, stare sociala sau cultura. Totusi
noi stim cd nu va exista o biserica mondiala ca un rezultat al convertirii
tuturor oamenilor (Matei 24:14). Din aceasta cauza, ,,Biserica catolica“
(care inseamna tocmai o Bisericd In care trebuiesc inclusi toti oamenii)
este o utopie periculoasa. Convertirea Neamurilor intregi rimane
privilegiul lui Israel. Biserica are o chemare individuala adresata ,,la orice
faptura“ (Marcu 16:15) si ea va reusi sa ,,faca ucenici din toate neamurile
(Matei 28:19) ca o parga a marelui seceris din vremea sfarsitului.

3

Unde este insd astazi Biserica adevarata si de ce sunt peste tot asa
de multe ,,biserici“? Daca avem incredere in cuvintele Domnului Isus,
ajungem la concluzia ca Biserica se afla si astazi pe maini tot atat de bune
ca si acum aproape 2.000 de ani cand ucenicii din Ierusalim puneau lumea
in uimire cu curajul si cu infaptuirile lor.

»Eu voi zidi Biserica Mea“, a spus Domnul, ,,si portile
Locuintei mortilor nu o vor birui* (Matei 16:18).

Soarta adevaratei biserici a lui Hristos nu s-a hotarat niciodata in
Sinoade, Congrese sau Adunari Legislative. Capul nevazut al Bisericii
locuieste in cer, asezat la dreapta maririi lui Dumnezeu. Domnul Isus
Hristos are astdzi ,,toata puterea in cer si pe pamant* (Matei 28:18). Trupul
Sau spiritual, Biserica nu este 1dsata in voia valurilor: ,,Jata cd Eu sunt cu
voi in toate zilele, pana la sfarsitul veacului® (Matei 28:20). Sa umblam
deci sub célauzirea Lui minunata!

16



Biserica adevarata existd si astdzi. Ea isi implineste mereu aceiasi
misiune de a fi ,,Jumina lumii* si ,,sarea pamantului* (Matei 5:13-14).
Nebagata in seama si nesocotitd adesea in calculele mai marilor acestei
lumi, Biserica traieste si Capul ei inca isi mai ,,cunoaste oile pe nume*
(Ioan 10:1-16). Convins de aceasta realitate, apostolul Pavel scria in 2
Timotei 2:19:

,,Totusi temelia tare a lui Dumnezeu sta nezguduitd, avand
pecetea aceasta: Domnul cunoaste pe ceice sunt ai Lui®.

Se spune adesea ca multimea pestrita de biserici de astazi nu arata
progresul bisericii. Dar eu cred ca si in aceasta situatie se vede ceva din
intelepciunea cu care Dumnezeu isi implineste planuriile. Daca Biserica
ar fi una din punct de vedere organizatoric, ea s-ar amesteca foarte repede
in treburile acestei lumi. Experientele trecutului au dovedit cu prisosinta
acest lucru. Dumnezeu nu doreste insa ca Biserica sa alcatuiasca o
imparatie terestrd. Cetatenia noastra trebui s ramana ,,an ceruri®. Destinul
Imparatiei terestre rimane un prerogativ al Israelului si el si-1 va implini
atunci cand la conducerea Statului se va instala insusi Mesia.

in plan uman, atacul Diavolului si neantelepciunea noastri ne lipsesc
de ,,partasia duhovniceasca® care ar trebui sa se manifeste intre diferitele
Biserici. Nici una si nici cealaltd insa nu-L impiedica pe Dumnezeu
sa-si ducd la indeplinire planul. Oriunde se vesteste Cuvantul curat al
Evangheliei si oriunde oamenii intra sub sangele si sub domnia lui Hristos
exista Biserica cea adevarata. Oriunde se produce ,,nasterea din nou® si

,vietuirea n neprihanire® exista Biserica cea nemuritoare.

De 2.000 de ani, Diavolul seamana in aria lumii neghina lui, dar slava
Domnului, graul se inmulteste si ,,Cel ce are puterea sa faca sa creasca“
este la lucru. Lumea stricata de astazi nu a intrat deocamdata intr-o
deplina putrefactie tocmai pentru ca inca ,,sarea pamantului* este prezenta.
Intunerecul nu s-a lasat de tot, pentru ca incd mai este aici ,,Jumina lumii.

4. Biserica locala in vremea apostolica

Scriptura ne pune la dispozitie numeroase texte care ne arata, direct
sau indirect, existenta si modul de functionare al bisericiilor locale din
perioada apostolica.

In Faptele Apostolilor 2:1, chiar inainte de Rusalii, se poate citi ci cei
credinciosi ,,erau toti impreuna in acelasi loc”. Remarcati? Nu ni se spune
ca ucenicii erau ,,multi* sau ,,cativa®, ci ,,toti“. Ei isi cunosteau cu precizie
numarul si stiau cand lipsea cineva sau cand nu lipsea nimeni.

Aceiasi activitate ordonata de tinere a avidentei o observam in Faptele
Apostolilor 2:41:

17



,»Cel ce au primit propovaduirea lui au fost botezati; si in
ziua aceea, la numarul ucenicilor s-au adus aproape trei mii de
suflete®.

Cineva i-a numarat pe toti acestia. Nu ni se spune despre ,,0 mare
multime* sau despre ,,cateva mii de suflete”. A fost acolo cineva care a
constatat ca fusesera ,,aproape trei mii de persoane® !

in Faptele Apostolilor 2:47 ni se spune iarasi ci: ,,Domnul adiuga in
fiecare zi la numarul lor pe cei ce erau mantuiti.

in Faptele Apostolior 4:23 este scris cd, dupi ce li s-a dat drumul, Petru
si loan ,,s-au dus la ai lor*. Ei au stiut locul unde sd mearga si aceasta arata
ca exista un fel de loc in care se aduna Biserica (probabil casa mamei lui
Ioan Marcu).

Despre existenta unei forme de organizare locale vorbeste si pasajul
din Faptele Apostolior 4:32-37.

»Multimea celor ce crezusera era o inima si un suflet.
Niciunul nu zicea ca averile lui sunt ale lui, ci aveau toate de
obste... Céci nu era niciunul printre ei, care sa duca lipsa; toti cei
ce aveau ogoare sau case, le vindeau, aduceau pretul lucrurilor
vandute si-1 puneau la picioarele apostolilor; apoi se impartea
fiecaruia dupa cum avea nevoie....

Tinand seama de numdrul crestinilor din lerusalim, performanta celor
care au organizat acea biserica este extraordinara: ,,Caci nu era niciunul
printre ei care sa duca lipsa“.

Evidenta si cunoasterea nevoilor fiecaruia erau desavarsite. ,,Apoi se
impartea fiecdruia dupa nevoie®.

Primul accident in functionarea bisericii locale din Ierusalim 1l
gasim relatat in Faptele Apostolilor 6:1-6. Paradoxal, cauza principala a
incidentului a fost tocmai succesul extraordinar al lucrarii:

,in zilele acelea, cand s-a inmultit numarul ucenicilor, evreii
care vorbeau greceste, carteau Impotriva evreilor, pentru ca
vaduvele lor erau trecute cu vederea la imparteala ajutoarelor de
toate zilele* (Faptele Apostolior 6:1).

Dimensiunile lucrarii depasisera numarul si capacitatea lucratorilor.
Cum au rezolvat apostolii problema? Nu suprimand orice forma de
organizare si nici cu o mai putina organizare, ci cu mai multi. In ocazia
aceea, biserica locald din Ierusalim a promovat in structura ei inca sapte
oameni carora li s-a dat numele si slujirea de ,,diaconi®.

Dar bisericile locale nu au existat numai la Ierusalim. in Faptele
Apostolior 13:1-3 ni se vorbeste despre biserica din Antiochia. Si aceasta

18



adunare avea deja o structura foarte bine conturata in care functiona o
pluralitate de lideri:

,in Biserica din Antiochia erau niste prooroci si invatatori:
Barnaba, Simon, numit Niger, Luciu din Cirena, Manaen, care
fusese crescut impreund cu carmuitorul Irod si Saul* (Faptele
Apostolilor 13:1).

Din mijlocul acestora, Duhul Sfant i-a chemat pe Saul (Pavel de
mai tarziu) si pe Barnaba sa plece din Biserica si sa devina misionari si
intemeietori de noi biserici locale.

In toate calatoriile lui, Pavel a predicat, a convertit si a infiintat biserici.

,»o1 am cautat sa vestesc Evanghelia acolo unde Hristos nu
fusese vestit, ca sa nu zidesc pe temelia pusa de altul“ (Romani
15:20).

Cand nu a avut destul timp ca s organizeze el insusi o structura locala
a Bisericii, Pavel a plecat mai departe, dar de fiecare data el a lasat in
urma lui un colaborator insarcinat cu organizarea si cresterea celor care
crezusera:

,,Dupa cum te-am rugat la plecarea mea in Macedonia, sa
ramai in Efes, ...“ (1 Timotei 1:3).

,,Te-am lasat in Creta, ca sa pui In randuiald ce mai raimane
de randuit, si sd asezi prezbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am
poruncit® (Tit 1:5).
Alteori a revenit el insusi in locuri din care plecase, pentru a corecta
biserici locale gresite n doctrina sau in organizare:

,Astfel, fratii mei, cand va adunati sa mancati, asteptati-va
unii pe altii. Daca-i este foame cuiva, sa manance acasd, pentru ca
sa nu va adunati spre osanda. Celelalte lucruri le voi randui cand
voi veni“ (1 Corinteni 11:34).

Uneori, bisericile locale din primul veac au trecut prin crize sfasietoare
. L,anvatatori mincinosi* (Faptele Apostolior 20-29:30; Galateni 4:17-20;
5:12; 1:8), ,,erezii nimicitoare™ (Galateni 4:11; Tuda 8-16, ,,curvie* (1
Corinteni 5) ,,procese publice intre credinciosi® (1 Corinteni 6), ,,lupte
de partide (1 Corinteni 11:18), ,,idolatrie pagana“ (2 Corinteni 6:14-
18; 1 Corinteni 10:19-27), , lideri corupti sau firesti“ (3 loan 9-10),
»persecutie” (1 Petru 5:8-9; Galateni 3:4). De fiecare data 1nsa, bisericile
au supravietuit, iesind biruitoare:

,,Voi, copilasilor, sunteti din Dumnezeu; si i-ati biruit, pentru
ca Cel ce este in voi, este mai mare decat cel ce este in lume* (1
loan 4:4).

19



Oriunde au existat credinciosi, au existat biserici locale. Bine sau rau
organizate, pricepute sau mai putin cunoscatoare, ele au functionat din plin
ca veritabile ,,ambasade ale lui Dumnezeu intr-o lume ostila (2 Corinteni
5:20), iar sfaturile apostolilor pentru cei credinciosi au fost intodeauna:
»Strangeti randurile !

,»Sa tinem fara sovaire la marturisirea nadejdii noastre, caci
credincios este Cel ce a facut fagaduinta. Sa veghem unii asupra
altora, ca sa ne indemnam la dragoste si la fapte bune. Sa nu
parasim adunarea noastra, cum au unii obicei; ¢i sd ne indemnam
unii pe altii, i cu atdt mai mult, cu cat vedeti ca ziua se apropie”
(Evrei 10:23-25).

Cei care au parasit bisericile locale, au fost in majoritatea cazurilor cei
care nu aveau, de fapt, nici un motiv sa se afle acolo:

,El au iesit din mijlocul nostru, dar nu erau dintre ai nostri.
Cici daca ar fi fost dintre ai nostri, ar fi ramas cu noi; ci au iesit,
ca sd arate ca nu toti sunt dintre ai nostri* (1 Ioan 2:19).

5. Lectii ale trecutului

Este adevarat ca, din datele pe care ni le pune la dispozitie un studiu
al bisericilor din vremea apostolica, nu putem extrage un tipar clar si unic
pentru biserica locala. Aceasta nu inseamna insa ca bisericile acelea nu au
fost organizate. De fapt, organizarea bisericilor locale, ca si organizarea
tuturor formelor vii de viata, nu se bazeaza pe forme fixe sau pe tipare,
ci pe principii vitale. Asa cum corpul functioneaza armonios adaptandu-
si activitatile in jurul unor principii clare si indispensabile (trebuie sa ne
hranim, sa dormim, s ne spaldm, sa avem viata sociala, etc.) si biserica
locala isi organizeaza activitatile adaptandu-le principiilor fundamentale
pe care le-au respectat toate bisericile din toate timpurile.

Trebuie sa distingem clar Intre principiu si forma. Principiul aduce
viata si o intretine in cele mai bune conditii, forma se adapteaza realitatilor
de timp, societate si resurse. Principiul ramane mereu acelasi, forma
trebuie sd se schimbe. A tine la forme inseamna a renunta de multe ori la
principii si asta este intodeauna in detrimentul vietii (vezi anexa nr. 1).

Principiile de baza ale bisericilor locale, asa cum le putem studia
noi in cartile Noului Testament, sunt cuprinse in textele din Matei 28:19
si Faptele Apostolilor 2:42. La fiecare dintre aceste principii de baza i
corespund o multime de forme, alese in functie de conditii, de necesitati si
nu o datd , in functie de ... posibilitati.

1. Principiul evanghelizarii lumii - Biserica lui Hristos trebuie sa
se preocupe de mantuirea celor pierduti. Ea trebuie sd gaseasca cele mai

20



bune si mai eficace metode pentru a vesti Evanghelia ,,la orice faptura“.

2. Principiul maturizarii credinciosilor - Marturia Bisericii este
marturia celor credinciosi. De aceea, fiecare nou convertit trebuie sa fie
LAnvitat“. Biserica are aceasta datorie: ,,Invitati-i tot ce v-am poruncit*.
Unde sa fie Invatati cei convertiti (in Seminarii, acasa sau in Biserica), cat
sa dureze procesul de invatare, care sunt cele mai bune metode de trans-
mitere a Invataturii, si multe alte astfel de ,,forme* raman la latitudinea
Bisericii si pot fi oricand schimbate.

3. Principiul trairii in partasie - Trupul lui Hristos este alcatuit
din madulare unite ntre ele, sanatoase si slujindu-se reciproc: ,,Ei staruiau
in legatura frateasca* (Faptele Apostolilor 2:42). Crestinii trebuie sa aibe
partasie ! Formele prin care este pus in practicd acest principiu sunt infinit
de variate. Unde sa se adune, cat timp sa stea impreuna, ce forma sa aibe
cladirile, care sa fie programul intalnirilor lor, cine sa conduca cutare pro-
gram si cine sa conduca celalalt, etc. sunt ,,forme* necesare, dar neimpor-
tante in ele insele.

4. Principiul amintirii lucrarii Domnului Isus - Biserica nu
poate exista 1n afara lucrarii mantuitoare a lui Hristos. -,,Sa faceti aceasta
spre amintirea Mea“ a spus Mantuitorul despre Cina Domnului. Pavel a
adaugat : ,,Céci n-am avut de gand sa stiu intre voi altceva decat pe Hristos
si pe El rastignit™ (1 Corinteni 11:25 2:2). Biserica trebuie sa practice
frangerea painii*. De cate ori sd faca aceasta intr-o luna, ce fel de paine
sa aleaga, cum sa franga painea, etc. , raman iarasi ,,forme* necesare,dar
neimportante in ele insele. Conditiile 1n care trebuie luata Cina Domnului
trebuiesc hotarate in functie de calauzirea specifica pe care Domnul o da
fiecdrei biserici locale in parte.

5. Principiul inchinaciunii - ,,Ei stiruiau ... in rugdciuni* (Faptele
Apostolilor 2:42). Biserica exista pentru proslavirea lui Dumnezeu. Toata
fiinta si activitatea unei biserici locale trebuie subordonate acestui scop.
NU este esential catd participare este la serviciul unei biserici locale, dar
este esential cata inchinaciune este in programul acela. Duhul da viata,
dar slova (forma) omoara. Istoria greselilor Bisericii este si istoria biseri-
cilor care s-au obisnuit intr-atat de mult cu forma, incat n-au mai observat
ca intre timp viata disparuse. Bisericile acelea au fost atat de mult lipite
de forma, incat viata a trebuit sa le pardseasca si sa se stabileasca in alte
Htipare®, socotite multd vreme ,,eretice. Trebuie sa spunem ca ,,istoria
reformelor* nu a fost niciodata istoria transformarii vietii religioase (cum
sustin criticii atei), ci istoria re - ,,formelor*, adica istoria succesiunilor
de crize provocate de cei care, confundand forma cu continutul, au trebuit
sa fie lasati in urma de o biserica energica, militanta si mereu egald cu ea

21



insasi. Un alt lucru pe care trebuie sa-1 spunem despre viata bisericilor
locale este ca ne aflam in perioada de ,,constructie*. Grupurile locale

de credinciosi sunt deocamdatd numai parti componente ,,an devenire®
asezate in marele ansamblu al Bisericii universale. Din punctul lui Dumne-
zeu de vedere, Biserica este deja desavarsita prin faptul cd a fost castigata
de Domnul Isus la Cruce:

,,Cum a iubit si Hristos Biserica si s-a dat pe Sine pentru
ea, ca s-o sfinteascd, dupd ce a curatit-o prin botezul cu apa prin
Cuvant, ca s-o infatiseze inaintea Lui aceasta Bisericd, slavita,
fara pata, fara zbarciturd sau altceva de felul acesta, ci sfanta si
fara prihana“ (Efeseni 5:25-27) .

In practica, bisericile locale se afld in etapa de ,,sfintire si curatire prin
Cuvant“. Apostolul Pavel scria cu incredere deplina:

,.Sunt incredintat ci Acela care A INCEPUT in voi aceasti
buni lucrare, O VA ISPRAVI... “ (Filipeni 1:6)

In Efeseni, capitolul 4 vorbeste despre Biserici in termeni de crestere:
- ,,Din El, tot trupul... isi primeste cresterea,... si se zideste in dragoste®.
(Efeseni 4:16),- asa ca nu trebuie sd cddem in disperare ori de cate ori
observam greseli, nedesavarsiri si inconsistente in bisericile locale.
Domnul Isus a spus: -,,Eu voi zidi Biserica Mea si portile Locuintei
mortilor nu o vor birui“ (Matei 16:18) Cel ce face lucrarea este asadar,
Domnul Isus Insusi, iar noi trebuie sa fim extrem de prudenti atunci cand
ne exprimam asupra felului in care El lucreaza.

Cu imperfectiunile din Biserica locala este la fel ca si cu cele care
se manifesta 1n viata spirituald a oricarui credincios. Noi stim ca Hristos
lucreaza in noi prin Duhul Sfant si cé are ca scop sa ne transforme dupa
chipul si asemanarea Lui. Acelasi Duh Sfant este la lucru si in biserica
locala. Scopul Lui este s-o aduca la o desavarsita frumusete morala si s-o
maturizeze 1n ,,adevar®. Ne aflam insa inca in plin proces de constructie.
Lucrarea nu s-a terminat, asa ca nu trebuie sa ne fie rusine sa ne
recunoastem imperfectiunile. Ar fi total neintelept sa ne asteptam sa gasim
undeva o biserica locala perfecta. Din ,,sfinti in devenire®, nu se poate
cladi decat o biserica ,,in devenire®. Cu toate acestea, tinta fiecarei biserici
locale trebuie sa ramanad ,,Biserica desavarsita“, cici Dumnezeu este El
insusi la lucru si El nu se va multumi cu jumatati de masura.

22



iINVATATURA APOSTOLILOR

1. Importanta si rolul apostolilor.

2. Sistemul de invatatura al apostolilor.

3. Biserica locala si asemanarile ei.

4. Biserica locala si revelatia divind..

5. Biserica locald si Impardtia lui Dumnezeu..

6. Biserica locala si tainele imparatiei.

1. Importanta si rolul apostolilor

,,Caci am primit de la Domnul ce v-am nvatat si anume ca...
(1 Corinteni 11:23).

Noul Testament este cartea Bisericii, tot asa cum Vechiul Testament
este cartea poporului evreu. Nimeni nu poate intelege care este originea,
menirea si destinul Bisericii daca nu citeste mai intai scrierile Noului
Testament. in paginile lor este cuprins un sistem de invatatura si de
practica crestind unic. Valoarea textului cartilor Noului Testament nu poate
fi intrecud de nici o alta scriere din lume. Totusi, foarte putini oameni au
rabdarea si dorinta sa se aplece asupra paginilor sfante pentru a afla ce
doreste Dumnezeu de la oameni in epoca actuala.

Autorul Noului Testament este insusi Dumnezeu care a inspirat
oamenii alesi special pentru a scrie un mesaj de har catre omenirea
pierduta (2 Petru 1:21). Autorii umani ai Noului Testament sunt, direct sau
indirect, apostolii. De fapt, am putea spune, fara sa gresim, cd acestei carti
crestine i s-ar putea da si un alt nume. in loc si i se spuna Noul Testament i
s-ar putea foarte bine spune: ,,Cartea care cuprinde invatatura apostolilor®.

23



Cine au fost acei oameni carora Dumnezeu le-a facut o cinste asa de
mare

In limba greaca, numele de apostol (,,apostolos®) se aplica unui trimis
special cu misiunea de a reprezenta o putere sau o autoritate si de a
reorganiza si administra domeniul care intrase sub o noud stapanire. Acest
sens 1l gasim in limbajul lui Pavel 1n 2 Corinteni 5:20:

,»Noi dar, suntem trimisi Imputernicici ai lui Hristos; si ca
si cum Dumnezeu ar indemna prin noi, va rugam fierbinte, in
Numele lui Hristos: Impécati-va cu Dumnezeu !*

Apostolii au fost deci un grup special daruit de Dumnezeu Bisericii
pentru a-L reprezenta in mod special pe El si pentru a pune in lumina
bazele fundamentale ale Invataturii si practicii Bisericii crestine.

Cronologic, apostolii au fost primii slujitori in Biserica

{33

Activitatea lor a fost ,,s8 Inceapa“ si sa pund temelia Bisericii. Rolul
lor a fost unic si nimeni nu poate pretinde astazi ca este continuatorul lor.
Aceasta pentru simplul motiv ca astazi nu mai exista apostoli. Rolul lor a
fost necesar numai in perioada de inceput a Bisericii.

Revelatia primitd de apostoli a fost unica. Este scris cd Domnul Isus
a stat de vorba dupa invierea Sa cu apostolii si cd ,,le-a deschis mintea sa
priceapa Scirpturile* (Luca 24:45). Ei au fost depozitarii unei intelegeri
adanci la care nu avusesera incé acces niciunul din profetii Vechiului
Testament. Petru ne spune aceasta in 1 Petru 1:10-12.

Ca apostol al Neamurilor, Pavel a avut si el o revelatie speciald, despre
care aminteste in Efeseni 3:3-5:

,Prin descoperire dumnezeiasca am luat cunostinta de taina
aceasta, despre care va scrisei in putine cuvinte. Citindu-le,
va puteti inchipui priceperea pe care o am eu despre Taina lui
Hristos, care n-a fost facuta cunoscuta fiilor oamenilor in celelalte
veacuri, in felul cum a fost descoperita acum sfintilor apostoli si
prooroci ai lui Hristos, prin Duhul®.

Despre aceasta realitate se vorbeste si in Romani 16:25-26.

Apostolii au avut o autoritate unica
Dumnezeu a certificat lucrarea apostolilor insotind-o cu ,,tamaduiri,
minuni si semne* (Faptele Apostolilor 4:30) ,,Prin mainile apostolilor se
faceau multe semne si minuni in norod* (Faptele 5:12).
Pavel, pentru o vreme controversat ca apostol, se apara pe sine si isi
apara mesajul facand apel la aceiasi certificare pe care Dumnezeu a dat-o
celor chemati -sd-1 reprezinte in lucrarea de inceput a Bisericii:

24



,»~Am ajuns nebun; voi m-ati silit. Dar voi trebuia sa ma
laudati: céci, macar cd nu sunt nimic, totusi cu nimic n-am fost
mai prejos de acesti apostoli asa de minunati. Semnele unui
apostol le-ati avut printre voi in toatd rabdarea, prin semne, puteri
si minuni care au fost facute intre voi“ (2 Corinteni 12:11-12).

Apostolii au avut o lucrare unica. Rolul unic al apostolilor a constat
in asezarea modelului de invatatura si de practica pentru Biserica.
Asemanand biserica cu o cladire, apostolul Pavel plaseaza lucrarea
apostolilor la inceput, la punerea temeliei:

,»~Asa dar, voi nu mai sunteti nici strdini, nici oaspeti ai
casel, ci sunteti impreuna cetateni cu sfintii, oameni din casa lui
Dumnezeu, ziditi pe temelia apostolilor si proorocilor, piatra din
capul unghiului fiind Isus Hristos* (Efeseni 2:19-20).

Dupé cum nimeni nu poate zidi o casa decat deasupra temeliei, nici
Biserica nu are voie sa se abata de la temelia de invatatura si de practica
stabilita de catre apostoli. Traditii ulterioare, alte scrieri ale altor ,,sfinti*
si tot felul de ,,bule papale* sau de hotarari sinodale nu au ce céuta in
viata unei biserici crestine. Nimeni nu are voie sa faca astazi lucrare de
apostol. Revelatia divina ne-a fost transmisa prin ei si ea s-a incheiat
odata cu moartea ultimului dintre ei. Astazi, nimeni nu are voie sa iasa din
perimetrul circumscris de scrierile apostolice din Noul Testament.

Apostolii trebuie sa aibe o influientd unica asupra Bisericii.
Preocuparea crestinilor de astdzi trebuie sa fie implinirea Invataturii
apostolilor. Despre primii crestini este scris ca ,,staruiau in Invatatura
apostolilor* (Faptele Apostolilor 2:42).

Astazi, nimeni nu trebuie sd mai umble dupa o revelatie suplimentara
celei aflate in scrierile Noului Testament. Preocuparea noastra trebuie sa
fie studierea sistematica si regulata a ,,ceea ce este scris*.

Lucrarea crestina va fi evaluata prin comparatie cu invatarea
apostolilor. Pavel ne spune lucrul acesta in 1 Corinteni 3:10-15:

,,Dupd harul care mi-a fost dat, eu, ca un mester-zidar intelept,
am pus temelia, si un altul cladeste deasupra. Dar fiecare sa ia
seama cum cladeste deasupra. Caci nimeni nu poate pune o alta
temelie decat cea care a fost pusa, si care este Hristos. lar daca
cladeste cineva pe aceasta temelie,... lucrarea fiecdruia va fi data
pe fatd; ziua Domnului o va face cunoscuta,...”

in lucrarea Bisericii nu existd loc de imbunattiri sau modernizari.
Trebuie sa zidim conform cu temelia care a fost pusa de apostoli. Secretul
succesului unor biserici este tocmai aceasta dependenta totalda de Biblie si
de sfaturile ei.

25



Biserica primara a cunoscut un succes remarcabil intr-o perioada de
timp relativ scurtd. Daca este sa ne comparam cu cei de atunci, bisericile
de astazi, in ciuda enormelor posibilitdti technice si technologice,
inainteaza cu pasi de melc. Care sa fie cauza?

Eu cred cd ne-am indepartat prea mult de invatatura apostolilor si
bisericile de azi se organizeaza si functioneaza pe baza traditiei, si nu pe
temeiul scrierilor Nou Testamentare. Este timpul sa ne intoarcem inapoi
la studiu si la dependenta de intelepciunea Cuvantului lui Dumnezeu.
Sunt convins ca o biserica asezatd pe temelia de Invatatura si organizare
descrisa in cartile Noului Testament poate repeta astazi succesul bisericii
primare.

2. Sistemul de invatatura al apostolilor

Pentru ca invatatura apostolilor s-a constituit Intr-un ,,sistem de
invatatura® caracteristic este important sa recunoastem in cuprinsul
epistolelor metoda de expunere a acestui material.

Apostolii mergeau din loc in loc, formau Biserici, uneori in timp foarte
scurt, si plecau apoi mai departe 1asand in urma lor un sistem de invatatura
clar si complect. Cum reuseau ei sa parcurga toatd Invatatura intr-un timp
record? Care le era secretul?

Daca vom citi cu atentie epistolele, vom observa ca aproape in fiecare
dintre ele se gasesc trei capitole distincte de invatatura. Se pare ca apostolii
sistematizasera crezul crestin, reducandu-1 la trei categorii distincte.

»~Acum dar raman aceste trei: credinta, nadejdea si dragostea‘
(1 Corinteni 13:13).

»CREDINTA* - este acea parte a crezului crestin care cuprinde fapte
si Invataturi pe care se fundamenteaza mantuirea. Ea se referea intotdeauna
la lucrari din trecut. Un exemplu clar este 1 Corinteni 15:1-7.

~NADEJDEA® - este acea parte a crezului crestin care cuprinde
consecintele finale ale mantuirii. Ea se ocupa cu lucrurile aflate in viitor.
Un exemplu bun este acela din Romani 8:18-25.

»DRAGOSTEA® - este acea parte a crezului crestin care cuprinde
fapte si invataturi privitoare la sfintenia vietii crestine. Ea se referea
intotdeauna la lucrari din timpul prezent. Exemplul cel mai cunoscut este
acela din 1 Corinteni 13:1-8.

Credinta, nadejde si dragoste, sau trecut, viitor si prezent. Ce s-a
petrecut, ce asteptam sa se intample si cum trebuie sa traim stiind si
asteptand aceste lucruri.

Este important sa observam ca Pavel spune: ,,cea mai mare dintre ele
este dragostea (1 Corinteni 13:13). De ce oare?

26



Si credinta si nadejdea se ocupa cu lucrari pe care le-a facut sau le
va face Dumnezeu insusi. Noi nu avem nici un fel de parte activa in ele.
Dragostea insa este singura lucrare in care se dovedeste loialitatea si
consacrarea noastra ! Probabil ca asa se explica de ce epistolele lui loan,
ultimul supravietuitor dintre apostoli, sunt epistole ale iubirii in care
accentul se pune atat de mult pe dragoste.

Bisericile din toate veacurile s-au strdduit sa alcatuiasca tot felul de
~marturisiri de credinta®, care de care mai complicate. Simplitatea si
claritatea sistemului de invatatura al apostolilor nu isi are insa egal 1n nici
unul dintre acestea. Cred cd ar fi bine sd ne Intoarcem cu totii la ,,manualul
Biblic* si sd cautam ,,sa ramanem 1n Invatatura“ atat de eficient si rapid
raspanditd de crestinii primelor veacuri.

Vom parcurge 1n continuare cateva pasaje in care vom vedea cum
acest sistem simplu al apostolilor era folosit pentru: initierea, functionarea
si evaluarea vietuirii crestine. Pentru initiere sa luam exemplul Bisericii
din Tesalonic. In Faptele Apostolilor capitolul 17:1-10 ni se arata cum
apostolul Pavel a ajuns 1n acest oras dupa ce a trecut in Europa din Asia
Mica. in acest oras functiona deja o Sinagoga a iudeilor, asa ca Pavel s-a
grabit sa se duca acolo, ,,dupd obiceiul sau* (v.2). Romani 9:1-5 ne explica
motivele pentru care Pavel frecventa inca Sinagogile evreilor.

Timp de aproximativ trei saptamani, apostolul a fost relativ bine primit
si ascultat de evrei, dar dupa aceasta perioada, evreii care nu au crezut in
propovaduirea lui au inceput sa-1 prigoneasca. Totusi ,,unii dintre ei si o
mare multime de greci tematori de Dumnezeu si multe femei de frunte au
crezut si au trecut de partea lui Pavel” (Faptele Apostolilor 17:4).

Probabil ca apostolul a mai petrecut un timp oarecare impreuna cu
acest grup nou de convertiti, dar foarte curand ,,iudeii care nu crezusera*
au cautat sa pund mana pe Pavel si pe Sila ca sd-i omoare. Din acest motiv
,fratii au trimis indata, noaptea, pe Pavel si pe Sila la Berea* (Faptele
Apostolilor 17:10).

Din aceasta relatare reiese clar ca Pavel nu a putut petrece decat un
timp foarte scurt in Tesalonic. Totusi, cand dupa o bucata de timp le scrie 1
Tesaloniceni el spune:

,»Stitl iardsi cd am fost pentru fiecare din voi, ca un tata
cu copiii lui: va sfatuiam, vd mangaiam si va adeveream™ (1
Tesaloniceni 2:11).
,»Stiti, In adevar, ce invataturi v-am dat prin Domnul Isus® (1
Tesaloniceni 4:2).
In 2 Tesaloniceni Pavel le aduce aminte lucrurile invatate de la el: ,,Nu

va aduceti aminte cum va spuneam lucrurile acestea, cand eram inca la
voi?* (2 Tesaloniceni 2:5)

27



Este clar ca preocuparea lui Pavel a fost ca sa dea Tesalonicenilor

»intreg planul lui Dumnezeu® intr-un timp foarte scurt. Chiar si
evenimentele viitoare privind venirea Domnului fusesera deja discutate.

Care pastor sau invatator de astazi s-ar gandi sa discute aceste lucruri
cu niste proaspat convertiti? Cati dintre predicatorii de astazi se incumeta
sa discute in adunari despre ,,venirea Domnului nostru Isus Hristos si
strangerea noastra laolalta cu E1* (2 Tesaloniceni 2:1)?

Sistematizarea crezului crestin in capitolele despre credintd, nadejde
si dragoste I-au ajutat de minune pe Pavel sa spuna ceea ce avea de spus
intr-un timp record.

Aceiasi preocupare o observam la Pavel si fatd de Biserica din Efes:

,»otiti cd nu am ascuns nimic din ce va era de folos, si nu
m-am temut sd va propovaduiesc si sa va invat Inaintea norodului
si 1n case,... caci nu m-am ferit sa va vestesc tot planul lui
Dumnezeu* (Faptele Apostolilor 20:20,27).

In ceea ce priveste functionarea si evaluarea vietii crestine din
Bisericile primare, sistemul ,,credinta, nadejdea si dragostea™ a fost
intrebuintat aproape in toate epistolele Noului Testament.

O Bisericd era considerata echilibrata numai daca toate trei capitole de
invatatura erau respectate:

»Multumim lui Dumnezeu... caci am auzit depre credinta
voastra in Hristos Isus, si despre dragostea pe care o aveti fata de
toti sfintii, din pricina nddejdii care va asteapta in ceruri si despre
care ati auzit mai Tnainte in cuvantul adevarului Evangheliei®
(Coloseni 1:3-5).

Uneori, bisericile intrau in stari de criza si Pavel le scria scrisori pentru
a le ajuta sa-si recapete echilibrul duhovnicesc. De fiecare data el foloseste
cele trei virtuti ale crezului apostolic.-lata de exemplu cazul Bisericii din
Efes:

,De aceea si eu, de cand am auzit despre credinta in Domnul
Isus care este 1n voi si despre dragostea voastrd pentru toti sfintii,
nu Incetez s aduc multumiri pentru voi, cand va pomenesc in
rugaciunile mele. Si ma rog ca Dumnezeul Domnului nostru
Isus Hristos, Tatal slavei, sa va dea un duh de intelepciune si de
descoperire, In cunoasterea Lui, si sd va lumineze ochii inimii,
ca sa pricepeti care este nadejdea chemarii Lui, care este bogatia
slavei mostenirii Lui in sfinti, ... (Efeseni 1:15-18).

Aproape toate epistolele sunt compuse pe un anumit schelet care
respectd succesiunea ,,credinta, nadejdea si dragostea“. In prima parte,

28



epistolele contin Invataturi privitoare la credinta si la nadejdea crestina,
pentru cd in cea de a doua parte sd se concentreze asupra unor sfaturi si
invataturi privitoare la dragoste, ca relatie de viata intre cei credinciosi.

Apostolul Petru scrie 1 Petru cu intentia de a-i intéri pe credinciosii
aflati in prigoand si dupa ce aminteste despre: ,,credinta si nddejdea“ lor
(1 Petru 1:21), continua cu sfaturi pentru o trdire in consacrare si loialitate
fatd de Dumnezeu, ambele fiind manifestari ale ,,dragostei* !

3. Biserica Locala si asemanarile el

Conceptul despre Biserica este cheia care ne ajuta sa intelegem
atat relatia credinciosului cu Dumnezeu prin Hristos, cat si relatia
credinciosului cu fratii sai din lume.

A. Metafore folosite in Noul Testament pentru a descrie Biserica
preluate din Vechiul Testament unde descriau Israelul.

O sotie (Osea; Efeseni 5:25-32; Apocalipsa 19:7-9)
O vie (Isaia 5; loan 15:1-8)
O turma (Isaia 40:11,12; Ioan 10:1-16)

B. Metafore folosite doar aluziv in Vechiul Testament pentru a descrie
Israelul

O imparatie (Coloseni 1:13; Romani 14:17)

O familie (Romani 8:16; Evrei 2:11)

O cladire (Efeseni 2:20-22)

C. Singura metafora fara echivalent in Vechiul Testament este:

Un trup (1 Corinteni 12; Romani 12:1-16. Biserica are o pozitie unica
in Hristos, ea nu este o organizatie si nici o cladire, in sens fizic, ci este
partasia unor oameni chemati sa alcatuiasca un trup comun cu Hristos).

4. Biserica Locala si revelatia divina

A

Cuvantul latin ,,revelatio” inseamna ,,descoperire, aratare de sine® si
este folosit in crestinism pentru a desemna actiunea prin care Dumnezeu a
hotarat sa intre in legatura cu oamenii.

Un text foarte interesant din Luca 19:10 ne spune ca oamenii nu-L
pot gasi pe Dumnezeu pentru ca sunt ,,pierduti. Numai Dumnezeu
poate schimba ceva din aceast situatie, daca El Insusi se hotariste sa se
,,descopere pe Sine” oamenilor pornind astfel in cautarea lor.

29



Revelatia dumnezeiasca este cuprinsa in naturd, in constiinta umana si
mult mai explicit in Biblie.

Vorbind despre revelatie trebuie sa spunem ca ea este:

1. Generala - existd anumite lucruri la care au acces toti oamenii.
Despre aceasta realitate vorbeste Pavel in Romani 1:18-32 si Romani 2:14-
16.

2. Limitata - aceasta insemnand cad Dumnezeu péstreaza anumite
lucruri secrete pe care nu ni le va descoperi decat in vesnicie si poate chiar
si acolo El va pastra taine pentru El Insusi. Texte care ne comunica aceasti
realitate sunt [ov 15:18 si Deuteronom 29:29.

3. Speciala - aceasta lnsemnand cad anumite lucruri au fost comunicate
de Dumnezeu numai anumitor oameni care au fost alesi special pentru
anumite scopuri. Acesta a fost cazul poporului evreu si in special al
profetilor. Amos 3:7 si Psalmii 25:14 sunt sugestive in aceasta directie.

4. Tainica - aceasta insemnand ca Dumnezeu a hotarat sa tind ascunse
anumite lucruri pentru o perioada de timp si numai dupa aceea sa le faca
cunoscute oamenilor. Biserica Noului Testament este beneficiara unor
astfel de taine care, desi au fost continute partial in Vechiul Testament nu
au putut fi intelese de oamenii din vechime. 1 Petru 1:10-12 si Romani
16:25,26 vorbesc foarte clar despre aceasta.

Un pasaj semnificativ se afla si in Matei 13. [ata de exemplu versetele
1651 17:

»Ferice de... voi... va spun cd multi prooroci si oameni
neprihdniti au dorit sa vada lucrurile pe care le vedeti voi si nu
le-au vazut, si sa auda lucrurile pe care le auziti voi si nu le-au
auzit*.

Ca si versetul 35:

,»Voi vorbi in pilde, voi spune lucruri ascunse de la facerea
lumii®.

Capitolul 12 din cartea lui Daniel este un alt text care ilustreaza
revelatia tainicd. La ,,plinirea vremii*, apostolii si proorocii au fost folositi
de Dumnezeu pentru a descoperi Bisericii aceasta revelatie tainica.

9. Biserica locala si Imparatia lui Dumnezeu

Biserica nu trebuie confundata cu forma finald a impartiei lui
Dumnezeu. Aceasta a fost la inceput si gresala apostolilor (Faptele
Apostolilor 1:6). Domnul Isus a vorbit despre Imparatie cu ucenicii Sai
inainte de Tnaltarea Sa la cer (Faptele Apostolilor 1:3), dar din cauza ca
Israclul L-a refuzat pe Mesia, instaurarea Imparitiei a fost amanati. Noi ne
aflam acum in vremea Bisericii.

30



Ce este atunci Biserica? Ea este o forma tainica a Imparatiei. in timp
ce le vorbea evreilor in pilde neantelese, Domnul Isus avea grija sa-i ia
deoparte pe ucenici si sa le explice intelesul ascuns pentru ca lor ,,le fusese
dat sa cunoasca tainele Imparatiei cerurilor (Matei 13:11).

Biserica este 0 avanpremiera a Imparitiei. La scara redusa, tot ce se
va intdmpla in Imparitie se intAmpla astizi in inimile credinciosilor. Ei
experimenteaza acum: pacea Imparitiei, bucuria Imparatiei, cilauzirea
launtrici a Imparatiei, biruinta asupra Diavolului, si natura neprihaniti a
Imparatiei.

Necunoscuta si nebagata in seama, Biserica este astazi cea mai
redutabila ,,asociatie secreta” din cate au cunoscut vremurile. Apostolul
Ioan exclama: -,,Lumea nu ne cunoaste, pentru ca nu L-au cunoscut nici pe
El*“ (Ioan 3:1).

Ca Biserica este intr-un anume sens ,,impéré;ie“, dar ca nu este
veritabila imparitie se vede si din compararea urmatoarelor doua texte din
Noul Testament: Matei 5:9 si Apocalipsa 1:5,6. in primul, Domnul Isus
invata Biserica si se roage; -,,Vie Imparitia Ta* si de aproape doua mii
de ani Biserica repeti aceastd proclamare. in cel de al doilea, Ioan scrie:
A lui,... care a ficut din noi o Imparatie si preoti pentru Dumnezeu, Tatil
Sau“.

Imparatia in forma ei tainica va inceta sa mai existe dupa perioada
necazului cel mare, la a doua venire a Domnului Isus, cand Imparatia va
fi proclamata public si instaurata cu putere, (,,... in zilele in care ingerul
al saptelea va suna din trambita lui, se va sfarsi taina lui Dumnezeu, dupa
vestea buna (Evanghelia) vestita de El robilor Sai proorocilor* (Apocalipsa
10:7). Pana atunci, Biserica este reprezentanta lui Dumnezeu pe pamant si
in ea sunt depozitate , tainele Imparatiei®.

6 B- i I Iv i i I i aratiei
’ ’y

Aceste taine sunt cunostinte care apartin numai credinciosilor, caci
mesajul crestin nu este primit astazi de lume. El este pentru ,,iudei o
pricind de poticnire si pentru Neamuri o nebunie* (1 Corinteni 1:23). lata
pe scurt tainele revelate de apostoli Bisericii:

A. Taina intruparii - Coloseni 2:2 si 2:9 ca si Timotei 3:16 vorbesc
despre aceasta de neanchipuit intrupare a Creatorului in dimensiunile cre-
ate (Vezi si anexa: ,,Minunea Veacurilor®).

B. Taina locuirii lui Hristos in noi - Credinciosul nu este numai
rascumpadrat, ci si Indumnezeit prin natura nascuta din Hristos in el. Texte
relativ cunoscute sunt: Coloseni 1:26-27 si mai ales 2 Tesaloniceni 1:10.

C. Taina impietririi lui Israel - Biserica nu este Israel si Israelul
31



nu este scos definitiv din planul lui Dumnezeu. Motivele impietririi lui
Israel, durata acestei stari si revenirea Israelului sunt descrise larg de Pavel
intr-o aparentd polemica cu Biserica ingdmfata si dispretuitoare (vezi
Romani 9,10 si 11:7, 25).

D. Taina faradelegii - Este amintita in 2 Tesaloniceni 2:7 si se va
manifesta cu toata puterea odatd cu apropierea sfarsitului.

E. Taina Babilonului cel Mare - Este istoria unui sistem de or-
ganizare politico-religioasa inceputa in istoria timpurie a omenirii si cu o
revenire surprinzatodre in vremurile din urma (Apoc. 17:5-7).

F. Taina Bisericii - Amintitd in Apocalipsa 1:20 si nebagati in seama
de lumea care prefera sa stea ,,an intunerec™.

G. Taina rapirii - Eveniment socant (1 Tesaloniceni 4:15-19) care va
nauci intreaga omenire si o va prabusi intr-o spirala fatala de neascultare si
razvratire, rasplatite cu o serie de pedepse cumplite ,,cum n-a fost niciodata
de la inceputul lumii pana acum si nici nu va mai fi* (Matei 24:21).

H. Taina Bisericii ca Mireasi - in plin pasaj despre viata de
familie, Pavel introduce aceastd tema prezentand-o drept ,,mare* (Efeseni
5:22-32). Dupa rapire, Biserica va merge la Nunta Mielului (Apocalipsa
19:7-9).

1. Taina Bisericii ca Trup (Efeseni 1:9, 3:3, 5-6,9) - Este cea
mai mare dintre toate tainele. Dumnezeu isi formeaza un trup - din iudei
si din Neamuri, din bogati si saraci, invatati si neanvatati, barbati si femei,
robi si slobozi.

Epistola catre Efeseni este tratatul depre Biserica ca si trup al lui
Hristos. In capitolele 1 la 3 se gaseste invatitura despre trup, iar in cele
de la 4 la 6 se gaseste descrisa viata si interactiunea in trupul lui Hristos.
Primul verset din Epistola prezinta credinciosii ,,an Hristos“. Noi nu numai
ca am ajuns sa credem in Hristos ci suntem asezati de Dumnezeu ,,an
Hristos*“. -,,In El avem viata, miscarea si fiinta* (Faptele Apostolilor 17:27)
(vezi si Corinteni 12:12).

32



SFINTIREA CREDINCIOSILOR

1. Biserica locala si desavarsirea sfintilor
2. Metode si instrumente pentru desdvarsirea sfintilor

3. Incercarea credintei - metoda de crestere spirituala

1. Biserica locala si desavarsirea sfintilor
In predica rostita pe munte (Matei 5-7), Domnul Isus spune :

,,Voi fiti dar desavarsiti cum si tatal vostru cel ceresc este
desavarsit* (Matei 5:48).

La prima vedere aceasta proclamare pare imposibil de atins. Totusi
planul lui Dumnezeu cu noi este desavarsirea noastra. El a Inceput aceasta
lucrare si nu se va opri pana ce nu o va duce pana la capat. Inca din
vesnicie, Dumnezeu a hotarat ca noi sa devenim asemenea Lui, iar istoria
omenirii este istoria unui plan in care Creatorul lucreaza la desavarsirea
creaturii Sale.

Cand vorbim despre ,,desavarsire” este bine s avem in vedere ca acest
termen este folosit in Biblie in trei sensuri distincte.

A. Desavarsirea pozitionala - Cand o persoana il primeste pe
Domnul Isus, ea devine chiar in clipa aceea ,,desavarsita“ din punct de ve-
dere pozitional. ,, ... Noi propovaduim printre cei desavarsiti“ (1 Corinteni
2:6).

33



Autorul epistolei catre Evrei scrie:

,»Caci printr-o simgura jertfa El a facut desavarsiti pentru
totdeauna pe cei ce sunt sfintiti (Evrei 10:14).

La convertire, cel credincios primeste o noud pozitie, fiind asezat In
trupul lui Hristos si fiind partas neprihanirii pe care o raspandeste Hristos
asupra celor spalati in sangele Lui. Dacd imediat dupd convertire ar urma
clipa mortii, credinciosul ar intra direct in prezenta lui Dumnezeu, caci
pozitia lui in Hristos i asigura desavarsirea.

B. Desavarsirea finala - In Evrei 12:23 citim despre: ,,duhurile
celor neprihaniti, facuti desavarsiti“. loan scrie: ,, ... stim ca atunci cand
se va arata El, vom fi ca El, pentru ca Il vom vedea asa cum este (1 loan
3:2).

Cand cel credincios va ajunge acasa la Dumnezeu, el va intra
intr-o stare speciala numita ,,desavarsirea finala“. Stiind acest lucru,
apostolul Pavel scrie: ,,Nu ca am si castigat premiul, sau ca am si ajuns
desavarsit,...“ (Filipeni 3:12)

Aceasta stare urmand sa fie atinsa ,,la invierea din morti* (Filipeni
3:11).

C. Desavarsirea practica - Pozitional si ca finalitate, credinciosul
este ,,desavarsit®, dar practica vietii de zi cu zi il arata a fi foarte departe
de o , trire in desavarsire”. Intre desavarsirea pozitionala si desdvarsirea
finala se gaseste desavarsirea practicd, sau desavarsirea ca proces de
devenire si de crestere In asemanare cu Hristos: ,, ... in vederea lucrarii de
slujire, panad vom ajunge toti... la starea de om mare, la Tnaltimea staturii
plinatatii lui Hristos,... sd crestem in toate privintele, ca sa ajungem la Cel
ce este Capul, Hristos* (Efeseni 4:11-15).

Moartea si invierea lui Hristos fac posibile desavarsirea pozitionald
si desavarsirea finala. Viata lui Hristos in noi face posibild atingerea
desavarsirii practice. (vezi Anexa no.3 si Anexa no.4)

Intreaga chemare a vietii crestine este aceea a cresterii. ,,Ca sa nu mai
fim copii...” (Efeseni 4:14).

Fiecare clipa trecuta ar trebui sa masoare o schimbare calitativa din
bine in mai bine si din mai bine in perfectiune.

In toate epistolele Noului Testament se poate vedea ca Intre aspectul
pozitional si aspectul practic trebuie sa existe o corelare dinamica. Intreaga
experientd crestina trebuie sa ne ajute sa devenim practic ceea ce suntem
deja pozitional. Pentru fiecare adevar pozitional, exista in textul epistolelor
un indemn corespunzator pentru punerea lui n practica.

Iata o lista cu astfel de exemple:

34



POZITIONAL PRACTIC
2 Petru 1:3-4 2 Petru 1:5-8
Efeseni 1:3 Efeseni 4:1
Coloseni 2:10 2 Timotei 3:17
Evrei 10:14 Coloseni 4:12; Evrei 13:20-21

Vii spiritual
Efeseni 2:1,4-5
1 loan 4:9
loan 11:25; 14:19
Fapte 17:28

Morti fata de pacat
Efeseni 1:7
Facuti neprihaniti
Romani 1:17; 3:21-26; 5:17
Cetateni ai cerului
Filipeni 3:2
loan 17:14-16
1 loan 5:4-5

Partasi vietii noi
2 Corinteni 5:17
Liberi fata de lege
Romani 6:14; 7:1-6

Rastigniti fata de lume

Galateni 1:4; 6:14-15

Spalati

loan 15:3
1 loan 1:7,9

in Hristos
Efeseni 1:3,10; 2:6,13
Facuti una

Efeseni 4:4-6; 1:9,10
1 Corinteni 12:13

Partasi Duhului Sfant
1 Corinteni 6:19-20
Romani 8:9
Plini de dragoste

Romani 5:5
1 loan 2:5
1 loan 5:1

Traiti ca atare
Filipeni 1:21
Galateni 2:20
Romani 6:11-13
Tit 2:12
Nu mai dati pacatului
Romani 8:1
Traiti in neprihanire
2 Timotei 2:22
Traiti ca atare

1 loan 2:15
Coloseni 3:1-2
lacov 1:27

Umblati in ea
Romani 6:4
implinind legea
Galateni 5:1; Romani 8:4
Fugiti de lume

1 loan 2:15-17
lacov 4:4;

Spalati-va
2 Corinteni 7:1
Filipeni 4:8
Ramaéneti in El
1 loan 2:28
Traiti in unitate

Efeseni 4:3
loan 17:21

Predati-va Duhului

Efeseni 5:18; 4:30

1 Tesal. 5:19; Galateni 5:25
Deci iubiti!

1 Petru 1:22; 4:8

loan 13:34-35
1 loan 3:18

35




2. Metode pentru desavarsirea sfintilor

Procesul de dobandire a desavarsirii practice se numeste in Biblie
sfintirea celor credinciosi®, sau mai pe scurt ,,crestere”. Acest proces este
continuu si trebuie sa fie in atentia tuturor celor ce se preocupa de mersul
bun al Bisericii:

,Urmdriti pacea si sfintirea fara de care nimeni nu va vedea pe
Domnul® (Evrei 12:14).

Cel mai potrivit text pentru studierea procesului de crestere a
credinciosilor in Trupul lui Hristos este fara indoiala Efeseni 4:1-16.
Pentru o mai usoara intelegere, iatd o scurtd exegeza a acestui pasaj:

1. Scopul procesului de crestere. Capitolul 4:1 - ,sd va purtati
intr-un chip vrednic de chemarea pe care ati primit-o*.

2. Locul cresterii. Capitolul 4:4 - , Este un singur Trup“ - in Bi-
serica locala

3. Initiatorul cresterii. Capitolul 4:4-6 - ,, Un singur Duh“ care
cheama la mantuire si aseaza In inima nadejdea. v.4

,, Un singur Domn *“ in care trebuie sa credem si cu care trebuie sa ne
identificam. v.5

,, Un singur Dumnezeu si Tata al tuturor“ care guverneaza intregul
proces. v.6

Versetele acestea ne arata ca intreaga Sfanta Treime este angajata in
procesul de crestere al copiilor lui Dumnezeu. Versetul 6 reia intreaga
schema definind rolul fiecareia dintre persoanele Sfintei Treimi:

Dumnezeu Tatal: -, care este mai presus de toti

Dumnezeu Fiul: -, care lucreaza prin toti

Dumnezeu Duhul Sfant: -, care este in tofi

Cresterea celor credinciosi (sau desavarsirea sfintilor) este o
preocupare primordiald a lui Dumnezeu Insusi. De fapt, fara Dumnezeu nu
ar fi posibild nici un fel de crestere. Nimeni nu poate creste, daca nu creste
de la Dumnezeu:

,Eu am sadit, Apolo a udat, dar Dumnezeu a facut sa
creascd; asa ca nici cel ce sadeste, nici cel ce uda nu sunt nimic,
ci Dumnezeu, care face sa creasca... Voi sunteti ogorul lui
Dumnezeu, cladirea lui Dumnezeu® (1 Corinteni 2:8,9).

Singura garantie a reusitei procesului de crestere std in faptul ca
Dumnezeu este Acela care initiaza cresterea:

36



,».Sunt incredintat ca acela care a Inceput in voi aceasta lucrare
buna, o va ispravi...“ (Filipeni 1:6) (Vezi Anexa nr.9-)

4. Instrumentele lucrarii de crestere. Capitolul 4:7-12 -, 0a-
meni cu daruri“ -v.7,8 ; ,,s1 El a dat pe unii apostoli, pe altii prooroci, pe
altii evanghelisti, pe altii pastori si invatatori“ -v.11; ,,pentru desavarsirea
sfintilor, in vederea lucrarii de slujire pentru zidirea Trupului lui Hristos*
v.12

In plan uman, Dumnezeu se foloseste in lucrarea sa, de slujitori dati
Bisericii. Ei sunt conducte prin care se revarsa asupra Bisericii energia
spirituala necesara pentru cresterea duhovniceasca.

5. Tinta finala a cresterii. Capitolul 4:13,15 - , pana vom ajunge
la... starea de om mare, la Tnaltimea staturii plinatatii lui Hristos* -v.13; ,,sa
crestem in toate privintele, ca sa ajungem la Cel ce este Capul, Hristos*.
v.15

6. Pericolul lipsei de crestere. Capitolul 4:14 - ,ca sa nu mai fim
copii, plutind Incoace si incolo, purtati de orice vant de invatatura“ v.14a;
,.prin viclenia oamenilor si prin siretenia lor in mijloacele de amagire*
-v.14b

Lipsa de crestere produce o viata dezorientata si dezordonata, iar cel
necrescut este oricand o prada usoara in mana celor folositi de diavol
pentru a duce 1n ratacire. (vezi Anexa nr.5)

7. Dinamica procesului de crestere. Capitolul 4:16-17 - inchei-
erea pasajului este o recapitulare a tuturor celor spuse anterior:

,,Din El* - initiatorul si sursa

., tot trupul, bine inchegat si strans legat* -- locul cresterii

~ i

., Prin ceea ce da fiecare incheietura* - instrumentele cresterii

¢

,, potrivit cu lucrarea fiecarei parti in masura ei’* - instrumentele

cresterii

,, 151 primeste cresterea si se zideste in dragoste‘ - schimbare 1n
devenire asemenea Lui.

Metodele folosite de Dumnezeu pentru cresterea noastra sunt multiple.
Cele mai folosite par a fi:

a. Incercari si suferinte. (Iacov 1:2-4; 1 Petru 5:10)
b. Cuvantul lui Dumnezeu. (1 Petru 2:2; 1 Timotei 3:16,17)

Pentru ca este cea mai dureroasa dintre toate, se cuvine sa spunem ceva
mai mult despre ,,incercarile prin care-Si trece Dumnezeu copiii.

37



Pentru tratarea acestui subiect, ne vom opri asupra textului din Iacov
1:1-4, dar mai inainte de a ne apuca de lucru se cuvine sa spunem cateva
cuvinte despre Intreaga epistola si despre interesantul ei autor.

In cazul epistolelor Noului Testament, epistola lui Iacov ocupa un loc
special si controversat. Pentru cei care inteleg prin Noul Testament doar
o chemare la mantuire, continutul scrisorii lui lacov este greu de inteles
si dificil de armonizat cu doctrina mantuirii prin har si fara fapte. Martin
Luther, marele reformator german, considera mesajul lui lacov nedemn de
a sta alaturi de celelalte carti ale Noului Testament si caracteriza intreaga
scriere drept o epistola ,,de paie®, facand aluzie desigur la ,,judecata
focului® din 1 Corinteni 3, in care ,,faptele bune® vor fi mistuite ca
»lemnul, fanul si trestia®.

Noi stim insé ca Noul Testament nu este numai o chemare la mantuire.
El este mult mai mult decat asa ceva. Scrierile -nou-testamentale se
adreseaza si celor care au primit deja evanghelia, invatandu-i ,,sa-si duca
pana la capat mantuirea, in frica si cutremur®.

Dumnezeu nu ne-a mantuit numai de pedeapsa cuvenita pentru pacat.
El vrea sa continue in cei credinciosi mantuire de sub puterea pacatului,
pentru ca intr-o buna zi sd ajungem sa trdim ,,binecuvantata noastra
nadejde”: mantuirea din prezenta pacatului si strimutarea noastra intr-o
lume in care va domni neprihanirea (,,nimic intinat nu va intra acolo®).

Cititorul Noului Testament trebuie sa fie constient ca mantuirea nu
este doar un eveniment unic legat de ceasul acceptarii lui Isus Hristos
ca mantuitor, ci mai mult, ea este un proces continuu inceput atunci,
continuat in lucrarea de sfintire si incununat ,,an ziua aceea‘“ cu lucrarea de
proslavire, cand tot ce este muritor in noi va fi imbracat in nemurire.

In acest context epistola lui Iacov este una din cele mai pretioase
scrieri ale Noului Testament. Cine vrea sa o inteleaga bine trebuie sa tina
in minte faptul ca ea nu este adresata celor necredinciosi spre a le oferi
mantuirea, ci, asa cum scrie in versetul 1: ,,celor doudsprezece semintii ale
lui Israel care...

Destinatarii acestei epistole, scrise cam prin anii 46-49 dupa Hristos,
erau evreii care se convertisera in Ierusalim in urma predicilor lui Petru si
a marturiei celorlalti apostoli, (Fapte 2:41) si care traiau acum raspanditi
peste tot din pricina prigoanei starnite de Saul din Tars (Fapte 12:1). Ca
acestia erau deja crestini, o dovedeste faptul ca desi epistola este scrisa
unor evrei, ea nu pomeneste nimic despre Sabat, Templu, taiere Imprejur,
jertfa suficientd a lui Hristos, sau alte subiecte caracteristice pseudo-
crestinilor sovaelnici din comunitatile evreiesti. Evreii acestia carora le-a
fost destinata epistola stiau deja ceea ce trebuiau sa stie. Crestinismul lor
fusese deja definit la Ierusalim, la picioarele apostolilor. Acum venise

38



ceasul ca ei sa fie testati practic, in suvoiul vietii, sub prigoana, printre
lovituri si binecuvantari. Continutul epistolei este corespunzitor unei
asemenea situatii, punand accentul nu pe ceea ce trebuie sa fie stiut, ci pe
ceea ce trebuie si fie facut de cei ce sunt mantuiti ai Domnului.

Cine este autorul care se incumeta sa scrie o astfel de epistola?

Numele lui este Tacov, ,,rob al lui Dumnezeu si al Domnului Isus
Hristos®. Acest om nu poate fi in nici un caz lacov, fratele lui loan, fiul
lui Zebedei, caci el murise chiar in timpul prigoanei care-i imprastiase
pe evrei din Ierusalim (Fapte 12:1,2). Autorul epistolei nu este altul
decat lacov, fratele de corp al Domnului Isus, cel mai varstnic dintre
toti fratii Domnului (Matei 13:55; Fapte 1:14; 1 Corinteni 15:7). Sceptic
si necredincios in tot timpul vietii pamantesti a Mantuitorului, lacov a
fost convins de divinitatea Domnului Isus Hristos dupa inviere, cand s-a
intalnit personal cu El.

Nu trebuie sa-1 judecdm prea aspru pe lacov pentru zabavnicia
credintei lui, caci daca ne gandim bine, nu este prea usor sd crezi ca fratele
tau mai mare, fiul aceleiasi mame pe care o ai si tu, poate fi in acelasi timp
si Fiu al Dumnezeului celui viu si adevarat. Oricum ar fi fost, sovaiala lui
a fost compensata de devotamentul si respectul cu care s-a pus in slujba lui
Isus Hristos dupa convertire. La inceputul epistolei el se numeste pe sine:
-,,Jacov, rob al lui Dumnezeu si al Domnului Isus Hristos*.

Din textul Scripturii Intelegem ca Domnul Isus s-a aratat in mod
deosebit lui lacov dupa inviere si cd pozitia ocupata de el in biserica
primara a fost aceea de ,,episcop® sau ,,presbiter (1 Corinteni 15:7; Fapte
12:17; 15:13). Este greu de inteles cum a putut lacov sa fie promovat asa
de repede in fruntea Bisericii. Probabil ca Domnul Isus I-a impus celorlalti
apostoli, sau probabil ca experienta lui de viata acumulatd in vietuirea
alaturi de Isus in familie I-a indreptatit in ascensiunea lui. n orice caz
lacov nu face in tot cuprinsul epistolei lui nici cea mai usoara aluzie la
amanunte autobiografice care i-ar fi fost favorabile.

Ceva din caracterul hotarat pe care I-a avut acest om se vede din
stilul clar si direct al epistolei. lacov nu se pierde in introduceri si nici nu
argumenteaza prea mult. El merge direct la subiect, punand foarte repede
degetul pe rand si nesfiindu-se sa sfatuiasca cu toatd puterea si cu toata
autoritatea. In epistola lui sunt aproximativ 50 de expresii imperative. Se
vede de la sine ca pentru lacov, intre teorie si practica, nu existau pasi
intermediari. Caracterul sdu hotarat si devotat s-a exteriorizat perfect in
cele cinci capitole, ale caror tema principala este: ,,Cine se numeste crestin
trebuie neaparat sa ducd o viata crestind®, sau in limbajul autorului: -,,Cine
stie sd faca bine (nu ,,un bine“ cum se citeste adeseori, gresit) si nu-1 face
savarseste un pacat™ (Capitolul 4:17).

39



Tema epistolei lui Tacov este: ,,Incercari pentru credinta cea vie*
sau ,,Incercari pentru probarea si desivarsirea adeviratei credinte”. Asa
cum am spus deja, lacov nu se adreseaza celor care trebuie sa ajunga la
credintd, ci celor care marturisesc deja ca o au. Este foarte clar ca el nu
se ocupa nici de radacinile credintei, nici de structura ei, preferand sa
staruiasca asupra roadelor pe care trebuie sé le producd adevarata credinta.

Fara a se pierde in detalii, lacov trece dupa un simplu salut de:
»dandtate!“ la cea dintdi tema a epistolei: ,Incercarea credintei®. Lipsa
oricarui preambul, ne arata autoritatea de care se bucura lacov ca lider al
Bisericii din Ierusalim si hotdrarea cu care el veghea la starea spirituala
a credinciosilor de atunci. De fapt scopul cu care si scrie lacov epistola
este ilustrat de salutul de la inceput: ,,Sanatate!“. Preocuparea principala
a autorului este starea spirituald a celor credinciosi, sanatatea credintei
si credinciosiei lor. Nici un doctor nu pierde prea mult timp la usa casei
la care a fost invitat sa ingrijeasca pe cineva. El intreaba repede: Unde
este? Apoi intrd, consulta, prescrie tratamentul si pleaca, insumand intr-o
singura urare intreaga sa preocupare si vocatie: ,,Sanatate!*.

,Incercari ale credintei” sau ,incercari ale credinciosilor? Ce sunt
acestea? Prilejuri de cadere sau de biruinta? Pricini de intristare sau motive
de bucurie? Si apoi, care trebuie sa fie atitudinea noastra fata de ele? Sa
cautam sa scapam cat mai repede de ele, sau sa le primim cu bunavointa ca
pe un dar venit de la Domnul? lata ce spune lacov:

,Fratii mei, sd priviti ca o mare bucurie cand treceti prin
felurite incercari, ca unii care stiti ca Incercarea credintei voastre
lucreaza rabdare. Dar rabdarea trebuie sa-si faca desavarsit
lucrarea, pentru ca sa fiti desavarsiti, Intregi si sa nu duceti lipsa
de nimic.

Daca vreunuia dintre voi i lipseste intelepciunea, s-o ceara de
la Dumnezeu, care da tuturor cu mana larga si fara mustrare, si ea
ii va fi data.

Dar s-o ceara cu credinta, fara sa se indoiasca deloc, pentru
ca cine se indoieste seamana cu valul marii, tulburat si impins
de vant incoace si incolo. Un astfel de om sa nu se astepte sa
primeasca ceva de la Domnul, céci este un om nehotarat si
nestatornic 1n toate caile sale* (Ilacov 1:2-8).

Analizand ceea ce spune iacov putem trage cateva concluzii:

1. incercirile sunt ocazii de triumf, nu de tragedie (tristete)

Pentru a ajunge la aceastd concluzie este bine sd ne uitam mai de
aproape la ceea ce inseamna de fapt incercarile. Este bine de stiut ca
toate produsele destinate folosirii, trebuie sa treaca printr-un proces de
mancercare. Ele trebuiesc ,,testate”. Prin felul in care se comporta sub

40



incercari, ele 1si castigd increderea sau neancrederea noastra. Perioada

de incercari este un timp de imbunatatiri succesive si substantiale.

De exemplu, cauciucurile automobilelor sunt incercate 1n perioada
,,probelor* prin tot felul de solicitari. Aceste solicitari verificd masura

in care, materialele din care sunt facute cauciucurile, sunt demne sa le
incredintdm viata celor ce vor circula in viitor cu masina. Prin incercari
succesive, fabrica de cauciucuri auto ajunge la cea mai buna compozitie a
materialului din care se vor face amvelopele.

Transatlanticul ,,Queen Mary* a trebuit sa fie supus la probe grele
inainte de a pleca in prima cursa. Nimanui nu i-a trecut prin cap ca ar fi
mai bine sa-I incarce cu pasageri si sa-1 incerce punandu-1 de la inceput
sd treaca Atlanticul ! Constuctorii 1-au supus intai la probe in danele
santierelor navale, iar apoi l-au Incercat in curse scurte pe langa coastele
insulei britanice.

Cauciucurile nu sunt incercate ca sa fie aruncate la gunoi, ci pentru a
ajunge cauciucuri de performanta. Transatlanticul ,,~ueen Mar]“ n-a fost
testat pentru a se renunta la el, ci pentru a fi lasat apoi sa infrunte valurile
si furtunile, ducand la liman vietile acelora ce i- au pasit cu incredere pe
punte.

Incercarile produselor au ca scop si se descopere natura si calititile lor.
Misura in care ele corespund se numeste ,,induranta®. In limba roména,
versetul 2 aminteste despre ,,rabdare®, dar sensul cel mai apropiat de
intentia lui Iacov este ,,durabilitate®. Incercarea credintei noastre are ca
scop Tmbunatatirea capacitatii noastre de a ,,andura®, iar capacitatea de a
indura masoara cresterea si maturizarea credintei noastre.

Dumnezeu lucreaza cu unicate. Putem spune ca asa cum nu exista
nici macar doua frunze de stejar identice, tot asa, Dumnezeu vrea ca doi
credinciosi sa fie identici. Din aceasta cauza:

2. incercirile sunt ,,felurite® (v. 2)

Ele sunt adaptate naturii noastre si specificului pe care vrea Dumnezeu
sa-1 imprime personalitatii noastre. Exista incercari specifice pentru barbati
si altele specifice pentru femei; exista incercari pentru tineri, incercari
pentru adulti si incercari pentru cei in vérsta. Incercarile pot diferi si in
natura lor. Pot fi incercari ale rabdarii, incercari ale mandriei, ale dragostei,
ale nadejdii, etc.

Un alt lucru pe care-1 intelegem din mesajul lui [acov este ca:

3. incercirile sunt inevitabile (v. 2)

Ele marturisesc preocuparea constantd cu care Dumnezeu ne creste si
ne ingrijeste. Am putea adauga faptul, ca multe incercdri vin pe neasteptate
si adesea 1n locurile 1n care ne asteptam cel mai putin. Aceasta realitate

41



dovedeste cat de putin ne cunoastem pe noi insine si cat de bine ne
cunoaste Dumnezeu fiecaruia, punctele slabe.

Care este reactia noastra caracteristica atunci cand trecem prin
incercari? Care este reactia corecta?

4. Plini de bucurie sau in mrejele dezniadejdii?

Tacov le spune celor credinciosi s priveasca drept ,,0 mare bucurie*
atunci cand trec prin felurite incercari. Ce sa Insemne aceasta? Sa insemne
oare ca trebuie sa ne bucuram de incercari? Bine dar, cine se poate veseli
atunci cand se afla sub presiunea lor? Sa fie oare o exclamatie retorica din
partea lui lacov? Sa fie oare un indemn la ipocrizie? Nicidecum.

Iacov nu ne spune sa ne bucuram de incercare in sine. Asa ceva nu se
poate. Ceea ce vrea el de la noi este sd ne bucuram de ceea ce stim ca este
in spatele incercarilor. Reactia noastra este in functie de ceea ce ,,stim":
,»Ca unii care stiti... “, spune el in versetul 3. Viata nu trebuie sd ne ia prin
surprindere. indemnul lui Tacov este si punem in practici ceea ce stim.
Intelepciunea procesului de crestere prin care ne trece Dumnezeu este
desavarsitad. Stiind aceasta putem ajunge la bucuria anticiparii scopului lui
Dumnezeu cu viata noastra. La fel a trdit si Hristos. El ,,a suferit crucea, a
dispretuit rusinea... “,,pentru bucuria care-i era pusa inainte* (Evrei 12:2).

Cei credinciosi stiu ca incercarile fac parte din procesul de crestere,
de maturizare. Dumnezeu ne vrea desavarsiti. Despre un marinar care
stie totul despre navigatie si despre nave se spune ca poate fi admis in
corpul de marina ca incepator, dar numai dupa ce ani de zile a trecut prin
incercdri si furtuni grele se poate spune despre el cé este un adevarat ,,lup
de mare* experimentat. Nu se poate ajunge experimentat fara trecerea prin
experiente si tot asa nu poti ajunge ,,ancercat” fara sa treci mai intai prin
valtoarea ,,Ancercarilor®.

5. Sa cautam sa trecem ,,prin“ incerciri sau ,,pe lainga* ele?

Cel mai bun sfat pe care il poate primi un crestin este acesta:
»~Asteapta-te sa fii incercat in punctele cele mai slabe®. Nu te mai intreba
de ce ti s-a intamplat ,,tocmai tie®, ci bucura-te ca Dumnezeu lucreaza
exact acolo unde suporti mai greu incercarea. Locul acela este locul in care
Dumnezeu vrea sa te creasca, s te desavarseasca.

Existd oameni care ar vrea sa fie crescuti fara disciplinare si fara
incercari. Asa ceva insa nu se poate. Blocurile de metal se trec prin filiere
care le imprima forma doritd. Mai intai ele sunt asezate in fata acestor
filiere, iar apoi se exercita asupra lor o presiune puternica pentru a le face
sa treaca prin deschiderea filierelor. Daca am intreba blocul de metal: ,,Vrei
sa capeti profilul acesta frumos?* ,,Vrei sa devii un ornament, un decor sau
o piesa folositoare?* El ne-ar raspunde: ,,Sigur ca da.* ,,Atunci accepta sa
treci prin filierele acestea. Lasa-ma sa pun presiune asupra ta si sa te ajut

42



sa iei forma dorita“. Exista crestini care de ani de zile nu cresc pentruca ori
de cate ori sunt pusi in fata incercarilor ei cautd sa scape de ele, in loc sa
accepte sa treaca ,,prin” ele.

,Ferice de cel ce rabda ispita. Caci dupa ce a fost gasit bun, va primi
cununa vietii, pe care a fagaduit-o Dumnezeu celor ce-L iubesc®.

,,Doamne, Dumnezeul mantuirii mele, aprinde focul incercarilor prin
care trebuie sa trec si lasd sd sufle asupra mea vantul puterii Tale. Inmoaie-
ma, mesteca-md, framanta-ma, impinge-ma si trage-ma. Fa-ma sa trec
prin filierele devenirii mele; arunca-ma in ger si pune-ma la loc fierbinte;
ia-ma asa cum sunt si fa-ma asa cum ma vrei Tu sa fiu. Sunt lutul docil in
mainile Tale de Maestru. Sunt bucuros sa ma lucrezi Tu, caci stiu de acum
ca vrei sd ma faci asemenea Tie. Multumesc pentru aceastd chemare. Sunt
flamand dupa acest destin. Faca-se de aceea numai voia Ta. Amin®.

6 Primejdia caderii in ispita pe timpul incercirilor

Este bine sa stim ca 1n textul original, lacov foloseste acelasi cuvant
pentru a numi si ,,ancercarea‘ si ,,ispita‘“.

Sensul 1n care trebuie inteles acest cuvant (peirasmon), este dat
de fiecare data de sensul contextului in care se afla. In prima parte a
capitolului 1 se vorbeste despre planul pe care il are Dumnezeu cu cel
credincios si despre procesul de crestere inspre ,,cununa vietii* prin
maturizarea interioara. In textul grec, acest context face ca ,,peirasmon® si
capete sensul de ,,ancercare” si el defineste actiunile prin care Dumnezeu
lucreaza devenirea noastra in procesul de crestere.

Incepand cu versetul 13 insa, Iacov ne avertizeaza despre un pericol
major la care suntem expusi atunci cand trecem prin incercari: Diavolul
poate folosi aceste situatii pentru a ne face sa cadem in pacat. In acest
context, ,,peirasmon‘* trebuieste tradus prin ,,ispita“ si el defineste actiunea
prin care Satan se foloseste de slabiciunile firii noastre pamantesti pentru
atragerea noastra in cursa pacatului. Scopul lui final este ,,moartea‘ noastra

despre care se vorbeste in versetul 15.

Oscar Silde obisnuia sa spund: ,,Ma pot impotrivi la orice in afara
ispitelor.” (,,pot rezista la orice, numai la ispite, nu*). Urmand acelasi
rationament oamenii obisnuiesc sa priveasca ispitele drept ocazii
inevitabile de cadere ajungand sa dea vina pe Dumnezeu pentru ca le
ingaduie. lacov se ridica Impotriva unei astfel de gandiri in versetul 13:
-,,Nimeni, cand este ispitit s nu zica: Sunt ispitit de Dumnezeu.*

Incercarea vine de la Dumnezeu, ispita de la diavolul. Prima are ca
scop viata, cea de a doua urmareste moartea. Dumnezeu ne incearca pentru
crestere, pe cand diavolul cauta sa ne distrugd, folosindu-se de slabiciunea
firii noastre pamantesti. Dumnezeu pune presiune asupra noastra ca sa
ne inalte, pe cand diavolul cauta sa foloseasca situatia pentru a ne face sa

43



cadem. Putem asemana aceastd situatie cu o rascruce de drumuri. Fiecare
rascruce are doua directii si doua alegeri posibile. Dumnezeu vrea sa ne
duca pe una dintre ele, diavolul pe cealalta. Noi suntem cei care facem in
final decizia.

Iata un exemplu simplu. Dumnezeu ne incearca in sectorul financiar
pentru a ne determina si mari increderea in El. In ceasul de criza noi putem
spune: ,,Bine Doamne, am sa ma incred in Tine. Stiu ca Tu vei rezolva
cumva aceasta problema.“ In aceeasi clipa vine si diavolul si ne sopteste:
»Stiu eu o alta solutie. Ia din gestiune. Fa ceva necinstit de data aceasta.
Mai tarziu vei pune inapoi si nimeni nu va banui nimica.” Dumnezeu ne
incearca pentru crestere, pe cand diavolul ne ispiteste pentru distrugere.

Incepand cu partea a doua a versetului 13, Tacov ne da cateva
argumente pentru care noi nu avem voie sa spunem ca ,,suntem ispititi de
Dumnezeu.*

Mai intai este vorba de sfintenia lui Dumnezeu. ,,Dumnezeu nu poate fi
ispitit sa faca rau” (v.13b). Raul nu are ce cauta alaturi de sfintenia divina.
,»Caci Tu nu esti un Dumnezeu céruia sa-I placa raul; cel rau nu poate locui
langa Tine* (Psalmi 5:4). ,,Ochii Tai sunt asa de curati, cd nu pot sa vada
raul, si nu poti sa privesti nelegiuirea !* (Habacuc 1:13)

Apoi este vorba de improbabilitatea ca ispita sa vina din partea lui
Dumnezeu. -,,Dumnezeu nu ispiteste pe nimeni“ (v.13b). El poate face
totul si are in stapanirea Sa totul. Numai cineva care doreste ceva ce nu
poate obtine prin sine insusi, este pus in situatia de a apela la altcineva.
Dumnezeu nu poate fi pus in astfel de situatii, de aceea: ,,El nu ispiteste pe
nimeni.*

Tacov ne ajuta sa intelegem mai bine care este procesul ispitei. In
versetul 14 ni se spune ca izvorul ispitei este In natura fiintei noastre
cazute: -,,Ci fiecare este ispitit, cand este atras de pofta lui insusi si
momit.* In fiecare dintre noi existd inclinatia naturala spre pacat. ,,In pacat
si nelegiuire m-a zamislit mama mea,” spune si David (Psalmi 51:5).
Imaginea pe care ne-au dat-o verbele folosite de Iacov,(,,atras si ,,momit*)
este aceea a unui peste prins in undita. Scopul pescarului este sa scoata
pestele din elementul lui vital, apa, si sa-1 aduca in alt element in care il
asteapta moartea.

In versetul 15 ni se spune ci exista un intreg proces de gestatie, prin
care ispita da nastere pacatului. lacov ne spune ca pofta ,,zamisleste*.
Trebuie s intelegem ca ispita nu Inseamna neapdrat pacat, ea fiind numai
un prilej de pacatuire. Nu prima privire cdzuta la intdmplare pe un obiect
dorit este pacatoasa, ci revenirea ei, staruirea in ea, insotirea privirii cu un
proces mintal corespunzator, imaginatia voluptoasa si anticiparea flimanda
sunt pacatoase. Toate acestea cer timp si cer mai ales participarea noastra
activa si consimtitd. Ispita este numai un prilej de cadere, pe cand pacatul

44



este acceptarea elaborata a caderii. Pacatul cand este ,,faptuit™, scrie lacov,
aduce dupa sine ,,moartea‘, adica despartirea de sfintenia lui Dumnezeu si
privarea de binecuvantarile prezentei Sale.

Noi suntem astdzi in situatia unui peste care stie ce se ascunde in dosul
~momelii“ si care sunt intentiile celui ce ne arunca undita, de aceea lacov
ne spune:

,,Nu va inselati prea iubitii mei frati.” (v. 16)

Versetul urmator intareste cele spuse mai Inainte, amintindu-ne natura
si intentiile [ui Dumnezeu:

,,Orice ni se da bun si orice dar desavarsit este de sus,
pogorandu-se de la Tatél luminilor, in care nu este nici schimbare,
nici umbra de mutare.*

Scopul lui Dumnezeu cu cei credinciosi este inca o data descris 1n
versetul 18: ,,El de buna voia Lui ne-a nascut prin Cuvantul adevarului,
ca si fim un fel de parga a fapturilor Lui.“ In timpul Vechiului Testament,
parga era intotdeauna inchinatd Domnului. Dumnezeu ne-a mantuit de
pacat prin Cuvantul adevarului, pentru a ne avea pe totdeauna alaturi de
Sine 1n slava. Daca El este cel ce ne-a mantuit de pacat, cum ar putea sa
fie tot El cel care sa ne ispiteasca? Un asemenea rationament i se pare lui
lacov ,,0 inselare®. ,,Duhul lui Dumnezeu ne vrea cu gelozie pentru Sine®,
ne spune lacov si siguranta pe care o avem este ca celor credinciosi le
putem spune impreuna cu apostolul Pavel:

,,NU V-a ajuns nici o ispita, care sd nu fi fost potrivita
cu puterea omeneasca de a o rabda. Si Dumnezeu care este
credincios, nu va ingadui sa fiti ispititi peste puterile voastre; ci
impreund cu ispita, a pregatit si mijlocul sa iesiti din ea, ca s-0
puteti rdbda.* (1 Corinteni 10:13)

Intr-o cantare crestina se spune:

O, nu-s mai mari ispitele ca harul

ce-1 vei primi ca sa le poti rabda

caci nu esti pus sa urci intai calvarul,

ci-ntai primesti puterea de-al urca.

Credinta se cere, credintd, si orice ispite-ai sa-nvingi.
Credinta, atata credintd, puterea ispitei s-o stingi.

Nu avem nici o scuza ca sa cadem in ispita si sa ajungem sa pacatuim.
Dumnezeu vrea sa ne creasca prin incercari. Ori de cate ori El ne arata ca
suntem slabi, n-o face ca sa ne batjocoreasca, ci ca sa ne dea posibilitatea
sa-I cerem sa ne intdreasca. S-o facem cu bucurie.

45



wincolo fratilor intariti-va in Domnul si in puterea tariei Lui.*
(Efeseni 6:10)

,»lar Aceluia care poate sd va pazeasca de orice cadere, si sa
va faca sa infatisati fara prihana si plini de bucurie Tnaintea slavei
Sale, singurului Dumnezeu, Mantuitorul nostru, prin Isus Hristos,
Domnul nostru, sa fie slava, maretie, putere si stapanire, mai
inainte de toti vecii, si acum si in veci.* -(Tuda 25)

46



Exersarea darurilor

1. Despre darurile Duhului
2. De ce trebuie sa ne identificam darurile duhovnicesti?
3. Cum sa ne identificam darurile duhovnicesti

4. Greseli care trebuiesc evitate in problema darurilor

Biserica locala, darurile $i roada Duhului

Voi insd nu mai sunteti pamantesti, ci duhovnicesti, daca
Duhul lui Dumnezeu locuieste in adevar in voi. Daca n-are cineva
Dubhul lui Hristos, nu este al Lui.(Romani 8:9)

Subiectul acesta face parte din sfera relatiilor personale dintre Duhul
Sfant si credinciosul in Hristos. in cadrul acestei relatii, fiecare crestin
primeste unul sau mai multe daruri duhovnicesti si raspunde lucrarii
Duhului Sfant, rodind duhovniceste.

Ca sa ne intelegem bine de la inceput, trebuie sa subliniem ca si
darurile si roada Duhului Sfant sunt ... ale Duhului. Nimeni nu se poate
lauda cu aceste lucruri pentru ca ele apartin ,,altuia®.

Al doilea lucru care trebuie spus acum, este ca exista o mare diferenta
intre cele douad lucrari ale Duhului. -,,Darurile” ne sunt date, in timp ce
roada este lucratd numai in functie de predarea noastra. Cu alte cuvinte,
pentru darurile duhovnicesti este responsabil numai Duhul Sfant (,,care
da fiecaruia cum voieste* - 1Corinteni 12:11), in timp ce pentru rodirea
Duhului se cere si participarea noastra.

Exista astdzi in miscarea crestina o goana dupa ,,darurile” duhovnicesti,
care nu ar fi rea daca nu ar fi insotitd de o completa si vinovata ignorare

47



a ,,roadei Duhului®. Nadajduim ca ceea ce vom scrie in continuare s
clarifice, Intr-o oarecare masurd, orizontul crestin in vietile celor chemati
sa fie ,,asemenea lui Hristos®.

1Despre ,DARURILE DUHULUI".

1. Asa cum le arata si numirea, darurile Duhului nu-I caracterizeaza
pe cel ce le primeste, ci pe Cel ce le daruieste. Trebuie Inlaturata confuzia
care amesteca ,,darurile” cu ,,rasplatirile dumnezeiesti.

ILUSTRATIE: Exista copii cuminti care primesc daruri sdrace pentru
ca parintii lor sunt sdraci si exista copii obraznici care primesc daruri
bogate pentru ca parintii lor sunt bogati.

2. Darurile Duhului nu ilustreaza cresterea. Este normal sa fie asa
deoarece ele Il caracterizeaza numai pe Duhul Sfant.

ILUSTATIE: Bradul de sarbétori poartd daruri care nu sunt ale lui.
Dupa ce trec sarbatorile, darurile sunt luate de pe ramuri, iar bradul este
scos afard si este aruncat la gunoi, pentru ca toti isi dau seama de lipsa lui
de valoare.

3. Darurile Duhului Sfant sunt ,,instrumente® de lucru. Duhul Sfant
ne pune la dispozitie aceste abilitati supranaturale pentru a ne putea face
partasi lucrarii extraordinare a lui Dumnezeu (,,Si fiecaruia i se da aratarea
Duhului in folosul altora® - 1 Corinteni 12:7; Romani 12:6-8).

4. Darurile Duhului nu trebuiesc cerute. In primul rand a cere un dar
este o obraznicie ! lar in al doilea rand fiindca ne lipseste intelepciunea
de a sti ce sa cerem. Darurile Duhului ne sunt necesare nu pentru lucrarea
noastra, ci pentru lucrarea lui Dumnezeu. Iar noi nu putem sti dinainte ce
vrea Dumnezeu sa facem intr-o anumita circumstanta sau pentru o anumita
perioada de timp. Dumnezeu ne poate echipa cu daruri diferite in timpuri
diferite si pentru lucrari diferite. Aduceti-va aminte de lucrarile diferite pe
care le-a indeplinit Filip in Samaria si in pustia Gazei (Fapte 8).

ILUSTRATIE: Putem asemana lucrarea lui Dumnezeu cu un santier
urias 1n care noii angajati nu pot pretinde cu ce instrumente sa lucreze
sau 1n ce parte sa se aseze. Dacd am cere, sa zicem: Un stilou, o geanta si
hartie milimetrica, ni s-ar putea raspunde: ,,Ce vrei sa faci cu acestea? Eu
vreau sa te pun sa sapi un sant ! Nu avem nici priceperea si nici dreptul sa
ne alegem ,,instrumentele® de lucru.

5. Darurile Duhului trebuiesc identificate. Lipsa de crestere spirituala
se manifesta si in ignoranta fata de darurile duhovnicesti. In multe biserici

48



nu exista destui lucratori, tocmai pentru ca nu exista oameni care sa stea
inaintea Domnului si sd-si identifice lucrarea la care au fost chemati.

De prea multe ori se aude suspinul: ,,La noi nu sunt oameni cu daruri
duhovnicesti®.

Aceasta plangere este o ofensa adusa Duhului Sfant si o cartire
impotriva Capului Trupului, Isus Hristos !!! Si iata de ce:

a. Biblia spune ca darurile duhovnicesti necesare slujirii in Biserica
sunt repartizate de Duhul Sfant ,,asa cum el voieste™ (1 Corinteni 12:11;
Romani 12:1-8). Orice nemultumire in problema darurilor este deci o
reclamatie impotriva felului cum lucreaza Duhul Sfant.

b. Efeseni 4:7-11 ne spune ca nsusi Domnul Isus se ingrijeste sa dea
Bisericii slujitori. (“Pe unii apostoli, pe altii prooroci, pe altii evanghelisti,
iar pe altii pastori si invatatori,,). Criza de lucratori din Biserica nu poate fi
o criza a resurselor lui Hristos si nici o dovada de neglijenta din partea Lui
I Care sa fie adevarul?

Dupa péarerea noastra adevarul este ca majoritatea credinciosilor din
biserici traiesc intr-o ignoranta vinovata fata de lucrarea lui Hristos in
Biserica si din cauza lipsei de consacrare, n-au nici un fel de preocupare
pentru identificarea darurilor duhovnicesti incredintate lor. Intrebati direct,
ei raspund ca si credinciosii din Efes: ,,Nici n-am auzit ca a fost dat......
(Faptele Apostolilor 19:2).

Alteori, lipsa de interes se naste din credinta ca singurele daruri
duhovnicesti din Biserica sunt cele legate de predicarea Evangheliei si
ca deci singurii care trebuie s le detind sunt pastorii si cei Insarcinati cu
vestirea Cuvantului. Existd insd multe alte daruri duhovnicesti date de
Duhul Sfant credinciosilor din adunare. De fapt, oricine din adunare a
primit cel putin un dar si se cere de la el sa-1 foloseasca. Lucrarea Bisericii
este o lucrare ,,sfanta”, in care ,,omenescul si ,.firescul®, oricat de
stralucite par el,e nu au ce cauta. Din aceasta cauza, pentru fiecare lucrare
necesara 1n adunarea sfintilor existd un dar duhovnicesc corespunzator
pus la dispozitie de Duhul Sfant. In Romani 12:6-8 gasim céteva astfel de
daruri:

- darul proorociei, - darul darniciei
- darul slujirii, - darul carmuirii
- darul invataturii, - darul milosteniei

- darul imbarbatarii,
in 1 Corinteni 7:7 apostolul Pavel spune: ,,Fiecare are de la Dumnezeu
darul lui ; unul intr-un fel, altul intr-altul®.

Alte pasaje care vorbesc despre subiectul nostru sunt: Romani 12:1-8,
1 Corinteni 12-14, Efeseni 4:7-16, 1 Petru 4:10-11.

49



Multe daruri duhovnicesti zac latente in fiecare credincios pana in clipa
in care el se preda cu adevarat in slujirea lui Hristos. Atunci incepe de fapt
,marea aventura™ a lucrarii impreuna cu Mantuitorul, in care cel chemat
posibilitdtilor ascunse in Hristos. (,,pot totul in Hristos care ma intareste*

- Filipeni 4:13). Atunci se dezleaga lanturile inchircirii si incepe, in toata
frumusetea ei, cresterea spre asemanarea cu statura plinatatii lui Hristos.
De ce sa traim ca niste sarantoci cind Dumnezeu ne-a imbogatit ,,peste
masurd de mult* in Hristos?

2. De ce trehuie sa ne identificam darurile duhovnicesti?

a. Este o datorie fatd de Dumnezeu - Dumnezeu nu ne-a dat daru-
rile Sale pentru ca noi sa nu le bagam in seama, ci pentru ca sa le punem
la lucru. Pavel ne spune ca vom fi trasi la raspundere pentru ceea ce ni s-a
incredintat. (1 Corinteni 12:1 si mai ales 1 Timotei 4:14 ,,nu fi nepasator
de darul care este in tine®....). Domnul Isus ne-a spus aceste adevaruri in
pildele despre poli si talanti (Matei 25:14-30).

b. Este o datorie fati de noi insine - Dumnezeu ne-a facut astfel
incét sa ne implinim pe noi insine in slujirea altora. Fiecare credincios sa
fie un factor activ in familia eterna a lui Hristos. Inactivitatea inseamna an-
chilozare si moarte. Asemanarea noastra cu Hristos trebuie sd se manifeste
si in felul in care ce consacram viata pentru slujirea altora.

c. Este o datorie fata de ceilalti - Fiecare dintre noi este o parte
mica, dar indispensabild a trupului lui Hristos. Ceilalti credinciosi au ne-
voie de slujirea noastra si daca nu ne facem datoria devenim responsabili
pentru lipsa lor de crestere spirituala. Darurile duhovnicesti ne sunt date
pentru participarea noastra la lucrarea de zidire a Bisericii. (1 Corinteni
12:7, Efeseni 4:11-13, 1 Petru 4:10) Ele nu sunt pentru uzul personal.

anei ifica i Duhul Sfant?
3. Cum sa ne identificam darurile date de Duhul Sfant:

a. Prin citirea Bibliei - Studiati diferite pasaje care vorbesc despre
daruri si vedeti ce ecou gasesc acestea in voi insiva.

b. Prin rugaciune - Dumnezeu nu ne va lasa in ignoranta. Sa-I
cerem sa ne arate ce asteaptd de la noi insine.

c. Prin autoanalizare - Ganditi-va la activitatile din trecut si cautati
sa vedeti in care ati dat maximum de randament in slujirea altora.

d. Prin experimentare - S-ar putea sa fim ispititi sd alegem

50



darurile cele mai spectaculoase, de aceea este bine sd nu ne lasam purtati
de preferintele personale. Este bine si ne uitam in jur si sa incepem cu
darurile care sunt necesare in Biserica noastra. Pe masura ce inaintdm in
lucru este important sa fim atenti la reactiile celorlalti. [luminarea launtrica
merge de obicei mana in mana cu confirmarea din partea celorlalti. O
masind in mers se carmuieste mult mai usor decat una care sta pe loc.
Asteptati-va sa fiti directionati ,,din mers* spre lucrarile in care vrea sa va
aseze Domnul.

e. Prin sfatul altora - Exista un fel de intelepciune colectiva pe care
a agezat-o Dumnezeu in Biserica. De aceea este bine sa stam de vorba cu
ceilalti si s acceptam parerea lor in identificarea darurilor duhovnicesti.

f. Prin implinire lduntrica - Daci alegem bine, vom ajunge sa
simtim curand plindtatea Duhului Sfant in viata noastra. Ceea ce este
insotit de puterea Duhului Sfant este cu sigurantd de la Dumnezeu.

4. Greseli care trehuiesc evitate in problema darurilor
Duhului.

a. Nu vi concentrati asupra darurilor duhovnicesti, ci asupra slujirii. in
afara slujirii din Biserica, darurile Duhului raman fara sens si devin pricina
de vinovatie inaintea lui Dumnezeu. Aduceti-va aminte de pilda talantilor.
Talantul ascuns si nefolosit a provocat mania stapanului si a atras asupra
posesorului temporar o pedeapsa necrutatoare. (Matei 25:14-30)

De fapt, cuvantul de ordine printre cei credinciosi ar trebui sa fie nu
,,ce dar al Duhului ai primit?, ci ,,ce faci cu darurile primite? Apostolul
Pavel ii scria tAnarului Timotei: -,,Nu fi nepasator de darul care este in
tine.” (1 Timotei 4:14). Darurile Duhului sunt instrumente care ne fac
efectivi in lucrare, nu podoabe date pentru ldudarosenie si pentru divizarea
Trupului lui Hristos.

b. Nu uitati ca Satan, marele falsificator, va poate pune oricand la
dispozitie imitatii corespunzatoare fiecarui dar al Duhului. (Ex: Dar al
vorbirii, sentimentalisme ieftine, vorbire in alte limbi... dracesti, vindecari
trupesti... pentru inrobiri sufletesti, coborarea focului din cer, scoaterea
dracilor si cate i mai cate.) Hristos ne- a avertizat ca la vremea Judecatii
vor veni multi si vor zice: -,,Doamne, Doamne ! N-am proorocit noi in
Numele Tau? N-am scos noi draci in Numele Tau? Si n-am facut noi multe
minuni in Numele Tau?* Tuturor acestora li se va raspunde: -,,Niciodata
nu v-am cunoscut; departati-va de la Mine voi toti care lucrati faradelege.*
(Matei 7:22-23).

Verifictati calitatea dumnezeiasca a darurilor duhovnicesti, controland
dacd nu cumva ele:

51



- produc dezbinare in Biserica. Adevaratele daruri sunt date pentru
unificarea si cresterea Bisericii. (1 Corinteni 12:7; 14:19,32,33)

- sunt pietre de poticnire pentru cei necredinciosi. Evanghelizarea este
unul din scopurile principale ale Duhului Sfant. Nu se poate ca ceea ce
ofera El sa fie impotriva atingerii acestui scop. (1 Corinteni 14:23)

c. Orice activitate crestina trebuie desfasurata pe fondul dragostei. Nu
intamplator fiecare dintre pasajele care vorbesc despre darurile Duhului
este urmat imediat de un pasaj care subliniaza importanta dragostei.

DARURI DRAGOSTE
Romani 12:6-8 Romani 12:9-21
1 Corinteni 12 1 Corinteni 13
Efeseni 4:10-15 Efeseni 4:14-16
1 Petru 4:10-11 1 Petru 4:8-9

In ierarhia valorica a lui Dumnezeu, darurile Duhului méasoara ceea ce
putem eventual face, dar numai dragostea masoara ceea ce, cu siguranta,
suntem.

d. Nu cautati darurile in ele insele, ci apropiati-va de Cel care le da
din belsug. Straduiti-va sa-L cunoasteti pe Dumnezeu si lasati-va in
puterea prezentei Lui. Odihniti-va in Domnul si nu va istoviti in initiative
personale: ,,Caci Dumnezeu este Acela care lucreaza in voi, si va da dupa
placerea Lui si vointa si infaptuirea.” (Filipeni 2:13)

52



Roada Duhului Sfant

1. Despre roada Duhului Sfant .
2. Care este scopul rodirii Duhului Sfant .
3. Care este partea noastra in toate acestea?

4. Despre paradoxul cresterii spirituale .

1. Despre ,,Roada Duhului Sfant”

in introducerea capitolului precedent am scris ca pentru rodirea
Duhului Sfint in viata noastra se cere participare personald. Spre deosebire
de ,,darurile Duhului”, rodirea duhovniceasca indica, intr-o oarecare
masurd, nivelul consacrarii si cresterii fiecaruia dintre noi. Iata cum:

a. Rodirea este intotdeauna dependenta de calitatea solului. Aduceti-va
aminte de parabola semanatorului spusd de Domnul Isus. Calitatea solului
a determinat marimea recoltei. Tot asa, Duhul Sfint ar putea face din
fiecare credincios un caracter ca acela descris de Pavel in Galateni 5:22,23.
De ce nu o face? Pentru ca rodirea Duhului depinde de felul in care ne
lasam noi modelati si de masura in care raspundem initiativelor Lui in
viata noastra.

ILUSTRATIE: Doi credinciosi sint diferiti dupa acelasi numar de ani
de credinta, pentru ca asemanarea lor cu Hristos a fost lucrata numai in
masura in care L-au ldsat pe Duhul Sfint sa-si faca lucrarea in viata lor.

b. Roada Duhului arati cit ne-am lisat lucrati de Dumnezeu. inainte de
a lucra prin noi, Dumnezeu vrea sa lucreze prin noi, pregatindu-ne asa cum
un mester iscusit isi pregateste instrumentele. Pe de alta parte, scopul lui
Dumnezeu cu noi este in primul rind sd ne faca asemenea Lui si numai in

53



planul secundar sa ne dea bucuria de a deveni ,,impreuna lucratori cu E1”.
Un proverb intelept spune: ,,Ceea ce avem este darul lui Dumnezeu pentru
noi, ceea ce devenim este darul pe care-1 putem face noi Domnului”. Cu
ceea ce L-am lasat pe Dumnezeu sa ne facd, vom intra in vesnicie !!!

Multi vor sa mearga Tnaintea lui Dumnezeu in virtutea lucrarilor
la care au fost partasi, dar sairmanii de ei, acestia nu stiu ca ,,darurile
duhovnicesti” nu sint pricind de lauda inaintea Celui care ni le-a dat ,,dupa
buna placere a voiei Lui”.

ILUSTRATIE: ,,Doamne, nu am scos noi draci in Numele Tau, nu am
predicat noi in Numele Tau?” - ,,Departati-va de la Mine. Niciodatd nu
v-am cunoscut !” (Matei 7:22,23)

c. Roada Duhului Sfint caracterizeaza cresterea. ,,Dupa roadele lor ii
veti cunoaste”, spune Domnul Isus (Matei 7:16). Pomii nu sint apreciati
iarna, cind au crengile goale. Atunci ar trebui tdiati cu totii, dar nimeni nu-i
taie. Gospodarul priceput asteaptd vremea roadelor si numai atunci vine cu
toporul in gradind, gata sa puna capat lipsei de rodnicie.

d. Roada Duhului Sfint ne certific ,,riminerea” noastrd in Hristos. in
lIoan 15:1-8, Domnul Isus nu spune: ,,Ramineti in Mine si veti avea multe
... daruri”, si nici ,,daca veti avea multe daruri, prin aceasta Tatal Meu va
fi proslavit”, ci spune ,,veti aduce multad roada” si ,,daca veti aduce multa
roada” veti fi astfel ,,ucenicii Mei”.

e. Dumnezeu stie darurile, dar cauta roada. ,, Tatil Meu este Vierul. Pe
orice mladita care ramine in mine si nu aduce roada, El o taie... si 0 arunca
afara” (Ioan 15:1-8).

f. Roada Duhului Sfint va fi criteriul de judecata. Pilda smochinului
neroditor din Luca 13 este o buna ilustratie: ,,Iata ca sint trei ani de cind
vin si caut rod In smochinul acesta si nu gasesc. Taie-1. La ce sa mai
cuprindd pamintul degeaba.” Numai ce este dumnezeiesc va intra n cer.
Daca Hristos nu se reproduce in noi acum pe pamint, nu vom avea acces
cu El in lumea de miine.

2. Care este scopul rodirii Duhului Sfintin viata noastra?

Biblia ne spune cd ,.toti (oamenii) au pacatuit si sint lipsiti de slava lui
Dumnezeu” (Romani 3:23) Asa cum sintem, noi sintem victime sigure ale
Diavolului si candidati fara drept de apel la osinda iadului vesnic. Omul,
ca urmas al lui Adam, este sub blestem, iar firea paminteasca este aservita
legii pacatului si a mortii. (Rom. 7:22-24)

Pentru a fi recuperat de Dumnezeu, omul nu mai poate fi reparat, ci
trebuie regenerat. ,, Trebuie sd va nasteti din nou” este mesajul pe care L-a
adus Domnul Isus celor pe care venise sa-i readuca la Tatal. (Ioan 3:1-16)
Trebuie sa fim nascuti ,,de sus” din Dumnezeu (Ioan 1:13).

54



Aceasta este lucrarea pe care vrea si o facd Duhul Sfint. In 1 Ioan 3:9
ni se spune ca: ,,Oricine este nascut din Dumnezeu” are ,,saminta Lui in
el”. Duhul Sfint ne ia din starea in care ne aflam, ne naste ,,dintr-o sdminta
nepieritoare”, si vrea sd ne creasca apoi ,,pind vom ajunge toti... la starea
de om mare, la indltimea staturii plinatatii lui Hristos”. (Efeseni 4:13)

Este interesant sa subliniem ca in Galateni ni se descrie roada Duhului
Sfint. Desi este vorba de mai multe trasaturi de caracter, este mentionata
o singura roada, la singular, pentru ca este vorba de Hristos. Duhul Sfint
vrea sd lucreze in noi asemanarea cu Hristos. Apostolul Pavel ne spune
ca noi toti: ,,Privim cu fata descoperita, ca intr-o oglinda, slava Domnului
si sintem schimbati in acelasi chip al Lui, din slava in slava, prin Duhul
Domnului”. (2 Corinteni 3:18) Cu fiecare zi care trece, oglinda in care
privim trebuie sa ni-L arate din ce in ce mai mult pe Hristos, sau cum zice
Pavel: ,, Hristos

in voi, nadejdea slavei”. (Coloseni 1:27) Credinciosilor din Galatia,
acelasi apostol le scrie: ,,copilasii mei, pentru care simt din nou durerile
nasterii, pind ce va lua Hristos chip in voi !” (Galateni 4:19)

Roada Duhului din Galateni 5:22,23 este o schitare a caracterului lui
Hristos. Dupa fiecare din elementele ei s-ar putea adauga fara indoiala
expresia ,,a lui Hristos”:

dragostea indelunga rabdare credinciosia
bucuria bunatatea blindetea
pacea facerea de bine infrinarea poftelor

Scopul rodirii este deci asemanarea cu Hristos. Planul lui Dumnezeu
a fost ca El sa fie numai ,,Cel dintii dintre mai multi frati”, urmind ca prin
infierea lucrata de El, noi sa intrdm de drept in familia lui Dumnezeu.

,Du-te la fratii Mei si spune-le cd Ma sui la Tatal Meu si la Tatal
vostru, la Dumnezeul Meu si la Dumnezeul vostru” (Ioan 20:17).

Ceea ce a cistigat Hristos pentru noi ,,de drept”, prin moartea si

invierea Sa glorioasd, este lucrat acum ,,de fapt” in noi de catre Duhul
Sfint, prin nasterea din nou si prin procesul de crestere spirituala.

Inceput in vesnicie, acest plan de mintuire se va desavirsi odata cu
intrarea noastra in vesnicia viitoare cind ,,vom fi ca El, pentru ca il vom
vedea asa cum este”. (1 Ioan 3:2)

Intre vesnicia trecuta si vesnicia viitoare, Duhul Sfint lucreaza in ceea
ce noi numim ,,timp” la transformarea noastra din oameni apartinind
speciei Adamice, in oameni asezati in Cel de-al doilea Adam si facuti
partasi firii dumnezeiesti ca fii. (1 Corinteni 15:45-49)

55



3. Care este partea noastra ?

Am spus deja ca pentru rodirea Duhului Sfint in viata noastra se cere
si participarea noastra si cd rodirea duhovniceascd masoara intr-o oarecare
masurd consacrarea si contributia fiecaruia dintre noi. Evidentele ne arata
ca la acelasi timp de convertire, nu exista nici macar doi credinciosi care
sa fi crescut 1n aceeasi masura, si aceasta se intimpld deoarece nu exista
nici macar doi oameni care s raspunda la fel fata de initiativele Duhului
Sfint 1n vietile oamenilor.

Biblia ne vorbeste despre citeva categorii de oameni care au raspuns
diferit lucrarii Duhului Sfint:

a. impotrivitori fata de lucrarea Duhului - in Faptele Aposto-
lilor capitolul 7 ni se aminteste de cuvintarea lui Stefan. Ni se spune cé in
acele zile Tudeii ,,nu puteau sa stea impotriva intelepciunii si Duhului cu
care vorbea el”. (Fapte 6:10) Totusi, argumentele Iui Stefan nu au reusit
sa-i determine pe ascultatorii lui sa-L primeasca pe Hristos ca Mesia. Din
aceasta cauza Stefan le spune deschis: ,,Oameni tari la cerbice, netaiati
imprejur cu inima si cu urechile ! Voi intotdeauna va impotriviti Duhului
Sfint. Cum au facut parintii vostri, asa faceti si voi” (Fapte 7:51).

b. Crestini care intristeazi Duhul Sfint - In Efeseni 3:17-32,
Pavel 1i indeamna pe crestini sa-si puna viata in armonie cu Invatatura care
le-a fost data. Din felul in care li se adreseaza se vede limpede ca apostolul
credea cd schimbarea felului lor de viatd era in parte si o responsabilitate
care apasa pe umerii lor. Refuzul de a incepe aceasta ,,dezbracare de omul
cel vechi” si ,,imbracare cu Hristos”, este prezentat de apostol drept o
atitudine care ,,Il intristeaza pe Duhul Sfint”. (4:30)

c. Crestini care sting Duhul Sfint - In 1 Tesaloniceni 1:19 sintem
sfatuiti sa ,,nu stingem Duhul”. Versetul acesta a fost gresit interpretat
ca o primejdie posibild a caderii din Har. Contextul imediat ne arata insa
altceva. In versetul 15 este scris:

»Multumiti lui Dumnezeu pentru toate lucrurile; caci aceasta
este voia lui Dumnezeu, in Hristos Isus, cu privire la voi”. In
procesul de sfintire pe care Il lucreaza in viata noastra, Duhul
Sfint foloseste tot felul de lucruri, stari si evenimente. Noi stim
ca ,.toate lucrurile lucreaza spre binele celor ce-L iubesc pe
Dumnezeu, si anume spre binele celor ce sint chemati dupa planul
Sau” (Romani 8:28).

Totusi, uneori uitam lucrul acesta si nu-I mai multumim Iui Dumnezeu
chiar pentru ,,toate” lucrurile, iar aceasta zadarniceste sau intirzie intr-o
oarecare masura lucrarea Duhului in viata noastra. Expresia ,,stingeti

56



Duhul” se refera tocmai la o asemenea situatie in care energia Duhului este
impiedicata sa lucreze. Este ca si cu ,,stingerea entuziasmului”.

d. Crestini care se predau Duhului Sfint - Acest subiect este
dezvoltat pe larg de apostolul Pavel in Romani 6 si Romani 8. Spicuim
aici numai citeva expresii mai edificatoare: ,,dati-va pe voi insiva lui
Dumnezeu” (6:13), ,,v-ati facut robi ai neprihanirii” (6:18), ,.trdiesc dupa
indemnurile Duhului” (8:5), ,,umbla dupa indemnurile Duhului” (8:5),
,,prin Duhul faceti sa moara faptele trupului” (8:13), ,,Caci toti cei ce sint
calauziti de Dumnezeu sint fii ai lui Dumnezeu” (8:14). (Vezi anexa nr. 6)

4. Despre paradoxul cresterii spirituale

Pentru cei care au citit cu atentie epistolele Noului Testament, nu
este nici un secret cd ele sint structurate 1n trei sectiuni care cuprind, de
obicei in ordine: invataturd, indemnuri, saluturi. Invatitura pune accent pe
explicarea lucrarii facute de Dumnezeu in folosul oamenilor, indemnurile
pun accentul pe felul in care oamenii trebuiesc sa raspunda lucrarii lui
Dumnezeu, iar saluturile ilustreaza legaturile care s-au stabilit intre cei
care au intrat 1n viata cea noua.

Daca vom cerceta cu atentie, vom vedea ca, luate separat, capitolele
de invatatura si capitolele de indemnuri par a spune lucruri diferite
in problema cresterii spirituale. Uneori informatiile primite par a se
contrazice de-a dreptul. Iata de exemplu ce scrie in Filipeni 1:6: ,,Sint
incredintat ca Acela care a inceput in voi aceastd bund lucrare, o va ispravi
pina in ziua lui Isus Hristos”. Din acest text reiese clar ca lucrarea din
launtrul nostru este in intregime o lucrare a lui Dumnezeu prin Duhul. El a
inceput-o, El o face si tot El este Acela care o va duce la desavirsire.

In 1 Petru 1:5-7, dupa ce ni s-a spus ci: ,,Dumnezeiasca Lui putere
ne-a daruit tot ce priveste viata si evlavia, prin cunoasterea Celui ce
ne-a chemat...” (1:3), sintem indemnati sa ne dam si noi toate silintele,
ca sa unim cu credinta noastra fapta; cu fapta, cunostinta; cu cunostinta,
infrinarea; cu Infrinarea, rabdarea; cu rabdarea, evlavia; cu evlavia,
dragostea de frati; cu dragostea de frati, iubirea de oameni”. Iar in 1 Petru
1:10 se adauga: ,,De aceea fratilor, cdutati cu atit mai mult sa va intariti
chemarea si alegerea voastra; caci daca faceti lucrul acesta nu veti aluneca
niciodata”.

Singura explicatie a acestor aparente contraziceri este ca Biblia vrea
sa stim cd lucrarea de crestere spirituala, ca si mintuirea de altfel, este o
lucrare in intregime dumnezeiasca si tot in intregime o lucrare pe care este
chemat sa o facd omul. In mintea noastra aceste lucruri nu se impaca, dar
se pare cd n mintea lui Dumnezeu ele se impacéd de minune.

57



In teologie situatia aceasta se numeste ,,antinomie” si ea marturiseste
limitarile gindirii noastre. Pentru noi exista o aparentd opozitie intre
suveranitatea divind si responsabilitatea umana. Altfel spus, noi intelegem
doar in parte cum impaca Dumnezeu activitatea Sa ca Imparat suveran si
activitatea Sa ca Judecator.

Biblia ne invata ci, de pe pozitia de Imparat, Dumnezeu hotaraste si
controleaza toate lucrurile, Intre care si activitatile omului, conform cu
planurile Lui vesnice. (vezi: Geneza 45:8; 50:20; Proverbe 16:9; 21:1;
Matei 10:29; Faptele Apostolilor 4:27; Romani 9:20; Efeseni 1:4,5,11;
etc.)

Aceeasi Biblie ne spune insa si ca, din pozitia de Judecator, Dumnezeu
trage la raspundere pe fiecare om si-1 socoteste responsabil pentru alegerile
pe care le face in vederea implinirii propriilor lui planuri. (vezi: Matei 25;
Romani 2:1-16; Apocalipsa 20:11-13; etc.)

Asa ca oricine aude Evanghelia este socotit raspunzator de felul in care
raspunde si dacd nu o primeste, este vinovat de necredinta. ,,... dar cine nu
crede, a si fost judecat, pentru ca n-a crezut... “ (Ioan 3:18)

Si tot asa, apostolul Pavel simtea apasind asupra lui responsabilitatea
Evangheliei: ,,... caci trebuie s-o vestesc; si vai de mine, dacd nu vestesc
Evanghelia !” (1 Corinteni 9:16)

In aceeasi Biblie se gisesc laolalta si suveranitatea lui Dumnezeu si
responsabilitatea umana. Uneori ele se intrepatrund in continutul aceluiasi
text, (vezi Luca 22:22), , Negresit, Fiul omului se duce, dupa cum este
rinduit. Dar vai de omul acela prin care este vindut El !”

Datoria noastra este sa pastram in echilibru cele doud adevaruri si sa
nu ne lasam ispititi si-1 preferim pe unul in dauna celuilalt. intr-o buna zi
Dumnezeu ne va explica El insusi de ce n-am putut intelege unele lucruri
care sint ,,potrivite cu intelepciunea” divina.

O foarte frumoasa poezie care reda paradoxul cresterii spirituale
este scrisa de unul dintre cei mai mari poeti crestini ai neamului nostru:
Traian Dorz. Fratele Dorz a surprins cum nu se poate mai bine tensiunea
care existd intre promisiunea lui Dumnezeu si angajamentul pe care ni-1
pretinde pentru ajungerea la ,,desavirsire”. Iatd mai jos aceasta scurtd, dar
bogatd poezie, pe care este bine s-o citim, s-o intelegem, sa o Invatam pe
dinafara si mai ales... s-o traim.

Tu ne-ai promis impéaréitia

Tu ne-ai promis imparatia
cereascd, Doamne, tuturor -
dar nu o dai decit acelor
ce cred §i lupta pina mor.

58



Tu ai promis izbinda-n lupta
cu cel viclean si rau, oricui,
dar nu o dai decit acelui
statornic in credinta lui.

Tu ai promis c-asculti pe-oricare
indreapta rugdciuni spre cer,
dar nu raspunzi decit acelor
ce-au gind curat in tot ce-Ti cer.

Tu ai promis cd esti de-a pururi
cu toti ai Tai in tot ce fac,

dar nu ramii decit cu-aceia

ce vor trai dupd-al Tau plac.

Tu ai promis desavirsirea
oricui se straduie mereu,
dar nu o dai decit acelui
ce suie dealul cel mai greu.

Tu ai promis tot ajutorul
oricui in lupta vietii grea,
dar nu i-l dai decit acelui
ce lupta cit puterea sa.

5. Problema maturititii duhovnicesti

,,Cheia care deschide lacatul patrunderii in tainele adevarului
divin nu este cantitatea de cunostinte adunate in anii de studiu, ci
calitatea caracterului dobandit prin alegerile bune facute in viata.
Numai cei cu inima curata il vor vedea pe Dumnezeu! Cu o inimi
patatd vom avea tot atat succes cat are cel ce priveste stelele
printr-un telescop cu lentilele murdare” — John Piper

,,Dar hrana tare este pentru oamenii mari, pentru aceia a caror
judecata s-a deprins, prin intrebuintare, sd deosebeasca binele si
raul” — Evrei 5:14

Nu treceti prea usor peste versetul acesta. Este uimitor! Principiul
continut in el va poate scuti de irosirea celor mai frumosi ani din viata.
Textul acesta ne spune cd, dacd doresti sa ajungi la maturitatea care poate
patrunde adevarurile profunde ale Scripturii, trebuie sa folosesti laptele

59



invataturilor incepatoare pentru a face alegeri personale corecte intre ceea
ce este bine si ceea ce este rau.

Dati-mi voie s o formulez altfel. A reusi sa te hranesti cu lucrurile
adanci din Cuvantul lui Dumnezeu nu este o problema de abilitate
intelectuald, ci una de moralitate. Daca vrei sa te ospatezi cu hrana tare,
trebuie sa te califici mai intai printr-o ascultare care alege binele si ocoleste
raul. Se cere mai mult caracter decat cunostinte.

Adevarul surprinzator este cd daca ai probleme sa intelegi ceea ce scrie
despre Melhisedec in Geneza si in epistola catre Evrei s-ar prea putea sa
fie din cauza ca te-ai intinat privind ceea ce nu trebuia la televizor. Daca
nu poti patrunde in problema divinei alegeri, s-ar putea sa fie din cauza ca
ai fost necinstit 1n afaceri in ultima vreme. Daca nu poti intelege lucrarea
desavarsita si suficienta facutd de Dumnezeu prin Hristos la cruce, s-ar
putea sa fie din cauza ca esti ahtiat dupa bani, cheltuiesti doar pentru tine
si nu dai suficent la altii.

Cararea catre maturitatea duhovniceasca si cétre hrana tare nu este
pregatirea intelectuald, ci poteca Ingusta a ascultarii. Ceea ce faci tu cu
alcoolul, cu poftele carnii, cu banii, cu timpul liber, cu distractiile, cu
mancarea si cu computerele si felul in care-i tratezi pe ceilalti va determina
mai mult daca vei fi in stare sa mananci ,,hrana tare” decat anii de scoala
sau cartile. Mesajul acestui verset este cu atat mai important cu cat
societatea foarte avansata tehnologic in care traiim ne spune ca educatia, cu
precadere cea care ne dezvolta intelectual, este cheia spre maturitate. Avem
o seama intreaga de absolventi cu Ph. D. care-si mascheaza imaturitatea
in lucrurile lui Dumnezeu sub roba de absolvent. Si exista multi sfinti
maturi mai putin scoliti care se pot hrani si se desfata la masa bogata a
adevarurilor tainice din Cuvantul lui Dumnezeu.

Am cerut permisiunea sa redau aici un articol foarte bun scris de
Emanuel Contac si Sorin Loghin, aparut in Cuvantul Adevarului, seria II,
anul XXX, nr. 1 (Ianuarie 2019), p. 9.

Chibzuinta (sophrosyné) — cea mai importanta virtute in
Epistolele Pastorale

In varful listei de virtuti pe care o putem alcatui in urma unei
lecturi atente a Epistolelor Pauline stau, precum se stie, ,,credinta,
nadejdea si dragostea” (1 Cor. 13:13), cea din urma fiind, de
altfel, si cea mai importanta. Ce virtute am pune 1nsa pe locul
intai, dacd ne-am opri doar asupra celor trei epistole cunoscute
sub numele de Pastorale?

Repertoriul de calitati enumerate de Apostolul Pavel contine
una care se repeta: sdphrosyng, termen pentru care nu este simplu
de gasit un echivalent romanesc adecvat. Inainte de a ne apleca

60



asupra acestui cuvant, sa precizam ca din aceeasi familie lexicala
face parte si verbul sophroned care in sens larg inseamna ,,a fi

cu mintea intreaga” sau ,,a judeca sanatos”. 1 gasim folosit cu
acest sens in Marcu 5:15, dupa exorcizare, indracitul care fusese
posedat de o legiune de demoni a redevenit ,,intreg la minte”
(sophronofiinta).

In esentd, termenul sophrosyné se referd la un anumit mod
de gandire care are consecinte practice. Dar Tnainte de a lamuri
sensul termenului in Epistolele Pastorale, este necesar sa facem
o scurta incursiune in trecut, pentru a vedea sensurile pe care
le-a avut termenul de-a lungul timpului. In stoicism, curent
filozofic fondat de Zenon in secolul al I1I-lea 1.Hr., sophrosyné
este considerata una din cele patru virtuti cardinale, fiindu-le
cerutd in mod deosebit conducitorilor, intrucat acestia au de luat
decizii politice si militare importante. Echivalentul roméanesc ar fi
,,chibzuinta”.

Fiindca sophrosyné presupune si capacitatea de autocontrol
(stapanirea patimilor), ea a ajuns sa fie asociata cu sobrietatea
si castitatea. Treptat, termenul a ajuns sa fie folosit intr-un
sens particular, ca virtute prin excelentd feminina: o femeie
caracterizata de sophrosyné este fideld sotului. In Septuaginta,
traducerea greacd a Vechiului Testament, cuvantul apare doar de
cateva ori. Potrivit intelepciunii lui Solomon, sdphrosyné (alaturi
de pricepere, dreptate si curaj) se numara printre virtutile produse
de intelepciune (sophia). In perioada crestina ulterioara Noului
Testament, lustin Martirul (sec. II d.Hr.) foloseste si el cele doud
sensuri ale termenului in interiorul aceleiasi scrieri: mai a intai,
pentru a demonstra caracterul rational al credintei (Apologia
13.2) si apoi, cu sensul de ,,castitate” (sophrosyné este opusul
desfraului; Apologia 14.2).

Din analiza surselor grecesti clasice rezulta ca sophrosyné tine
atat de caracter, cat si de trdirea practica, intrucét ea presupune
capacitatea de a discerne ce trebuie facut si ce nu. in Epistolele
Pastorale (1 Tim. 3:2) se precizeaza ca un episcop trebuie sa fie
sophrdn. In acelasi verset, Pavel precizeaza ci slujitorul trebuie sa
fie fidel in casatorie (,,barbat al unei singure sotii”) si ,,cu mintea
treaza”. Regdsim termenul s6phron si in Tit 1:8, in lista de calitati
cerute de la presbiteri (=,,episcopi”). De aceasta data, termenul
este in vecinatatea lui ,,infranat”. Nu doar liderii crestini trebuie
sd dea dovada de sophrosyné. Nu ne surprinde sa gasim virtutea
si 1n lista de calitati asociata cu experienta de viata: batranii,
spune Pavel, trebuie si fie sdphronas (Tit 2:2).

61



Sensul specializat (,,feminin”) pomenit la inceputul articolului
apare si in Pastorale (1 Tim. 2:9), intr-un verset in care Pavel
le cere femeilor sa se ,,impodobeascd” (kosmein) cu o tinuta
decenta, cu sophrosyné, tradus de Cornilescu prin ,,sfiala”.
Totusi, termenul grec nu transmite ideea ca o femeie trebuie
sa se simtd timoratd sau lipsita de incredere in sine, ci la faptul
ca tinuta ei exterioard trebuie sa faca dovada discernamantului
si a chibzuintei. O femeie caracterizata de sophrosyné nu se
imbraca indecent, provocator sau fara gust. Folosirea verbului
,»a impodobi” (kosmein) si a adjectivului kdsmios (prezentabil,
placut, ordonat) arata ca elementul estetic nu este exclus, ci
subordonat unei ratiuni superioare. In orice caz, imbracamintea
constituie expresia unei virtuti importante si a unui comportament
mai larg.

De-a lungul timpului, termenul a fost redat in moduri
diferite, fiecare traducere incercand sa surprinda cat mai fidel,
in functie de context, sensul lui. Traducétorii Noului Testament
de la Alba Iulia (1648) l-au tradus prin ,,inteleptie” (1 Tim. 2:9),
incercand probabil sa-1 apropie de ,,intelepciune”. Mai aproape
de sensul primar al termenului sunt echivalentii din Biblia de la
Bucuresti (1688): ,,intregaciunea mintii” (1 Tim. 2:9), respectiv
»~minte Intreagd” (1 Tim. 2:15). O schimbare majora se produce
odata cu introducerea neologismului ,,castitate” (1 Tim. 2:15)
de catre traducatorii Bibliei de la lasi (1874). Acest din urma
termen acopera foarte bine sensul ,,feminin” analizat in prima
parte a articolului. Cat despre termenii ,,sfiala” si ,,smerenie”
din Cornilescu 1924, ei nu redau in mod satisfacator sensul
termenului grec. Problema a fost insa remediata in EDCR, in
care sunt folositi termenii ,,decentd” (1 Tim. 2:9), respectiv
,»chibzuinta”.

In rezumat, sophrosyne are o gama larga de intelesuri si
utilizari, de la cel larg (judecata rationala, moderatie, sobrietate,
trasaturi manifestate in diferite contexte), pana la cel specializat,
circumscris casatoriei (castitate, infranare).

Chibzuinta in lucrare

Maturitatea si chibzuinta se vad cel mai bine din strategia cu
care abordam lucrarea lui Dumnezeu in adunarea crestina. Sa iei
o Biserica de la inceput nu este un handicap, ci un mare avanta;j!
Este mult mai usor sa formezi, decat sa indrepti ce este deja
deformat! Iata sfatul unui om cu experienta:

62



,latd ce as face dacd ar fi sd Incep acum o Biserica noua.

Sa spunem cd m-as duce intr-un sat, as gasi niste oameni, le-as
vorbi despre Hristos si ei ar deveni credinciosi. Si poate ar fi opt
sau zece oameni intr-un grup mic. Le-as spune cd vom porni

o Bisericd noud impreuna si ca primul lucru pe care il voi face
este de a ajuta fiecare persoana sa identifice scopul fatd de care
se simte cel mai atrasa. Probabil, cineva ar veni si mi-ar spune:
,»Stii, as vrea foarte mult sd fac oamenii sa se simta ca fac parte
din familia lui Dumnezeu. Si vreau sd am grija de cei care sunt
membri ai Bisericii. Vreau sd am grija ca fiecare sa se simta iubit
si ca nevoile fiecaruia sunt implinite in cadrul Bisericii.” I-as
spune acelei persoane: ,,Vrei sa fii lider al primului nivel?” sau
in America: ,,Vrei sa fii lider pentru prima baza?”’; ,,Vrei sa ma
ajuti la predarea unui curs pentru noii membri? Apoi, dupa ce
devin membri, vrei sd ai grija ca nevoile fiecarui membru sa fie
implinite, si ca fiecare membru sd fie vizitat, pretuit si iubit?”

,,Apoi, as gasi pe cineva care are o chemare pentru a ajuta la
cresterea spirituald. I-as spune: ,,Vrei sé fii lider la nivelul doi,
pentru baza a doua? Tu ma vei ajuta sa tin cursul: ,,Cum sa cresti
spre maturitate?”” Tu ma vei ajuta sa planific toate studiile biblice,
cursurile de ucenicie si toate evenimentele dedicate maturizarii
crestine. Ma vei ajuta sa gasesc niste versete biblice pe care
sa le memoram si vom memora un verset impreuna in fiecare
saptamana.” Acest lider al celui de-al doilea nivel ar fi persoana
responsabila cu scopul uceniciei, la fel cum liderul primului nivel
ar fi responsabil cu scopul partasiei.”

,»Apoi, as gasi pe cineva care are chemare pentru a ajuta
fiecare crestin sd-si descopere lucrarea si locul lui in slujire. I-as
spune: ,,Vrei sa fii liderul celui de-al treilea nivel? Tu ma vei
ajuta s tin cursul ,,Cum si-ti descoperi lucrarea”. In acel curs
vom invata oamenii cum sa-si descopere darurile spirituale si
chemarea, si 1i vom ajuta sa priveasca la trecutul lor si sa isi dea
seama ca Dumnezeu poate folosi toate experientele din viata
lor... pentru a fi eficienti in lucrare. Tu ma vei ajuta si vei avea
grija ca fiecare persoana din Biserica sa aibad un loc in care s
slujeasca. Aceasta este responsabilitatea ta majora ca lider al celui
de-al treilea nivel.”

,,Apoi, as gasi pe cineva a carui chemare este evanghelizarea,
castigarea lumii si i-as spune: «Vrei tu sa fii liderul bazei numarul
patru? Tu ma vei ajuta sa-i instruiesc pe cei din Biserica pentru
vestirea Evangheliei. Ii vom invita cum sa dezvolte genul de
marturie pe care o pot impartasi cu cei necredinciosi.»”

63



,»Dupa aceea, as gasi pe cineva pasionat pentru inchinare. L-as
intreba: «Vrei sa fii liderul de inchinare? Ajuta-ma sa planific
serviciile de inchinare pentru ca atunci cand oamenii vin la
adunarea noastra, sd simta prezenta lui Dumnezeu, puterea Lui.
Ajutda-ma sa expun Cuvantul Lui cu claritate, asa incat oamenii sa
vina la Hristos si crestinii sa creasca.»”

,»As gasi deci, cinci oameni diferiti, pentru a fi sustinatori,
antrenori, sponsori sau lideri in urmarirea celor cinci scopuri ale
Bisericii.”

,»Va dati seama cd, dacd as avea o Biserica cu numai zece
oameni, cinci dintre ei ar fi deja implicati in conducere. Pe
masurd ce Biserica ar incepe sa creasca... as chema si pe altii sa
ajute in fiecare din cele cinci scopuri. In timp ce Biserica ar creste
mai mare, am construi o echipa. Echilibrarea lucrarilor Bisericii
n-ar mai fi treaba unei singure persoane, ci ar fi lucrarea celor
chemati sd activeze in fiecare dintre cele cinci scopuri.”

,Intreaga ta Bisericd poate fi organizati in jurul celor cinci
scopuri, pentru ca fiecare persoana care slujeste intr-o echipa sa
se dedice unuia dintre cele cinci scopuri si sd atinga unul dintre
cele cinci deziderate — sa faca evanghelizare in comunitate. .., sa
se inchine cu multimea..., s aiba partasie cu adunarea. .., sa-i
ucenicizeze pe cei devotati..., si sd faca lucrare cu cei din miezul
(nucleul) Bisericii. Aceasta stare va produce echilibru spiritual,
care va produce la randul lui sanatate duhovniceasca, iar sanatatea
va produce crestere.”

Temelia acestei strategii de lucru in Biserica locala este asezata pe
sfaturile date de apostolul Pavel mai tinerilor lui colaboratori. Va invit in
capitolele urmatoare sa le parcurgem si s le analizam impreuna.

64



Importanta formarii cirmuitorilor
spirituali ai Bisericii

1. Ordinea (cronologia) lucrarii lui Hristos in Biserica.

2. O critica constructiva si necesard.

3. Principiul pluralitatii.

4. Principiul unanimitatii.

5. Purtatorul de cuvint.

6. Pasi practici in formarea carmuitorilor spirituali.

7. Procesul de identificare si formare a presbiterilor.

8. Caracterul si caracteristicile spirituale ale presbiterilor.
9. Ordinarea presbiterilor.

10. Disciplinarea unor presbiteri.

1. Ordi [V P
. Ordinea lucrarii lui Hristos in Biserica

Asa cum am subliniat deja, Biserica 1i apartine lui Hristos, iar soarta ei
nu se hotaraste in nici un Sinod, Congres sau Adunare Legislativa. Domnul
Isus este capul Bisericii. Toate madularele trupului spiritual al Bisericii
poarta o legatura strinsa cu El si tot ceea ce se face in trup este hotarit ,,in
locurile ceresti”, unde Hristos sté la dreapta Tatalui.

Biserica este chemata impreuna, crescuta si intrebuintatd pentru
mintuirea lumii de catre Hristos nsusi care ne da dupa placerea Lui ,,si
vointa si indeplinirea®:

65



,»Caci Dumnezeu este Acela care lucreaza in voi, si va da,
dupa placerea Lui, si vointa si infaptuirea” (Filipeni 2:13)
,»Eu voi zidi Biserica mea” Matei 16:18)

Noul Testament ne face cunoscut planul lui Dumnezeu cu privire la
Biserica si strategia lucrarii lui Hristos in trupul spiritual al Bisericii.
Nimeni nu are voie sa schimbe ceva in felul in care Hristos a hotarit ca
trebuie sa se lucreze in Biserica. Exista o rinduiala la care trebuie sa ne
supunem cu cea mai minutioasa ascultare. Efeseni 4:4-16 descrie aceasta
rinduiala a lucrarii lui Hristos in Biserica. Noi o vom numi-o de acum
inainte ,,strategia lucrarii lui Hristos in Biserica”.

Sa privim mai intii la ordinea lucrarii lui Hristos in Biserica. Chiar si
la o trecere fugara asupra pasajului, se poate vedea ca lucrarea lui Hristos
a inceput la Crucea de la Golgota unde El a infrint puterea Diavolului si
Si-a cistigat pentru Sine ,,0 saminta de urmasi”. (Isaia 53:10-11) Dupa
biruinta de la Calvar, El ,,S-a suit sus, a luat robia roaba, si a dat daruri
oamenilor”. (Efeseni 4:8) In aceasti a doua etapa a lucririi Sale, Hristos
a ales si a daruit ,,samintei de urmasi” sau ,,Bisericii” slujitori prin care El
sa se manifeste In plinatatea dragostei si puterii Sale. Aceasta este ceea ce
scrie In Efeseni 4:11-12:

»31 El a dat pe unii apostoli; pe altii, prooroci; pe altii
evanghelisti; pe altii pastori si invatatori, pentru desavirsirea
sfintilor, In vederea lucrarii de slujire, pentru zidirea trupului lui
Hristos”.

Notati ca aceste categorii de slujitori trebuie sa lucreze ,,pentru
desavirsirea sfintilor”. In planul lui Dumnezeu, la maturizarea
credinciosilor lucreaza Duhul Sfint prin intermediul acestor instrumente
umane. Apostolii, profetii, evanghelistii si pastorii-invatatori sint agentii
lucrarii divine. Ei sint chemati sa produca schimbari 1n viata credinciosilor
functionind ca un fel de conducte spirituale prin care se manifesta puterea
de crestere. Slujba lor are ca scop realizarea sfintirii practice in viata celor
din biserica.

Din cele spuse mai sus, se desprinde clar un principiu: ,,Apostolii,
proorocii, evanghelistii si pastorii-invatatori apartin in primul rind Capului
Bisericii si numai in al doilea rind bisericii. Responsabilitatea lor este
primordiald fata de Cel ce i-a chemat la slujire si numai in subsidiar fata
de cei pe care sint chemati sa-i slujeasca. Apostolul Pavel se numeste pe
sine ,,apostol, nu de la oameni, nici printr-un om, ci prin Isus Hristos”
(Galateni 1:1) iar in 2 Corinteni 2:15 si 3:3 citim: ,,in adevir, noi sintem
inaintea lui Dumnezeu, o mireasma a lui Hristos printre cei ce sint pe
calea mintuirii”...,,Voi sinteti aratati ca fiind epistole lui Hristos, scrisa de
noi, ca slujitori ai Lui,...”

66



Sé& aruncam in continuare o privire asupra slujitorilor bisericii pomeniti
in Efeseni 4:11 si sa incercam sa desprindem rolul specific pe care l-au
avut ei in formarea, cresterea si raspindirea bisericii crestine:

,,In bisericile primare, apostolii si proorocii au jucat un rol de
o factura unica, despre care putem spune ca astazi este suplinit de
scrierile canonice ale Noului Testament”.

,,Cea de a doua pereche de daruri, evanghelistii si pastorii-
invatatori, sint (insd) necesari in fiecare generatie. Biserica nu
se poate lipsi niciodatd de oamenii care predicd Evanghelia si
care 1i aduc pe barbati si femei la cunostinta adevarului si cu
atit mai mult de aceia care ii pot prelua pe acesti noi convertiti
ca sa-1 indrume si sa-i povatuiasca. Cei doi termeni; ,,pastori si
invatatori” numesc una si aceiasi grupa de oameni. Ei sint cei
care ,,pastoresc turma Domnului” si se ingrijesc de bunastarea
ei, dindu-se pilda celorlalti crestini prin invatatura si purtarea
,aratindu-le astfel cararea vietii si credintei crestine. Sint aceiasi
barbati care in alte locuri sint numiti; ,,presbiteri si episcopi”,
avind printre calitatile lor si pe aceea de a fi ,,in stare sa Invete pe
altii”. (F.F.BRUCE, The Epistle To The Ephesians, Fleming H.
Revell Co., N.J.1961, pp 85,86.)

,,Darul (profetic), impreuna cu cel precedent (apostolii),
pare a fi incetat odata cu epoca apostolica, fiind subsistuit de
revelatia deplind a Scripturilor Noului Testament. Ultimele daruri
de pe lista par a fi permanente si se manifesta si azi in biserica.
Evanghelistii sint predicatori itinerari care nu au in grija lor o
turma anumitd cu caracter permanent. Ei isi gasesc echivalent in
evanghelistii” de astazi. Pastorii si invatatorii sint numiti intr-o
singurd unitate gramaticala (in textul grec, prin folosirea unui
singur articol - (tous). Din cauza ca propovaduirea adevarului lui
Dumnezeu este un element de baza in activitatea pastorala, cele
doua slujiri formeaza o combinatie naturald. Este bine de luat
aminte ca in Noul Testament, ambele functii sint indeplinite de
catre presbiteri (i.e.episcopi) ;,,...presbiteri...pastoriti turma lui
Dumnezeu...” (H.A.KENT Jr. Ephesenians: The Glory Of The
Church, Moody Press, Chicago, 1971, pp.71,72.)

Calea citre desavarsire - Pavel mentioneaza niste pasi specifici in
procesul de maturizare a trupului. in primul rind, oamenii care au anumite
daruri echipeaza sfintii (Efes 4:11,12a). Dumnul Isus Hristos a cistigat
la cruce oameni care poseda anumite daruri si i-a dat Bisericii pentru ca
astfel, copiii Sai sa poata fi bine echipati pentru slujire si maturi in credinta
lor.

67



in zilele noastre, acesti oameni implinesc slujiri speciale.
Vorbim acum nu despre darurile spirituale date tuturor
credinciosilor, ci de cele date oamenilor alesi de Dumnezeu si
pusi conducatori peste intregul trup al bisericii. Slujbele sint
1o n

scrise in mod ,,cronologic” in raport cu planul lui Dumnezeu
pentru dezvoltarea bisericii.

»Apostolii”. Apostolii au fost un grup mic de oameni, alesi
la inceput de insusi Domnul Isus. Ei au avut o relatie unica
cu Domnul intrupat; L-au Insotit pretutindeni, au fost martori
la tot ce a spus si a facut si au devenit ,,trimisii Sai” pentru a
predica, pentru a vindeca si pentru a scoate afara demoni. Dupa
trddarea si moartea lui Iuda, in locul lui a fost ales Matia. Acestor
doisprezece le-a dat Domnul Isus marea misiune. Ei au trebuit
sa devina sursa autoritard a adevarului despre Hristos, asa cum
explica loan:

,»Ce era de la inceput, ce am auzit, ce am vazut cu ochii nostri,
ce am privit si ce am pipdit cu miinile noastre... aceea va vestim
si voud”. (1 loan 1:1,3)

In afara celor doisprezece, a mai fost inci un om care a facut
parte dintre apostolii Noului Testament. Pavel a avut tot dreptul
de a se numi pe sine apostol deoarece Domnul Isus Hristos i s-a
aratat in mod direct si a stat de vorba cu el. (Efeseni 1:1; Coloseni
1:1; Galateni 1:1) Chemarea lui unica si insdrcinarea primita au
stat la baza autoritatii pe care a avut-o in biserici. (vezi Faptele
Apostolilor 9)

Alti oameni intrd Intr-un grup secundar de apostoli: Barnaba,
Sila, Timotei si unii mai putin cunoscuti cum ar fi Andronic si
Iunia. (Romani 16:7) Acestia au fost apostoli ai bisericii, dar
n-au fost Imputerniciti in mod direct de catre Domnul Isus dupa
invierea Sa.”

Apostolii au avut un scop special in planul lui Dumnezeu.
Biserica a fost zidita pe temelia apostolilor si proorocilor (Efeseni
2:20 si 3:5). Invatatura propovaduita de apostoli a devenit temelia
credintei crestine. Biserica primara functiona pe baza invataturii
apostolilor (Faptele Apostolilor 2:24). Acesti oameni plini de
daruri au proclamat adevarul lui Dumnezeu cu o autoritate
deplina, bazati pe Scripturile Vechiului Testament si pe propria
lor experienta in invatitura, moartea si invierea Domnului Isus
Hristos.

Dumnezeu a confirmat autoritatea apostolica prin faptul ca
le-a dat puterea de a face minuni. El a ,,intarit marturia lor cu
semne, puteri si felurite minuni”. (Evrei 2:4)

68



In istoria bisericii primare, asa cum ne este ea redati in
Faptele Apostolilor, grupul apostolilor s-a intilnit pentru ultima
oard la Consiliul de la Ierusalim. Cu exceptia lui Pavel si a
colaboratorilor lui, ei dispar dupa aceea din cronicile scrise. Pe
masurd ce Evanghelia s-a raspindit si s-au infiintat biserici, rolul
de conducere a revenit unor oameni credinciosi care au staruit
in invatatura apostolica. Am putea spune intr-un anumit sens ca
apostolii au pus temelia si au dat nastere Bisericii. Treptat, treptat
insa, apostolii au fost inlocuiti de presbiterii bisericilor respective.
Adunirile micute au inceput si devina de sine stititoare. In
masura in care cladirea crestea, temelia era din ce in ce mai putin
vizibila. Concluzia fireasca ce se desprinde este ca apostolii au
fost un grup de oameni duhovnicesti cu un rol foarte important in
evolutia Bisericii, dar cu existentd temporara. Ei nu au o structura
permanentd 1n Biserica. Nici un om in zilele noastre nu se poate
pretinde a fi un apostol Nou Testamental.

,Profetii” - In epistola catre Efeseni, apostolul Pavel nu

se referd la profetii Vechiului Testament, ci la profetii Noului
Testament. acestia au fost un alt grup cu existenta temporara.

Si ei erau oameni inzestrati cu daruri speciale si dati Bisericii
primare. Impreuna cu apostolii (Efeseni 2:20; 3:5), acesti oameni
erau folositi ca vorbitori din partea lui Dumnezeu. Pe atunci Noul
Testament nu exista incd. Profetii vorbeau direct de la Dumnezeu,
la fel ca si profetii Vechiului Testament. (vezi anexa nr. 7)

,,Desigur, acest lucru ar fi putut deveni o problema daca un
profet ar fi inceput sa-si proclame propriile-i idei cu autoritatea
unui trimes divin. Datorita acestui lucru Pavel a hotarit ca :
,,Duhurile proorocilor sint supuse proorocilor”. (1 Corinteni
14:23) Acesti oameni aveau datoria de a se verifica unul pe altul
de-a lungul perioadei lor de slujire. (1 Corinteni 14:29)

»Slujba profetica a incetat odata cu scrierea Noului Testament.
In zilele noastre Dumnezeu nu mai vorbeste Bisericii printr-o
revelatie directa fatd de anumiti credinciosi. ,,Revelatia Sa
directda” se afla in cuvintele Scripturii. Fiind inspiratd de Duhul
Sfint, Biblia a devenit pentru cei credinciosi un mesaj cu
autoritate suprema. Lucrarea de asezare a temeliei, facuta de
apostoli si de prooroci este de domeniul trecutului si nu mai este
necesard. Revelatia lui Dumnezeu in Biblie este completa si ea
contine o avertizare foarte serioasa si deslusitd impotriva oricui ar
vrea sd adauge sau sd scoata ceva din continutul ei. (Apocalipsa
22:18,19) Astazi, credinciosii nu mai au nevoie sa caute o
revelatie profetica directd; ei au nevoie sa cunoasca Biblia. ”

69



»Evanghelistii” - Noul Testament descrie evanghelistul ca
pe un m care merge din loc in loc, pe acolo pe unde evanghelia
nu a fost vestita. El Il predica pe Domnul Isus Hristos, conduce
oamenii la credinta si formeaza un mic grup de credinciosi pe
care 1i invatd doctrinele de baza, numeste dintre ei presbiteri si-
apoi pleaca mai departe. Evanghelistul este de fapt un plantator
de biserici. El nu este un om care vine in oras pentru o saptamina
de intruniri, dupa care pleaca. Lucrarea sa nu este terminatd pina
ce nu a fost fondata o noud bisericd. Timotei si Filip pot fi dati ca
exemple de acest fel.

»Pastorii-invatatori” - Functia pomenita aici este una
singurd, nu doud. Imaginea este aceea a unui pastor care sa-i
invete pe ceilalti. El std intr-un singur loc, explicind evanghelia si
invatatura sanatoasd, facind 1n acelasi timp si lucrarea de pastorire
a turmei. In felul acesta, el continui slujirea cind evanghelistul
pleaca.

,»Obiectivul principal al pastorului-invatator, este apararea
turmei. A pastori inseamna a feri turma atit de locurile
periculoase, cit si de dusmani. Pastorul-invatator face acest lucru
luind masuri de precautie, invatindu-i pe ceilalti adevarul si
sprijinindu-i pe cei in viata carora caderea in pacat este iminenta.
El nu numai cé ii protejeaza pe credinciosi, ci ii si intareste si
incurajeaza. Desigur ca Domnul Isus Hristos este Pastorul cel
Mare. El isi iubeste turma si El isi cladeste Biserica, dar o face
dind trupului oameni cu daruri duhovnicesti corespunzatoare:
Evanghelisti si pastori-invatatori.”

,» Trupul trebuie sa stie sa recunoasca planul lui Dumnezeu.
Intr-unele biserici, sint inlaturati in mod gresit de la conducere
oamenii plini de daruri, in numele spontaneitatii spirituale si a
libertatii Duhului Sfint. Este o mare gresala sa ajungi sa gindesti
cam asa: ,,Ne vom stringe laolaltd si apoi vom vedea ce ne va
caldauzi Duhul sa facem.”

,in planul lui Dumnezeu pentru Biseric, Duhul Sfint nu
are nici un fel de atributii in pastrarea ordinii in Biserica sau in
planificarea serviciilor divine. De fapt, in timpul bisericii primare,
la Corint a aparut o problema datoratd tocmai unei conduceri
gresite din partea oamenilor chemati special la aceasta. Biserica
de acolo s-ar putea sa fi avut presbiteri, dar niciunul dintre ei nu
este mentionat ca atare. Credinciosii din Corint incercau sa faca
totul de capul lor si ajunsesera la haos si confuzie, asa cd Pavel
a trebuit sa-i mustre (1 Corinteni 14:23,24) si sa le reaminteasca
faptul cd Dumnezeu ,,nu este un Dumnezeu al neorinduielii”.
Ordinea in biserica este responsabilitatea oamenilor cu daruri pe

70



care Dumnezeu i-a agezat acolo. Ori de cite ori se intimpla ca
ordinea sa fie lasata ,,in voia soartei”, fara o supraveghere strictd
din partea celor pusi deoparte si cdlauziti de Duhul lui Dumnezeu,
existd mari sanse ca in activitate sa se strecoare oameni nechemati
si necalauziti de Duhul Sfint. Ceea ce va urma, va fi poate valoros
din punct de vedere sociologic sau psihologic, dar nu va fi biblic.
Rezultatele ajung nesigure, confuze si poate chiar demonice.

,,Astfel, in trup, apostolii si profetii au fost inlocuiti in zilele
noastre de plantatorii de biserici si de pastorii-invatatori. Slujirea
care se face astdzi are insd acelasi scop pe care l-a avut slujirea
apostolilor si profetilor si anume: ducerea celor credinciosi la
desavirsire. Lucrarea mea nu trebuie sa fie considerata incheiata
atita timp cit credinciosii din turma incredintatd mie nu au ajuns
inca la maturitate duhovniceasca. Atita vreme cit va exista cel
putin un credincios nematurizat, voi avea inca serios de lucru. Eu
nu am datoria de a umple cladirea, ci de a-i desavirsi pe sfinti.”
(John Mac Arthur Jr., Body Dynamics, Victor Books, Wheaton, 1.
1982, pp114-118 (Publicata la inceput sub titlul: ,,The CHURCH,
THE BODY OF CHRIST”)

Nota istorica:

Se pare ca in biserica primului secol, oamenii nu erau chemati din
alta parte sa vina si sd pastoreasca o biserica locala. Slujirea de pastor-
invatator-episcop era preluata de unul sau de mai multi credinciosi care
dovedeau abilitate si maturitate duhovniceasca din felul in care intelegeau
scripturile si le aplicau in practica, manifestindu-si astfel printre ceilalti
credinciosi darurile de pastor si/sau predicator. ,,Presbiterii care cirmuiesc
bine, sa fie invredniciti de indoita cinste, mai ales cei ce se ostenesc cu
propovaduirea si cu invatatura, pe care o dau altora.” (1 Timotei 5:17)

2.0 critica constructiva si necesara

Din descrierile de mai sus reiese ca biserica locala este slujita astazi de
evanghelisti si de pastori-invatatori. Acestia au preluat lucrarea inceputa
de ,,apostoli si prooroci” (,,fiind ziditi pe temelia apostolilor si proorocilor”
- Efeseni 2:20; ,,staruiau 1n Invatatura apostolilor” - Fapte 2:42). Pe linga
slujirea spirituald a evanghelistilor si a pastorilor- invatatori, in Faptele
Apostolilor capitolul 6 intilnim o altd grupa de slujitori in domeniul
material numiti: ,,diaconi”. Ce sint acestia si cum se raporteaza lucrarea
lor la autoritatea conducatorilor spirituali ai Bisericii puteti citi pe larg in
anexa nr. § la acest studiu.

Aruncind o privire asupra Bisericii de astazi, putem observa cé rolul
si prioritatile biblice ale pastorului-invatator au fost abandonate. In loc sa
se concentreze asupra ,,hranirii turmei” prin Cuvintul lui Dumnezeu, el a

71



CLIPN

devenit in principal un ,,administrator-mobilizator- indrumator” in toate
problemele bisericii, pastrindu-si astfel foarte putin timp pentru un studiu
aprofundat din care sd-si poata hrani apoi biserica. A impovara un pastor-
invatator cu alte lucrari, Tnseamna a- i fura din timpul sau destinat studierii
Cuvintului si rugdciunii. Acest lucru va cauza o expunere superficiala a
invataturii, care la rindul ei va produce sldbirea ,,trupului” micsorindu-i
puterea de rezistenta in fata atacurilor diavolului si influenta asupra lumii
cazute in pacat.

Se poate afirma ca multi pastori mor fara a-si indeplini slujba primita
de la Dumnezeu din cauza ca prioritatile lor au fost gresit asezate.
Incercind sa le faca pe toate, acesti oameni ajung si se istoveasca peste
masura de mult, iar randamentul lor este jalnic.

in textul din Efeseni 4:11-17 ni se spune ci in strategia lucrarii lui
Hristos 1n Biserica, pastorii-invatatorii trebuie sa se concentreze asupra
»desavirsirii sfintilor, In vederea lucrarii de slujire”. O traducere mai
contemporand ar suna cam asa ,,pentru echiparea sfintilor chemati sa faca
lucrarea de slujire”. Biserica lui Hristos nu trdieste doar prin lucrarea
slyjitorilor bisericii. Versetul 16 ne spune ca: ,,trupul, bine inchegat si
strins legat,... 1si primeste cresterea, potrivit cu lucrarea fiecarei parti
in parte, si se zideste in dragoste... prin CEEA CE DA FIECARE
INCHEIETURA™.

Menirea pastorului nu este aceea de a inlocui ,,madularele”in slujire,
ci aceea de a aduce fiecare ,,parte” si fiecare ,,incheietura” intr-o stare
duhovniceasca 1n care sa dea un randament maxim in trup. Pastorul-
invatator este un fel de antrenor spiritual al bisericii. Tot asa cum
antrenorul unei echipe nu coboara el insusi in teren sa joace, nici pastorul
nu trebuie sad-si confunde misiunea incercind sa le faca el insusi pe toate.
Din pacate, multe bisericii se pot asemdna cu o caricaturd a lucrarii in care
»echipa” sta pe banca antrenorului strigind sfaturi confuze si necompetente
catre antrenorul buimacit si depasit de cerintele mult prea mari ale

,jocului” (vezi Anexa nr.9).

In stadiul incipient, ca rezultat al evanghelizarilor, in multe locuri
au aparut grupuri izolate de ,,ucenici” numiti si ,,sfinti” neasezati inca
in tiparul frumos al structurii practicate de Pavel. Uneori, aceste grupuri
cunosteau doar in parte si de multe ori eronat adevarul Evangheliei
crestine. Este suficient sd amintim cazul grupului de ucenici din Efes:

,,Pe cand era Apolo in Corint, Pavel, dupa ce a trecut prin
tinuturile de sus ale Asiei a intalnit pe cativa ucenici, si le-a zis:
«Ati primit voi Duhul Sfant cand ati crezut?» Ei i-au raspuns:
«Nici n-am auzit macar cd a fost dat un Duh Sfant.»” (Fapte 19:1-
2).

72



3. Instalarea preshiterilor

Regula stabilita de Pavel a fost ca, in astfel de grupuri de convertiti,
rezultate in urma evanghelizarilor, sa fie instalati cat se poate de repede
,presbiteri”. Numirea nu trebuie sa deranjeze pe cei care folosesc in
Biserici termenul de ,,pastori”. De fapt, Noul Testament are trei termeni
dedicati celor pusi de Duhul Sfant sa cédlauzeasca Bisericile: presbiter,
episcop si pastor, asa cum se vede clar din text:

,,Caci erati ca niste oi ratacite. Dar acum v-ati intors la
Pastorul si Episcopul sufletelor voastre” (1 Petru 2:25).

,Sfatuiesc pe presbiterii dintre voi, eu, care sunt un presbiter
ca si ei, un martor al patimilor lui Hristos si partas al slavei care
va fi descoperita: pastoriti turma lui Dumnezeu care este sub paza
(episcopia) voastrd.” (1 Petru 5:1-2).

Ca autoritate in Biserica, presbiterii au aparut langa apostoli in cadrul
consiliului de la Ierusalim si au continuat sa conduca Biserica dupa
disparitia apostolilor:

,,Pavel si Barnaba au avut cu ei un viu schimb de vorbe si
pareri deosebite, si fratii au hotarat ca Pavel si Barnaba si cativa
dintre ei sa se suie la Ierusalim, la apostoli si presbiteri, ca sa-i
intrebe asupra acestei neintelegeri” (Faptele Apostolilor 15:2).

,,Cand au ajuns la Ierusalim, au fost primiti de Biserica, de
apostoli si de presbiteri si au istorisit tot ce faicuse Dumnezeu prin
ei” (Faptele Apostolilor 15:4).

Numirea de presbiteri a avut radacini adanci in traditia poporului Israel
si a fost preferata un timp 1n noile adunari crestine. Cand n-a putut instala
el insusi presbiteri n adunarile locale, din cauza grabei sau a deplasarii in
alte parti, apostolul Pavel a lasat in urma sa pe unul din colaboratorii sai sa
faca aceasta lucrare:

,,Te-am lasat in Creta, ca sa pui in randuiala ce mai rimane
de randuit, si sa asezi presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am
poruncit...” (Tit 1:5).

4. Principiul pluralitatii liderilor

Nu numai ca In multe biserici se cere si se asteaptd mult prea mult de
la pastorul - invatator, dar In majoritatea cazurilor, bisericile crestine au
inlaturat din practica un al doilea principiu al strategiei lucrarii lui Hristos
in trup, si anume : ,,principiul pluralitatii liderilor spirituali”.

73



In mod foarte clar, toate informatiile puse la dispozitie de textul
Noului Testament ne arata ca Hristos a rinduit ca pastoratul sa fie un efort
colectiv produs de o pluralitate de lideri. Este semnificant ca peste tot in
Noul Testament, termenul presbiter, atunci cind apare este folosit la plural.
Exceptie fac cazurile din 2 loan si 3 Toan, in care apostolul loan vorbeste
despre el insusi si 1 Petru 5:1 in care termenul este folosit identic.

Situatia normala din bisericile timpurii a fost aceea a unei pluralitati de
lideri. Nu exista in tot Noul Testament nici o singura referire la o biserica
condusa dupa sistemul ,,un singur pastor”. Aceasta nu inseamna neaparat
ca nu au existat si astfel de cazuri, dar este clar ca astfel de situatii nu au
fost mentionate. Este folositor sd ne uitdm la felul in care se adreseaza
apostolul Pavel bisericii din Filipi: ,,catre toti sfintii in Hristos care sint
in Filipi, Tmpreuna cu episcopii si diaconii”. (Filipeni 1:1) Din aceasta
introducere reiese clar ca apostolul recunoaste o ordine existenta deja in
biserica si cd in aceasta ordine ,,episcopii” constituiau o pluralitate.

(Scurta nota explicativi: Numirea de ,,episcopi” nu trebuie sa ne
dezorienteze. In biserica Noului Testament, pastorii si presbiterii sint
aceleasi persoane privite din perspective diferite.

Termenul ,,presbiter” , face apel la maturitatea omului in cauza,
termenul ,,episcop” descrie slujba sa, iar termenul ,,pastor” ilustreaza
natura slujirii si sentimentelor lui.

Existd multe dovezi in text ca acesti trei termeni denumesc aceeasi
persoand. Calificativele cerute unui episcop in 1 Timotei 3:1-7 sint identice
cu caracteristicile cerute unui presbiter in Tit 1:6-9. Apostolul Pavel
foloseste ambele terminologii pentru a se referi la una si aceeasi persoana
in Tit 1:5-7.

Textul din 1 Petru 5:1,2 cuprinde toti trei termenii Intr-un indemn
adresat presbiterilor indemnindu-i sa fie buni episcopi in slujba lor de
pastorire a celor credinciosi.

»Sfatuiesc pe presbiterii (PRESBUTEROS) dintre voi, eu,
care sint un presbiter, ca si ei, un martor al patimilor lui Hristos,
si partas al slavei care va fi descoperita: Pastoriti (POIMAINO)
turma lui Dumnezeu, care este sub paza voastra (EPISKOPEO)
nu de sild, ci de buna voie, dupa voia lui Dumnezeu”.

in Faptele Apostolilor capitolul 20, cei trei termeni sint folositi iarasi
in acelasi context unul in locul celuilalt. in versetul 17 Pavel a chemat pe
presbiterii Bisericii (PRESBUTEROS) ca si-si ia rimas bun. in versetul
28 el spune: ,,Luati seama la voi insiva si la toatd turma peste care v-a pus
Dumnezeu episcopi (EPISKOPOS) ca sa pastoriti (POIMAINO) Biserica
Domnului”.

74



Cuvintul EPISKOPOS inseamna priveghetor, supraveghetor si este
folosit in Noul Testament de cinci ori. in 1 Petru 2:25, Domnul Isus este
numit: ,,Episcopul sufletelor voastre”. In celelalte patru cazuri cind este
folosit, acest termen se refera la lideri locali din Biserica.

In societatea greacd, EPISKOPOS era un om numit de imparat
sa guverneze o cetate cuceritd sau un oras nou format. Episcopul era
responsabil Tnaintea Imparatului, dispunind de toata autoritatea locald pe
care i-o delegase acesta.

Numirea de ,,episcop” sugera doua idei clare mintii grecesti din secolul
intii: aceea de responsabilitate in fata unei puteri superioare si aceea de
reprezentant al unei noi ordini de lucruri.

Cuvintul ,,POIMEN”, tradus prin numirea de pastor sau cioban,
este foarte des folositd in Noul Testament. De doua ori ea este aplicatd
Domnului Isus Hristos (Evrei 13:20,21; 1 Petru 2:25) Termenul este
folosit pentru a descrie natura lucrarii liderilor spirituali din Biserica. El
cuprinde activitatea de hranire, de protejare si de conducere - calauzire a
turmei. Pentru a se califica la slujirea 1n biserica, un credincios trebuie sa
aibd inima si mintea unui bun cioban al oilor.

Cuvintul ,,PRESBUTEROS?” este echivalent cu numirea de ,,batrin”
(aici in sens de om cu experientd, de maturitate spirituald). In societatea
greacd, el era folosit pentru a desemna pe unul care era ,,trecut prin viata”,
sau ,,cu barba mare”, sau ,,cu parul nins”.)

Pluralitatea conducatorilor spirituali era o reguld pentru toate bisericile
primare. In Faptele Apostolilor 14:23 gisim scris: ,,Au rinduit presbiteri in
fiecare biserica, si dupa ce s-au rugat si au postit, i-au Incredintat in mina
Domnului, in care crezusera”. Tit 1:5 spune: ,,Te-am lasat in Creta, ca sa
pui 1n rinduiala ce mai ramine de rinduit, si sa asezi presbiteri in fiecare
cetate, dupa cum ti-am poruncit”.

Un verset trecut prea adesea cu vederea se afla in 1 Timotei 5:17:

,,Presbiterii care cirmuiesc bine, sa fie invredniciti de indoita

cinste, mai ales cei ce se Indeletnicesc cu propovaduirea si cu
invatatura pe care o dau altora”.

Segmentind acest verset de dragul unei analize mai atente, observam

ca:

1. Se vorbeste despre o pluralitate de lideri. (,,presbiterii”)

2. Se defineste activitatea lor. (,,care cirmuiesc”)

3. Se recomanda o atitudine speciald fata de ei. (,,sd fie invredniciti de
o indoita cinste”)

4. Se face o deosebire intre specificul slujbelor lor. (,,mai ales cei ce se
ocupa cu ...”)

75



5. Se scot in relief cele mai inalte prioritati. (,,propovaduirea si
invatatura”)

Trupul Iui Hristos s-a bucurat la inceput de activitatea unei pluralitati
de lideri spirituali care si-au impartit intre ei slujirile necesare in Biserica.
Din rindul celor credinciosi erau pusi la o parte ,,presbiteri” care sa
cirmuiasca Biserica printr-o activitate de echipa, fiecare activind in slujirea
la care se califica in virtutea darului spiritual incredintat lui.

,Deoarece avem felurite daruri, dupa harul care ne-a fost dat:
Cine are darul proorociei sa-1 intrebuinteze dupa masura credintei
lui. Cine este chemat la o slujba, sa se tind de slujba lui. Cine
invata pe altii, sa se tina de invatatura. Cine Tmbarbateaza pe altii,
sa se tind de imbarbatare. Cine da, sd dea cu inima larga.Cine
cirmuieste, sd cirmuiasca cu rivna. Cine face milostenie, s-o faca
cu bucurie”. (Romani 12:6-8)

Fiecare sector de activitate al bisericii se cere coordonat de
unul sau mai multi ,,episcopi - supraveghetori”, iar suma totala a
»supraveghetorilor” dd numarul de ,,presbiteri” chemati sd raspunda de
bunul mers al Bisericii. Acest grup de presbiteri nu constituie un grup
dictatorial in Biserica. Ei conduc prin invatitura curata si prin pilda si
exemplul personal pe care-l dau altora.

»Aduceti-va aminte de mai marii vostri, care v-au vestit
Cuvintul lui Dumnezeu; uitati-va cu bagare de seama la sfirsitul
felului lor de vietuire si urmati-le credinta!”

»Ascultati de mai marii vostri si fiti-le supusi, caci ei
privegheaza asupra sufletelor voastre, ca unii care au sa dea
socoteald de ele: pentru ca sa poatd face lucrul acesta cu bucurie,
nu suspinind, caci asa ceva nu v-ar fi de nici un folos”. (Evrei
13:7,17)

»Porunceste si invata aceste lucruri. Nimeni sa nu-ti
dispretuiasca tineretea; ci fii o pilda pentru credinciosi: in vorbire,
in purtare, in dragoste, in credinta si curatie.”

,,Fii cu luare aminte asupra ta insuti si asupra invataturii pe care o dai
altora”. (1 Timotei 4:11,12,16)

In functie de posibilitatile financiare si de dorinta Bisericii, unii dintre
presbiteri se pot suporta singuri, avind totusi suficient timp si pentru a
conduce si invata pe altii (presbiteri,priveghetori,pastori, laici), in timp
ce altii vor fi scutiti de povara unei slujbe din afara Bisericii, ca sd se
poata consacra in cea mai mare parte a timpului lor ,,cu propovaduirea
si invatatura pe care o dau altora”. (presbiteri, priveghetori, pastori
consacrati).

76



Uneori, instalarea presbiterilor nu se putea face imediat din pricina
imaturitatii celor proaspat convertiti. Acesta a fost motivul pentru care
Pavel l-a lasat uneori in urma sa pe Timotei sau pe Tit.

Din cauza pozitiei si autoritatii lor, acesti presbiteri trebuiau sa prezinte
anumite caracteristici. Despre acest proces de selectie gasim scris in
indrumarile lasate de Pavel mai tinerilor sdi colaboratori, Tit si Timotei.

Te-am lasat in Creta ca sa pui in randuiald ce mai ramane de
randuit si sd asezi presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am
poruncit: Daca este cineva ...“ (Tit 1:6-11)

»Adevarat este cuvantul acesta: ,,Daca ravneste cineva sa fie
episcop, doreste un lucru bun”. Dar trebuie ca episcopul sa fie ...
(1 Tim. 31-13)

6. Diversitatea preshiterilor

Ar fi gresit sa credem ca acesti presbiteri erau un fel de ,,predicatori”
insarcinati doar cu vestirea Cuvantului. Predicarea este doar una din
lucrarile ce poate fi In responsabilitatea presbiterilor. Alti presbiteri pot si
trebuie sd-si desfasoare activitatea si sa-si exercite autoritatea in alte zone
pertinente ,,carmuirii” Bisericii crestine. lata ce gasim scris in 1 Tim. 5:17:

,,Presbiterii care carmuiesc bine, sa fie invredniciti de indoita
cinste, mai ales cei care se ostenesc cu propovaduirea si cu
invatatura pe care o dau altora.”

Este clar ca doar unii dintre presbiteri se osteneau cu propovaduirea,
ceilalti se osteneau cu tot felul de alte activitati necesare bunului mers
al Bisericii. In cazul unei Biserici locale, putem avea o pluralitate de
lideri ai Bisericii numiti grupati in Consiliul Bisericii (presbiterul cu
evanghelizarea, presbiterul cu partasia, presbiterul cu maturizarea,
presbiterul cu inchinarea, presbiterul cu coordonarea diferitelor slujiri,
presbiterul cu casieria etc.).

1. Pozitia preshiterilor

Din cauza pozitiei lor, apostolul Pavel spune ca pozitia de presbiter
poate trezi interesul si rivna celor din adunare. In 1 Timotei 3:1-7,
apostolul Pavel ne spune ca asa ceva nu este neaparat rau daca este o
motivatie pentru crestere spirituald in maturitate si in consacrare:

»~Adevarat este cuvantul acesta: «Daca ravneste cineva sa
fie episcop, doreste un lucru bun. Dar... trebuie ca episcopul sa
fie...»”

77



De ce ar ravni cineva sa ajunga presbiter? Pentru cd, in perspectiva
adunarii, presbiterul se bucura de o pozitie predominantd in demnitate si
activitate. latd cum o defineste Pavel.

Presbiterul se bucura de cinste din partea celor din adunare:

,Presbiterii care carmuiesc bine sa fie invredniciti de indoita
cinste” (1 Tim. 5:17).

Presbiterii pot fi sprijiniti material de membrii adunarii:

,,Céaci Scriptura zice: «Sa nu legi gura boului cand treiere
bucatele» si «Vrednic este lucratorul de plata lui»” (1 Tim. 5:18).

,in adevar, in Legea lui Moise este scris: ,,Sa nu legi gura
boului care treiera graul!” Pe boi 1i are in vedere Dumnezeu
aici? Sau vorbeste el inadins pentru noi? Da, pentru noi a fost
scris astfel; caci cine ard, trebuie s are cu nadejde, si cine treiere
graul, trebuie sé-1 treiere cu nadejdea ca va avea parte de el.
Daca am semdnat printre voi bunurile duhovnicesti, mare lucru
este daca vom secera bunurile voastre vremelnice? ... NU stiti
ca cei ce implinesc slujbele sfinte, sunt hraniti din lucrurile de
la Templu, si ca cei ce slujesc altarului, au parte de la altar? Tot
asa Dumnezeu a randuit ca cei ce propovaduiesc Evanghelia, sa
traiasca din Evanghelie” (1 Corinteni 9:9-14).

Presbiterii se bucura de credibilitate si de incredere din partea celor din
adunare. Cine cauta sa faca dreptate isi face dugmani. Cei nedrepti nu sunt
inclinati spre pocaintd, ci spre razbunare, de aceea Pavel spune:

,lmpotriva unui presbiter sd nu primesti invinuire decat din
gura a doi sau trei martori” (1 Tim. 5:19).

Prin prisma pozitiei lor de ,,carmuitori”, presbiterii se bucurd de
ascultare din partea celorlalti credinciosi din adunare.

In Biserica crestin, lucrurile nu se rezolva pe principiul democratiei,
ci prin autoritatea presbiterilor care implementeaza Cuvantul Bibliei.
Acest lucru se vede clar n doua situatii de criza relatate in cartea Faptele
Apostolilor. Cea dintai a fost provocata de pretentia ,,iudaizatorilor”, ca cei
convertiti dintre neamuri sa fie taiati imprejur si sa tind Legea Iui Moise.
Pentru solutionarea acestei probleme n-a fost convocata adunarea generala
a Bisericii din Ierusalim si nici nu s-a pus la vot. Biblia ne spune astfel:

,»Cand au ajuns la Ierusalim, au fost primiti de Biserica, de
apostoli si de presbiteri, si au istorisit tot ce facuse Dumnezeu
prin ei... Apostolii si presbiterii s-au adunat laolalta, ca sa vada
ce este de facut” (Fapte 15:4, 6).

78



Majoritatea membrilor Bisericii a trebuit sa astepte deliberarea
apostolilor si presbiterilor. Dupa aceea, ei s-au supus hotararii luate
de acestia. Aceeasi realitate o gasim descrisa si in cazul Bisericii din
Efes. Aflat in drum spre Ierusalim, apostolul Pavel cheama la Milet pe
presbiterii Bisericii din Efes: ,,insa din Milet, Pavel a trimis la Efes, si
a chemat pe presbiterii Bisericii...” (Fapte 20:17). Din felul in care le
vorbeste Pavel, reiese foarte clar ca apostolul ii privea ca pe stalpii lucrarii
din Efes, ca pe cei ce aveau autoritatea sa pazeasca si sa hotarasca bunul
mers al lucrarii de acolo. Generic, aceeasi subliniere a autoritatii de care se
bucura presbiterii in Biserica este descrisa si in ultimul capitol al epistolei
catre Evrei:

»~Aduceti-va aminte de mai marii vostri, care v-au vestit
Cuvantul lui Dumnezeu; uitati-va cu bagare de seama la sfarsitul
felului lor de vietuire si urmati-le credinta!” (Evrei 13:7).

~Ascultati de mai marii vostri si fiti-le supusi, caci ei
privegheaza asupra sufletelor voastre, ca unii care au sa dea
socoteala de ele; pentru ca sa poata face lucrul acesta cu bucurie,
nu suspinand, céci asa ceva nu v-ar fi de niciun folos. Rugati-va
pentru noi céci suntem incredintati cd avem un cuget bun, dorind
sd ne purtam bine in toate lucrurile” (Evrei 13:17-18).

8. Pericolul dictaturii preshiterilor

Din cauza pozitiei de autoritate pe care o au in Biserica, presbiterii
sunt in pericolul de a-si folosi pozitia, nu pentru binele celorlalti, ci pentru
implinirea ambitiilor proprii. Pavel spunea:

,,Rugati-va pentru noi céci suntem incredintati ca avem un
cuget bun, dorind sa ne purtam bine in toate lucrurile” (Evrei
13:18).

Insd nu toti isi dau aceast silintd. In multe cazuri, pozitia de presbiter
poate fi abuzata si folosita in firea pamanteasca. Cazul lui Diotref din cea
de-a treia epistola a lui loan si avertizarea data de Petru in 1 Petru 5:1-4,
ne stau marturie despre aceasta:

Sfatuiesc pe presbiterii dintre voi, eu, care sunt un

presbiter ca si ei, un martor al patimilor lui Hristos, si partas
al slavei care va fi descoperita:

— pastoriti turma lui Dumnezeu, care este sub paza voastra;

—nu de sila, ci de buna voie, dupa voia lui Dumnezeu;

— nu pentru un castig marsav, ci cu lepadare de sine;

—nu ca si cum ati stapani peste cei ce v-au cazut la imparteala,

ci facandu-va pilde turmei.

79



Si cand se va arata Pastorul cel Mare, veti cdpata cununa, care
nu se poate vesteji, a slavei” (1 Petru 5:1-4).

Orice presbiter care o ia razna trebuie disciplinat. Cand pacatul este
public, disciplinarea trebuie sa fie si ea publica. lata ce spune apostolul
Ioan despre Diotref:

,»De aceea, cand voi veni, 1i voi aduce aminte de faptele pe
care le face...” (3 Ioan v. 10).

lata ce-l sfatuieste apostolul Pavel pe Timotei:

,,Pe cei ce pacatuiesc, mustra-i inaintea tuturor, ca si ceilalti sa
aiba frica” (1 Tim. 5:20).

9. Principiul unanimitatii.

Presbiterii trebuie sa aibe unanimitate in deciziile lor. Daca fiecare
este calauzit de Duhul Sfint, acest lucru se va face cu usurinta. in Noul
Testament nu se pomeneste nimic de regula votului majoritar. Deciziile
din Trupul lui Hristos nu trebuiesc luate ,,de mai multi oameni” impotriva
a ,,;mai putini oameni”, ci de insusi Capul Bisericii care isi face cunoscuta
voia prin calauzirea unanima a Duhului. Exista multe texte care spun acest
lucru. (vezi: Filipeni 2:2,3; Romani 12:16; 1 Corinteni 1:10; Filipeni 1:27;
Romani 15:5,6)

In situatia in care nu existd unanimitate, presbiterii trebuie sa amine
deciziile, sa se retraga pentru post si rugaciune, pentru o mai buna
intelegere si pentru o deplind cercetare de sine. Unitatea si armonia unei
biserici incepe de la presbiterii ei, iar Biserica este linistita atita timp cit
stie ca hotaririle au fost luate Tn unanimitate si in supunere fata de ,,gindul
lui Hristos”.

10. Purtatorul de cuvint

,Pluralitatea” si ,,unanimitatea liderilor” nu elimina in nici un fel
rolul singular al unui lider prin excelenta. in cadrul sistemului biblic de
cirmuire prin presbiteri, va exista o mare diversitate de personalitati care-si
vor arata fiecare manifestarea darurilor spirituale intr-o forma unica. Unii
vor fi Inzestrati in mod special pentru sectorul de administratie, altii vor
fi mai tari in abilitatea de a-i invata si povatui pe altii. Unii vor fi activi
in sectoarele foarte vizibile, altii vor activa in ,,munca de subteran”. Toti
vor fi nsa activi In viata bisericili, iar fiecare va avea responsabilitatea si
autoritatea 1n sectorul sau specific. Conducerea in echipa nu inseamna un
fel de anarhie in care ,.fiecare este activ in toate si raspunde de toate”, ci o
armonizare a activitatilor in care ,,fiecare om potrivit este asezat la locul
potrivit”, dindu-i-se posibilitatea sd-si exercite priceperea intr-un cadru in

80



care 1si va expune solutiile urmind ca hotéririle majore sa fie trecute prin
regula unanimitatii.

Un bun exemplu in aceasta directie il constituie situatia celor
doisprezece apostoli. Ei ne pot arata cum diversitatea poate lucra intr-un
sistem unitar. Cei doisprezece s-au bucurat de o egalitate deplina in ceea
ce priveste pozitia si privilegiile. Cu exceptia lui luda, ceilalti vor domni
fiecare pe tronuri si vor fi respectati si indltati la fel (Matei 19:28). Totusi,
chiar si in grupul celor doisprezece au existat diferentieri categorice.

Biblia ne pune la dispozitie patru liste ale celor doisprezece in Matei
10:2-4, Marcu 3:16-19, Luca 6:14-16 si Faptele Apostolilor 1:13. in
fiecare lista succesiunea celor doisprezece este impartita in trei grupe,
cuprinzind fiecare cite patru nume si de fiecare datd cele trei grupe contin
aceleasi persoane (chiar daca nu in aceeasi ordine). In general trecerea in
revista se face in ordinea intimitatii avute cu Domnul Isus, de fiecare data
terminindu-se cu Iuda Iscarioteanul.

Primii patru enumerati sint intotdeauna: Petru, Iacov, loan si Andrei.
Pe acestia 1i si cunoastem de altfel mai bine. ei au fost cei mai apropiati de
Hristos, iar Evangheliile ni-i prezinta mai adesea. A doua grupa i-a cuprins
pe Filip, Matei, Natanael si Toma, in timp ce ultima era compusa din
lacov, cei doi Iuda si Tadeu.

Este semnificativ sa observam ca, desi ordinea in grupe nu este
intotdeauna aceeasi, primul numit este mereu acelasi. In grupa intiia era
Petru. In cea de-a doua, Filip, iar in ultima, apare de fiecare data primul,
Tacov.

Este destul de clar ca fiecare grupa a avut un lider recunoscut de
ceilalti. Pozitia aceasta nu le-a revenit printr-o nominalizare exterioara,
ci prin influenta puternica pe care acesti ucenici au exercitat-o asupra
celorlalti din grupa. Petru, cel dintii din prima grupa, a devenit de altfel
purtatorul de cuvint al tuturor celor doisprezece. Ori decite ori ucenicii au
vrut si-L intrebe ceva pe Invititorul, Petru a fost reprezentantul lor.

Apostolii au fost in aceeasi slujire, au avut aceleasi privilegii, s- au
bucurat de aceeasi cinste si responsabilitate, au predicat cu totii mesajul
imparatiei, au avur fiecare puterea de a face minuni, au stat toti aproape
de Domnul Isus, dar, fara sa fie deosebiti in merite personale, unii dintre
ei s-au distins ca lideri intre lideri, devenind surse de influentd asupra
celorlalti.

Acelasi fenomen il putem observa si in Faptele Apostolilor. lacov,
de exemplu apare ca un lider proeminent in intreaga biserica existenta
(Faptele Apostolilor 12:17; 15:13). Cu toate ca nu se afld 1n nici un fel
asezat in vreo demnitate mai inaltd decit a celorlalti, se pare ca toti il
respectau profund si asteptau ca el sa-si spund punctul de vedere.

81



Pozitia de lider nu implic neapirat o superioritate spirituala. in
Biserica toti trebuie sa asculte, nu de calauzirea unui om, ci de calauzirea
Duhului. S-ar putea prea bine ca Petru sa nu fi fost superior din punct
duhovnicesc lui loan, sau lui Natanael, de pilda. Totusi, si loan si Natanael
si ceilalti, au acceptat ca Petru sa-i reprezinte.

In primele doisprezece capitole din Faptele Apostolilor, Petru si Ioan
sint cele doud caractere predominante. Totusi nu gasim scrisa nici macar o
predici de a lui Toan. Inci o data se pare ci Petru vorbea pentru amindoi.
Asta nu pentru cd loan nu ar fi stiut ce sa spuna sau pentru ca n-ar fi avut
nimic de spus (a scris trei epistole monumentale), ci pentru ca se pare ca
in planul lui Dumnezeu, Petru fusese inzestrat cu un dar specific care-1
califica sa fie mereu ,,vorbitorul” grupului. loan a avut rolul de insotitor si
de adeveritor - nu mai putin important, dar mai putin public.

incepind cu capitolul 13, in Faptele Apostolilor se schimba personajele
principale si in prim plan apare Barnaba si Pavel. in acest cuplu, Pavel
este caracterul dominant, desi Barnaba fusese invatator in Biserica inaintea
convertirii lui. Grecii care i-au ascultat 1-au si numit pe Pavel - ,,Mercur”,
pentru cé el vorbea cel mai mult si cel mai elocvent. Cu sigurantd ca
si Barnaba a predicat si a tinut discursuri, totusi vorbele lui nu au fost
pastrate in paginile Scripturii. Si rolul lui a fost un rol de sprijin pentru cel
destinat sa activeze in primul plan al lucrarii.

Orice lucrare pe care noi o gasim in Noul Testament a fost o lucrare
de ,,echipa”. Pavel i pomeneste mereu pe cei care au lucrat impreuna
cu el. Fara indoiald unii dintre acestia au fost invatatori in Biserica.
Altii au indeplinit alte slujbe necesare. Toata pluralitatea aceasta nu
tagaduieste in nici un fel importanta existentei unui lider care sa se afirme
cu preponderentd. Secretul reusitei acestuia insa, ramine incadrarea
in angrenajul lucrrii. In aceastd pozitie el se va supune hotaririlor
celorlalti, se va verifica pe sine prin starea de vorba cu ceilalti si va creste,

contribuind 1n acelasi timp la cresterea celorlalti.

Un exemplu de cum nu trebuie sa fie un lider spiritual al bisericii este
Diotref - ,.caruia i place sa aibd INTIIETATEA INTRE EI si NU VREA
SA STIE DE NOI” (3 Toan 9). Apostolul Toan a fost hotirit si-1 confrunte
si sa restabileasca ordinea ,,din toate bisericile Domnului” (,,De aceea, cind
voi veni, ii voi aduce aminte de faptele pe care le face.” - 3 loan 10).

In aceeasi epistola este descrisa si aparitia unui lider veritabil:
Dimitrie. De fapt, se pare ca 3 loan a fost scrisa pentru a-1 indemna pe ne-
experimentatul, dar rivnitorul Gaiu sa se fereasca de influenta nefasta a lui
Diotref si sa se lase absorbit 1n sfera de influentd a evlaviosului Dimitrie:

»1oti, chiar si Adevarul, marturisesc bine despre Dimitrie; si noi
marturisim despre el si stii cd marturisirea noastra este adevarata”. ,,Prea

82



iubitule, nu urma raul, ci binele. Cine face binele, este din Dumnezeu; cine
face raul, n-a vazut pe Dumnezeu” (3 loan 11,12).

Rezumind cele spuse 1n acest subcapitol, trebuie sa atragem atentia
celor care lucreaza astazi in biserici asupra devierilor de ,,metoda”,
care au aparut si sa-i indemnam pe toti sa revina la principiile biblice
ale pluralitatii de presbiteri, ale unanimitatii in decizii, ale colaborarii
si subordonarii reciproce si ale recunoasterii liderilor inzestrati pentru
reprezentare si coordonare.

11. Pasi practici in formarea carmuitorilor spirituali

Trecem acum la partea practicd a procesului de formare a presbiterilor
Bisericii. In 1 Timotei 3:1, apostolul Pavel face o afirmatie care a fost mult
timp si in multe locuri un prilej de tulburare:

~Adevarat este cuvintul acesta: Daca doreste cineva sa fie
episcop, doreste un lucru bun.”

Dorinta aceasta a fost consideratd adesea drept o ambitie fireasca, iar
in bisericile in care functiona deja cite un pastor, o asemenea dorinta a fost
considerata drept o Incercare de ,,rasturnare” a pastorului sau de divizare
a bisericii. In majoritatea cazurilor, cei care au dorit sa intre in slujire ca
,»,episcopi”, n-au avut zile ugoare.

Naddjduim ca acuma, dupa ce am clarificat semnificatia termenului
de ,,episcop” si dupd ce am stabilit ca in biserica primard, principiul
pluralitatii era ,,regula de aur” a lucrarii, ne va fi tuturor mult mai usor sa
vedem de ce ne spune apostolul Pavel ca trebuie sa-i privim cu ochi buni
pe cei ce doresc ,,promovarea in lucrare”.

In chiar inima Noului testament, intre cirtile destinate Neamurile si
cartile destinate evreilor, se gasesc materiile de studiu pentru cei chemati
la lucrarea crestina. La prima vedere, ele sunt adresa lui Timotei, Tit si
Filimon, dar Dumnezeu nu le-ar randuit spre pastrare daca ar fi vorba
doar de ei. Scrierile acestea sunt adresate tuturor lucratorilor din bisericile
locale de pretutindeni.

Cum poate ajunge un lucrator ,,desavarsit si cu totul destoinic pentru
orice lucrare buna*“? Am putea inlocui expresiile de mai sus prin altele
doud, contemporane; complet si competent. Cum poate ajunge cineva
-complet si competent*“? Este visul si dorinta oricarui lucrator in via
Domnului. Este tinta scolilor care-i pregatesc si asteptarea bisericilor
care-i asteaptd la slujire. Apostolul Pavel ne da doua metode: modelul mai
marilor nostri si Cuvantul lui Dumnezeu. Pare simplist, dar numai la prima
vedere. Va propun o abordare diferitd a subiectului.

Omul este o creatura inclinata sa imite pe cei din jur, de aceea avem
nevoie de modele vrednice de urmat. ,,Tu Tnsd ai urmarit de aproape

83



invatatura mea, purtarea mea, hotpararile mele ...... “ spune Pavel 1n 2
Tim. 3:10. Nu exista succes farar succesori si nu exista ucenici fard modele
vrednice de urmat. As adduga aici ceva despre treptele procesului de
ucenicie:

. Prima faza: eu fac si tu te uiti
. Faza a doua: eu fac si tu ma ajuti
. Faza a treia: tu faci si eu te ajut

»  Faza a patra: tu faci i eu ma uit

Avem 1nsd nevoie de ceva mai solid si mai stabil decat oameni la care
sa ne uitam, de aceea Pavel ne vorbeste despre Biblie. El scrie:

,»Toatd Scriptura este insuflatd de Dumnezeu si de folos ca sa
invete, sd mustre, sa indrepte, ... 2 Tim. 3:16).

Verbele acestea sunt actiunile dinamice ale unei persoane, nu atributele
statice ale unei carti. De fapt, spune Pavel, Biblia nu este o carte ca oricare
alta. Scriptura este o portavoce a lui Dumnezeu, o fereastra deschisa prin
care auzim vocea Lui. Nu avem de a face cu o carte, ci cu autorul ei, care
este viu, se uita la noi si interactioneaza cu noi. Mai mult decat o carte pe
care o citim, Biblia este o carte care ne citeste pe noi insine. Biblia este
vocea unui tata desavarsit care-si creste cu drag copiii. Scriptura este un
proiect la care a lucrat Dumnezeu de-a lungul secolelor, un instrument
faurit de El pentru modelarea caracterului oamenilor.

Citeste-o! Roaga-te Intotdeauna sa auzi vocea lui Dumnezeu! Ascult-o!
Fa intotdeauna ce-ti spune! Ai de-a face cu Creatorul tau care-ti vobete. Nu
tu, nu intelepciunea ta te va face complet si competent pentru orice lucrare
buna, ci Duhul lui Dumnezeu care-ti vorbeste direct si proaspat ori de cate
ori deschizi Biblia cu anticipare, cu smerenie si cu credinta.

Pentru cei ce vor sa inteleaga mai bine Scripturile, atragem atentia
asupra faptului cadeclaratia lui Pavel din 1 Timotei 3:1, este introdusa cu
afirmatia: ,,Adevarat este cuvintul acesta... “. Aceeasi introducere solemna
o mai Intilnim si in capitolul 1:15. Si acolo, ea precede un citat pus intre
ghilimele. Nu gresim daca presupunem ca si primul citat si cel de-al doilea
au fost preluate dintr-o alta scriere pe care o banium a fi fost o marturisire
de credinta si de principii de organizare publicata in vremea aceea si
cunoscuta de majoritatea bisericilor. (vezi si 1 Timotei 4:9; 2 Timotei 4:11;
Tit 3:8)

Iata de ce credem noi ca ,,Dacé cineva rivneste sd fie episcop, doreste
un lucru bun”:

a. Biserica trebuie sa aibe ,,episcopi”. Pluralitatea conducatorilor
spirituali este o binecuvintare si o conditie a binecuvintarii. Dumnezeu a

84



investit diferite daruri 1n diferite persoane si Biserica are nevoie de slujirea
acestor credinciosi, ,,daruiti de Hristos trupului Sau”. Nimeni nu trebuie
sa aibe pretentia de a fi suficient singur. Pavel insusi, cu care nu ne putem
asemana prea multi n capacitate, a ajuns sa suspine si sa ofteze spunind:

.31 cine este de ajuns pentru aceste lucruri?”” (2 Corinteni 2:16)

Dar va zice cineva: ,,Bine, dar si noi avem pluralitate In comitetele
bisericilor”. Este adevarat si nu este adevarat. Intr-un fel este vorba despre
o pluralitate, céci sint mai multi participanti. Totusi, la o privire mai atenta,
comitetul bisericii, asa cum functioneaza el in majoritatea cazurilor, este
mai mult o influentd a societatii inconjuratoare, decit o materializare
a principiilor biblice. De-a lungul istoriei, Biserica a preluat forma de
organizare prevalenta in societatea in care a vietuit. In timpul monarhilor,
structura bisericilor a devenit piramidala, cu ierarhii bine stabilite si cu
un ,,cap” pamintesc, greu de justificat in contextul existentei ,,Capului
ceresc”. Dupa ce au aparut democratiile, moda s-a schimbat si in biserici
si au aparut modelele de conducere bazate pe ,,autoritatea multimii”
(,,adunarile generale”), sau pe ,,autoritatea reprezentantilor alesi si
schimbati periodic”. Toate aceste forme de conducere a Bisericii nu apartin
ei, in lumina invataturii Nou Testamentale. Biserica nu este ,,Jumea” si
ea nu ar trebui sa facd asa de usor compromis cu strategiile si structurile
LHlumii”,

Biblia spune ca Biserica trebuie condusa de o pluralitate de lideri
duhovnicesti, promovati in masura in care dovedesc maturitate spirituala
(,,presbiteri”) si capacitate specifica de slujire (,,episcopi”’). Numai darurile
spirituale pot autoriza pe cineva sa intre in slujirea Bisericii, iar cine are
un dar 1n sfera conducerii, nu trebuie schimbat in fiecare an, pe daunatorul
principiu al ,,rotarii cadrelor”. Co mitetele alese anual, nu fac altceva
decit sa atite mindria si orgoliul firii pamintesti si, in realitate, impiedica
cresterea nedind nici o sansa celor recunoscuti de Biserica s creasca intr-
un climat de responsabilitate continud si consacrare. Membrii comitetului
nu sint considerati intotdeauna ,,la acelasi nivel cu pastorul” si de multe
ori, ,,comitetul”, este sortit sa se subordoneze pastorului care conduce cu
formula: ,,Dumneavoastra si-asa nu veti mai fi in comitet anul viitor, asa ca
lasati cum spun eu, caci eu ramin in lucrare”.

Pentru a se reintoarce la strategia lucrarii lui Hristos in Biserica,
adunarile crestine de astazi ar trebui sa-si caute pastori - invatatori care sa
cunoasca foarte bine Biblia si care sd inceapd un proces de identificare si
crestere a liderilor potentiali din sinul fratietatii. O asemenea preocupare
nu ar fi un lucru nou, ci ar insemna o reintoarcere la metodele folosite de
apostolul Pavel si recomandate de el tuturor lucratorilor pe care i-a format
si promovat in slujire. Iaté ce-i scrie el lui Timotei:

85



,»Tu dar, copilul meu, intdreste-te in harul care este in
Hristos Isus. Si ce ai auzit de la mine, in fata multor martori,
incredinteaza la oameni de nadejde, care sa fie in stare sa invete si
pe altii” (2 Timotei 2:1,2).

in acest pasaj identificam un ,,lant de crestere” sau un ,,proces de
crestere in lant”. In total, exista patru generatii de lideri spirituali, pe care
Pavel ni-i prezinta transmitindu-si Invatitura unii altora asa cum alergatorii
isi predau unul altuia stafeta. Iata structura procesului descris de Pavel:

1. Pavel l-a Invatat pe ...
2. ... Timotei care trebuia sa incredinteze invatdtura...
3. ... laalti oameni de incredere, care sa fie in stare sa invete si pe...
4. ... altii.

In ierarhia preocupirilor lui Pavel, cresterea bisericilor nu I-a
impiedicat sd-si faca timp sa creasca si citiva lideri ai bisericii. Multimea
nu l-a impiedicat pe el, sd caute cu ardoare ,,persoana chemata” sa-i duca
mai departe slujba. Credem ca acesta este motivul pentru care bisericile
din primul veac nu au avut nevoie de Seminarii Teologice si de Organizatii
Misionare. Bisericile primului veac au fost si Seminarii si Societati
Misionare, iar pastorii - Invatatori si evanghelistii au fost veritabili
profesori si neobositi misionari.

Daca fiecare pastor - invatator de astazi s-ar intoarce la ,,strategia
lui Hristos in Biserica” si ar creste cite un singur credincios ,,dornic sa
fie episcop” in fiecare an, in citiva ani nu am mai recunoaste fata lucrarii
crestine din lume. Fara mijloace de transport si fara carti, liderii bisericii
din primul veac au raspindit biserica intr-un timp record in tot imperiul
roman. Astazi, cu toate avantajele moderne pe care le avem la dispozitie,
noi sintem departe de randamentul lor. Falimentul lucrarii de astazi poate fi
explicat intr-o singura fraza: ,,Pastorii - invatatori nu mai cresc episcopi, ci
au schimbat strategia lucrarii lui Hristos, incercind sa creasca biserici !”

b. Dorinta de a fi episcop, este o formidabila motivatie de crestere.
Observati ca in textul din 1 Timotei 3, dupa versetul care contine dorinta,
urmeaza alte citeva versete cuprinzind calificativele pe care trebuie sa
le intruneasca un credincios pentru a fi promovat in lucrare. Versetul doi
incepe foarte interesant cu expresia: ,,Dar trebuie ca episcopul s fie...”

Lipsa de crestere spirituala este o consecinta a apatiei care domneste
in majoritatea bisericilor. Facind un comentariu la textul din Apocalipsa
3:15,16 unde scrie despre credinciosi aflati la diferite nivele de
»temperatura” (rece, caldicel, in clocot), cineva remarca pe buna dreptate
urmatoarele: ,,Bisericile de astazi sint cel mult caldicele si daca ar intra in

adunarile noastre un credincios cu adevarat plin de rivna pentru Domnul,

86



ceilalti l-ar categorisi imediat drept ,,fanatic”. Temperatura noastra
spirituala a ajuns sa fie atit de scazuta, incit un crestin normal s-ar parea ca
,are febra”.

In acest context contemporan, este evident ca dorinta cuiva de a iesi
din amorteala si a deveni episcop ,,este un lucru bun”. Un pastor intelept
nu va stinge aceasta dorinta, ci se va stradui sa o cultive si sa o transforme
intr-un proces regulat de crestere. Ca si apostolul Pavel, trebuie sa trecem
de la exprimarea dorintei la lista de calificative, si pas cu pas, sa urmarim
cresterea care va aduce recunoasterea bisericii si promovarea in slujire.
Celor ce vor sa devina episcopi trebuie sa li se deschida calea unei
pregatiri serioase si sistematice.

12. Procesul de identificare si formare a preshiterilor

Pastorii - invatatori si bisericile care vor sa revina la strategia lui
Hristos pentru lucrarea in trup trebuie sa urmeze etapele procesului de mai
jos:

1. Incepe un studiu biblic pentru fratii din adunare. Include in acest
studiu pe cei care vor sa devina presbiteri, pe cei pe care 1i vezi tu ca ar
prezenta un potential latent pentru conducere, si apoi lasa usa larg deschisa
pentru toti aceia care doresc s invete.

2. Predd teologie biblicd. Da-le o temelie doctrinard puternica (in
special invatatura biblica despre Bisericd) si invata-i metode corecte pentru
studierea si talmacirea Scripturii.

3. Invata-i sa aplice in viatd tot ceea ce invatd. Cum spunea Spurgeon,
singele din vinele lor trebuie sd ajungd ,,imbibat cu Biblie”. Straduieste-
te sa le arati cum sa rezolve probleme practice de viata si cum sa aplice
principiile Scripturii pentru a da un raspuns problemelor vietii.

4. Impartaseste-le gindirea ta, dar varsa-ti asupra lor si simtirea.
Transmite-le si lor ceva din pasiunea ta pentru Hristos si pentru Biserica
Lui. Impartaseste-ti cu ei si bucuriile si necazurile. Fa-i si-si simta inimile
batind alaturi de inima ta. Unitatea in gindire, atit de necesara unitatii in
lucrare este un rezultat al unitatii in Invatatura si in simtire. Amindoua
trebuiesc impletite impreuna.

5. Fa-i sa se simtd o parte semnificativd in orice hotdrire pe care o iei.
Nu numai cé ,.este o intelepciune in multimea sfetnicilor”, dar sfatuindu-te
cu ei 1i antrenezi de fapt sa ia decizii Intr-un cadru biblic. Va ridicati sau
cadeti Impreund. Nimeni nu rezista in picioare singur - deveniti pe zi ce
trece o echipa si ei vor invata incet, Incet, sa impartiti responsabilitatile.

6. Cheltuieste un timp special cu fiecare in parte. Aceasta va face ca
vietile voastre sa se armonizeze mai bine.

87



7. Atrage-le atentia si mustrd-i. Intimpina greselile lor cu o dragoste
plina de incurajare. Fii sincer.

8. Da-le responsabilitati progresive incredintindu-le anumite sectoare
de slujire. Aceasta le va da ocazia sa-si descopere si sd-si dezvolte
capacitdtile de conducere. Provoaca-i sa invete sa ia singuri initiative,
apoi Impartasiti-va reciproc impresiile si framintarile slujirii. Acest timp
este cum nu se poate mai potrivit pentru invatarea princiliilor biblice de
conducere. Confruntarea cu practica ii face dornici sa invete.

9. Roaga-te pentru ei. Aceasta te va face sa-i pastrezi in inima - si-i va
da lui Dumnezeu ocazia sa se slaveasca pe Sine in vietile lor.

10. Sacrifica pentru ei. Aceasta 1i va face sa cunoasca cit de mult 1i
iubesti si cit de mult te preocupa ceea ce este in folosul lor.

11. Mai mult ca orice, da-te pe tine insufi pilda pentru ei. Acesta este
secretul credibilitatii. Daca reusesti sa dai un exemplu bun, poti fi iertat
daca gresesti in unele privinte, dar daca nu reusesti sa fi un bun exemplu,
toate reusitele tale in celelalte domenii vor fi zadarnice.

Pastorul - invatator care va urma pas cu pas aceste etape, va ajunge
intr-o buna zi sd-si dea seama ca, incet, Incet, oamenii aceia ii vor deveni
egali in lucrare, ,,nemaitinindu-se de poala hainei lui”, ci stindu-I alaturi si
facindu-1 atent cind ,,a gresit-0” !

Dupa ce tot procesul a fost completat, pastorului - invatator nu-i mai
ramine decit o singura indatorire: sa caute alti frati din adunare si sd ia
totul de la capat. De data aceasta insd, nu va mai fi singur. El va putea
sa spuna fiecarui ,, Timotei”: ,,Tu dar, copilul meu, intareste-te in harul
care este In Hristos Isus. Si ce-ai auzit de la mine, in fata multor martori,
incredinteaza la oameni de nadejde, care sa fie in stare sa invete si pe
altii”. (2 Timotei 2:1,2). In Bisericile in care se practicd acest sistem
de crestere si promovare in lucrare nu se mai plinge nimeni ca nu sint
deestule Seminarii sau Scoli teologice. Adunarea insasi devine locul de
formare al lucratorilor si baza lor de activitate misionara.

13. Caracterul preshiterilor

Spre deosebire de ceilalti lideri din lume, presbiterii trebuiesc cercetati
si promovati in acord cu normele prevazute in Cuvintul lui Dumnezeu.
Ei nu trebuie sa fie alesi pe baza abilitatilor lor naturale, (descurcareti, cu
succes financiar, populari, etc.) ci pe baza calificativelor lor spirituale si a
darurilor duhovnicesti pe care Biserica le recunoaste.

Chemarea la slujba de presbiter este o chemare 1nalta si asupra celor
alesi pentru aceasta slujire apasa o responsabilitate mai mare decit asupra
celorlalti credinciosi din adunare. Autorul epistolei catre Evrei ne spune

88



despre presbiteri cd ei: ,,privegheaza asupra sufletelor voastre, ca unii care
au sa dea socoteala de ele”. (Evrei 13:17)

Din cauza realitatii descrise mai sus, Biblia pretinde celor care doresc
sa ,fie episcopi”, o serie de calitati si caracteristici pe care le gasim
enumerate In 1 Timotei 3:1-7 si Tit 1:5-9. Ambele liste de calificative
incep cu acelasi calificativ general: ,,fara prihana”. Aceasta include intr-un
sens larg toate calificativele enumerate dupa el. A fi ,,fara prihana” implica
ideea de a fi deasupra oricarui repros. Un presbiter trebuie sa fie un model
pentru ceilalti. (Exemplu: Daca el a fost divortat sau daca a fost implicat
intr-o afacere murdara, aceste lucruri ar putea sa-1 puna in imposibilitatea
de a lua masuri disciplinare asupra celor aflati in situatii asemanatoare.)

Celelalte calificative enumerate in pasajele amintite sint mult mai
specifice si se impart 1n patru categorii distincte:

A. Calificative personale - In intregul lor, ele definesc un caracter
cu o inaltd moralitate.

1.,,Barbatul unei singure neveste” - arata ca un presbiter trebuie sa
fie un sot credincios sotiei sale, traind o viata conjugald curata, fara relatii
sau atitudini adulterine. Aceasta nu are insa nici o legatura cu vreun divort
anterior convertirii si nici nu interzice celor necasatoriti promovarea in
slujire.

2.,,Cumpdtat” - inseamna sa nu aibe nici un fel de excese in viata.

3. ,,Intelept” - inseamna sa fie sensibil si cu o minte agera, dar mai
ales inseamna sa fie gata sa puna in practica tot ce invata in Cuvintul lui
Dumnezeu.

4., Vrednic de cinste” - inseamna a avea o purtare buna care sa-i
atragd respectul celor din jur.

5.,,Nu incapatinat” - Inseamna sa nu fie interesat mai mult sa faca
ceea ce-i place, decit sa slujeasca acolo unde i se spune.

6. ,,Nici minios” (blind) - inseamna sa aibe stapinire de sine.

7., Drept” - inseamna sa stie sa dea fiecaruia ce i se cuvine.

8., Devotat” (sfint) - iInseamna sd-si indeplineasca datoria fatd de
Dumnezeu in consacrare totala.

9.,,Nu iubitor de bani” (nici lacom de cistig mirsav) - inseamna ca
viata lui nu trebuie subordonata acumularii de bunuri materiale.

B. Calificative in viata de familie - Cuvintul lui Dumnezeu
reglementeaza viata de familie.

1.,,8a-si tina copiii in supunere cu toata cuviinta” (aceasta pare a se
referi la copiii mici), ,,avind copiii credinciosi” (aceasta pare a se referi la
cei destul de virstnici pentru a fi direct raspunzétori in fata lui Dumnezeu)

&9



2.,,8a-si chiverniseasca bine casa” - altfel, barbatul acela nu va sti
cum sd ingrijeasca de Biserica lui Dumnezeu.

C. Calificative in relatiile cu altii - In relatiile interpersonale un
presbiter trebuie:

1.,,8a nu fie nici betiv” - aceasta interzice cu desavirsire betia.

2.,,Nici bataus” - aceasta interzice pornirile revansarde si pune o
stavila firilor iuti la minie.

3.,,84d fie blind, nu gilcevitor fatd de altii” - se explica de la sine.

4. ,,8a fie primitor de oaspeti” - aceasta inseamna ca un presbiter
trebuie sa-si puna casa la dispozitia lucrarii si cd dragostea de oameni
trebuie sa se manifeste si prin sacrificiul comoditatii caminului.

5., lubitor de bine” - inseamna ca el trebuie sa caute binele altora si ca
el se va bucura din toatd inima de reusitele celorlalti.

6. ,,Sa aibe o buna marturie din partea celor din afara” - Aceasta
calitate este foarte necesara pentru credibilitatea mesajului Evangheliei.
Conducatorii Bisericii nu au voie sa fie invinuiti de ipocrizie de cei din
lume.

D. Calificative in viata de credinti - Acestea sint calificative
spirituale si masoara cresterea si maturizarea.

1.,,8a nu fie intors la Domnul de curind” - inseamna sa nu fie proaspat
convertit si nu are prea mult de-a face cu virsta (Timotei era tinar, dar
aceasta nu i-a fost un handicap - ,,Nimeni s nu-ti dispretuiasca tineretea”

1 Timotei 4:12). Acest calificativ pretinde maturitatea spirituald ca pe o
conditie prealabila slujirii ca presbiter.

2.,,84 fie in stare sd invete pe altii” - presupune o temeinica
cunoastere a Scripturilor si abilitatea de a se face ascultat si inteles de
ceilalti.

3.,,8d fie in stare sa sfatuiasca’ - aceasta cere o experientd personala
bogata si un deosebit simt de sensibilitate in Intelegerea problemelor
celorlalti. Cea mai buna sfatuire este rezultatul intelegerii corecte a
Cuvintului lui Dumnezeu si a felului in care el este ,,de folos ca sa invete,
sa mustre, sa indrepte, sa dea intelepciune in neprihanire, pentru ca omul
lui Dumnezeu sa fie desavirsit si destoinic pentru orice lucrare buna” (2
Timotei 3:16,17)

4. ,,8a infrunte pe potrivnici” - Ca pastor, presbiterul trebuie sa apere
turma de ,,lupii rapitori”. Multi dintre acestia vin sa atace din interior,
»~imbracati 1n piele de oaie”. ,,Stiu bine ca..., se vor viri intre voi lupi
rapitori, care nu vor cruta turma; si se vor scula din mijlocul vostru
oameni, care va vor invata lucruri stricicioase, ca sd atraga pe ucenici de
partea lor. De aceea, vegheati !...” (Faptele Apostolilor 20:29,30)

>

90



Nu existd crestere spirituald fara crestere in cunoasterea Cuvintului!
Atit cel ce vrea ,,5a fie episcop”, cit si cel ce ocupd aceasta pozitie de
multa vreme, trebuie sa staruiasca in ,.citire si in invatatura pe care o dau
altora”. Un presbiter trebuie sa aibe o indoita abilitate in sfera Cuvintului.
El trebuie sa fie in stare sa invete pentru sine si in stare sa-i invete si pe
ceilalti. El trebuie si primeasca invatitura si sa o dea celorlalti. Ingimfarea
l-ar putea impiedica de la prima, iar comoditatea si teama de concurenta,
de la a doua. Iata de ce, un presbiter nu trebuie sa uite ca el nu este decit
un intermediar intre oi si ,,Marele Pastor al oilor” (1 Petru 5:4), niciodata
stapin peste ceilalti (,,nu ca si cum ati stapini peste cei ce v-au cazut la
impartealda” - 1 Petru 5:3), si niciodatd indispensabil sau de neinlocuit (,,nu
de sila, ci de buna voie”, ,,s1 in legdturile voastre, sa fiti impodobiti cu
smerenie” -1 Petru 5:2,5).

Un presbiter trebuie sa fie ocupat pind la pasiune cu cresterea celorlalti.
Nu cu o crestere numerica, ci cu cresterea spirituald. Nu avem nici un
drept sa-i cerem lui Dumnezeu mai multe oi, atita timp cit cele ce ne-au
fost Incredintate nu au crescut suficient. Atita vreme cit in cei prezenti nu
se vede cresterea, presbiterii Bisericii n-au voie sa se gindeasca la cei din
afara. De fapt, un presbiter are in responsabilitate Biserica si in masura
in care preocuparea lui va da roade in Biserica, Biserica va avea grija ea
insasi de evanghelizarea lumii.

Ca strategie, presbiterul trebuie sd se ocupe de oi, incercind sa
nasca presbiteri, lasind ,,nasterea altor oi” in seama oilor. O turma bine
ingrijita si hranita corespunzator nu va Intirzia sa se Inmulteasca. Din
pacate, multi presbiteri nu si-au insusit aceasta strategie si lucrarea
sufere. Ei se istovesc in incercarea de a evangheliza ,,in afara” Bisericii,
in timp ce turma Incredintata lor arata jalnic si este prea neglijata pentru
a-si indeplini datoria in lume. Cineva spunea ca: ,,Se aud prea multe
predici de evanghelizare in Biserica si mult prea putine in lume”. Legea
fundamentala a lucrarii lui Dumnezeu prin Biserica, este cuprinsa de
fapt in acest postulat simplu: ,,Biserica se aduna ca sa invete si se
raspandeste ca si evanghelizeze!“

Pe masura ce sfintii se maturizeaza, ei vor evangheliza in cadrul
propiilor lor sfere de influenta si vor atinge cu mesajul mult mai multi
oameni decit ar putea atinge pastorul, ca lucrator de unul singur.

14. Ordinarea preshiterilor

Noul Testament aratd clar ca presbiterii trebuiesc pusi deoparte si
instalati printr-o procedurd speciald. Termenul folosit pentru a desemna
aceasta procedura este de obicei ,,Kathistemi”, care se poate traduce
prin ,,a ordina”, dar aceasta terminologie prezinta pericolul ideii de a
forma o clasa de ,,clericia, ceea ce nu trebuie sa se intimple in bisericile

91



evabghelice. Conceptul ordinarii implica o recunoastere din partea
conducatorilor adundrii si o anuntare publica a punerii cuiva deoparte
pentru o slujire specifica.

in 1 Timotei 4:14, apostolul Pavel 1i scrie lui Timotei: ,,Nu fii nepasator
de darul care este in tine, care ti-a fost dat prin proorocie, cu punerea
miinilor de catre ceata presbiterilor”.

Actul ,,punerii miinilor” isi are originea in Vechiul Testament fiind o
practica folosita atunci in sistemul de aducere al jertfelor. Cel care aducea
preotului animalul de jertfa trebuia sa-si aseze miinile pe capul animalului
in semn de identificare cu acesta (Levitic 8:14; 16:21, conform cu Levitic
1:4; 3:2,8,13). Punerea miinilor a devenit peste vreme un semn prin care
cineva se putea identifica cu altcineva si-i putea transfera o binecuvintare,
o lucrare sau o responsabilitate.

in acelasi sens, in Noul Testament procedeul de punere a miinilor
peste o anumita persoana ilustreaza solidaritatea intre presbiterii Bisericii
si cel peste care sint agezate miinile. Este un altfel de a spune: ,,Noi te
recunoastem ca pe unul dintre noi. Sintem alaturi de tine, te sustinem si te

=

declaram vrednic si daruit pentru slujirea in Biserica”.

Apostolul Pavel il avertizeaza pe Timotei: ,,Sa nu-ti pui miinile peste
nimeni cu graba si sd nu te faci partas pacatelor altora; pe tine insuti
pazeste-te curat” - 1 Timotei 5:22.

Acest verset subliniazd partasia dintre cel ordinat si cel ce ordineaza.
Cu alte cuvinte ceea ce spune Pavel este: ,,Ai grija ce faci ! Daca iti vei
pune miinile peste unul care pacatuieste si-1 vei face prin aceasta partas cu
tine in lucrare, tu te vei face partas pacatelor lui. Daca nu vrei sa traiesti
in pacat, inainte de a-ti aseza miinile asupra cuiva, cerceteaza bine si cere
sfatul Domnului”.

Principiu: Poate fi considerat candidat la ordinare, numai acela care a
dat dovada de competenta si maturitate spirituala de-a lungul unei perioade
suficient de indelungate de ,,incercare” (,testare”). O astfel de persoana
trebuie asezata in slujire sub supravegherea conducatorilor Bisericii si
verificatd 1n ceea ce priveste credinciosia in slujire, smerenia si caracterul
duhovnicesc al rezultatelor. Fiecare Bisericd trebuie sa pregédteascd pentru
viitor, barbati, pe care sa-i promoveze in lucrare. Ascultarea de indemnul:
»Rugati pe Domnul secerisului sa scoatd lucratori la secerisul Lui”, trebuie
aratatd nu numai in orele de rugaciune, ci si in preocuparile de promovare
a celor din Biserica in slujirea crestina.

Biblic, procedeul de punere a miinilor trebuie facut de cétre liderii
spirituali ai Bisericii, dar aceasta nu exclude 1n nici un fel participarea
intregii adunari la procesul de punere deoparte.

92



In Faptele Apostolilor 14:23 scrie: ,,Au rinduit presbiteri in fiecare
biserica si dupa ce s-au rugat si au postit, i-au incredintat in mina
Domnului in care crezusera”.

Cuvintul grecesc pentru ,,au rinduit” este ,,Cheirotoneo”, care tradus
literal inseamna ,,a alege prin ridicare de mina”.

Practica: Promovarea unui nou presbiter trebuie facuta de cétre cei
care sint deja in conducerea Bisericii, cu asentimentul si participarea
intregii adunari.

Chemarea la slujire este ceva subiectiv, launtric si nu poate fi subiectul
unei examinari obiective. Totusi, ... oricine, minat de orice fel de pornire,
poate spune ca se simte chemat sd faca o anumita lucrare. Biserica crestind
a Inlaturat acest pericol prin necesitatea confirmarii celor prezenti in
adunare. Chemarea subiectiva devine prilej de promovare numai cind
Dumnezeu certifica aceasta realitate prin asentimentul pe care si-1 da
Biserica.

15. Disciplinarea unor preshiteri.
Tata ce citim in 1 Timotei 5:19-21:

,impotriva unui presbiter si nu primesti invinuire decit din
gura a doi sau trei martori. Pe cei ce pacatuiesc, mustra-i inaintea
tuturor, ca si ceilalti sa aibe fricd. Te rog fierbinte, inaintea lui
Dumnezeu, Tnaintea lui Isus Hristos si inaintea ingerilor alesi, sa
pazesti aceste lucruri fard vreun gind mai dinainte, si sa nu faci
nimic cu partinire.”

Primul lucru care-1 desprindem din acest text este ca: Un presbiter va
fi tinta atacurilor celui rau si-a denigratorilor. Acesta este motivul pentru
care ,,invinuirea” unui singur martor nu este intotdeauna valabila. Cine
pacdtuieste azi, va pacatui si miine, asa ca daca invinuirea este fondata va
fi confirmata si de altii.

Al doilea lucru prezentat in text este importanta martorilor seriosi.
Invinuirea trebuie primita ,,din gura lor”. Zvonurile si marturiile auzite
din persoand in persoana, ca si scrisorile anonime nu trebuiesc privite ca
probe, ci doar ca un indemn la o mai atentd veghere.

Al treilea lucru din text este: posibilitatea caderii in pacat. Si presbiterii
sint oameni supusi acelorasi slabiciuni ca si ceilalti. Pacatul este cu atit
mai mare cu cit reuseste sa atragd dupa el chiar si pe cei mai destoinici.

Sa nu ne grabim niciodata sa spunem: ,,Asa ceva nu se poate !”. Cine-si
subestimeaza adversarul, va avea parte de dureroase surprize.

Al patrulea lucru din text este: necesitatea disciplinarii. ,,Pe cei
ce pacatuiesc, mustra-i inaintea tuturor, ca si ceilalti sa aiba fricd”. In
Biserica lui Hristos nu exista nimeni ,,infailibil” sau ,,deasupra celorlalti

93



in privilegii”. Sfintenia lui Dumnezeu este o norma universala. Calcarea
ei, atrage dupa sine pedeapsa si rusine. Dumnezeu nu are tratamente
preferentiale. El nu i-a crutat nici macar pe ingeri ! Cei ce nu si-au pastrat
vrednicia au cazut sub incidenta pedepsei. Nu exista asa ceva ca: pusi
deoparte pentru tot restul vietii, indiferent de ce se va intimpla. Singura
punere deoparte este pe durata ,,vredniciei”.

Disciplinarea unui presbiter trebuie facutd public pentru motivul ca si
slujirea lui a fost publica.

Al cincilea lucru prezentat de Pavel este: obiectivitatea. ,,Sa pazesti
aceste lucruri fara vreun gind mai dinainte si sa nu faci nimic cu partinire.”

Dumnezeu are un singur standard absolut pe care ne cere sa-1 aplicim
tuturora. Nu exista favoritisme sau pareri preconcepute. ,,Ingerii alesi” de
care ni se vorbeste in text sint martori la felul in care Dumnezeu si Hristos
isi fac lucrarea cu oamenii. Ei stiu cda Dumnezeu a pedepsit pacatul celor
asemenea lor, cind Lucifer i-a dus in ratacire, si asteaptd ca in Biserica
sa se vada rivna lui Hristos pentru neprihanire si credinciosia fata de
Cuvintul lui Dumnezeu.

16. Diaconii Bisericii

in limbajul Noului Testament, termenul de diacon nu este un termen
de cinste sau de onoare, asa cum este el folosit in unele biserici de astazi.
Mai mult, el nu trebuie si defineasci un ,,oficiu” sau o ,,pozitie”. In
biserica primara, diaconii erau alesi dintre cei mai smeriti si mai spirituali
membri ai adundrii cu sarcina de a-i sprijini pe cei chemati sa slujeasca
duhovniceste 1n Biserica.

N -

In traducere ,,diakonos” inseamna slujitor, ,,diakonia” inseamna slujire,
iar ,,diakoneo” inseamna a sluji. Intr-un sens larg, toti cei ce lucreaza in
Biserica sint chemati ,,slujitori ai lui Hristos si ai Bisericii”. Egalitatea
dintre cei credinciosi nu trebuie sa fie alterata de faptul ca Dumnezeu i-a
chemat pe unii dintre ei la slujiri specifice care-i fac sa fie mai ,,vizibili” si
mai influenti” decit ceilalti.

Singura ierarhie a cresterii crestine este aceea a slujirii.

,»Daca vrea cineva sa fie cel dintii, trebuie sa fie cel mai de pe
urma din toti si slujitorul tuturor !” (Marcu 9:35)

»Stiti ca cei priviti drept cirmuitori ai neamurilor, domnesc
peste ele si mai marii lor le poruncesc cu stapinire. Dar intre
voi sa nu fie asa. ci oricare din voi va vrea sa fie mai mare intre
voi, sd fie slujitorul vostru. Caci Fiul Omului n-a venit ca sa I
se slujeasca ci ca El sa slujeasca si sa-Si dea viata ca pret de
rascumpdrare pentru multi !” (Marcu 10:42-45)

94



Aceste cuvinte ale Domnului [sus au ramas si astazi ,,norma” pentru
Biserica. Fiecare lucrator din Biserica trebuie sa se vada pe sine in aceasta
lumina.

Pozitia de diacon a apdrut 1n circumstanta unei crize declansata de
nedreptatea aparentd facuta cu ocazia impartirii unor ajutoare materiale
(Fapte 6:1-4). Ratiunea initierii slujbei de diacon a fost eliberarea
presbiterilor de povara treburilor materiale:

,,NUu este potrivit pentru noi sa lasam Cuvantul lui Dumnezeu
ca sa slujim la mese. De aceea, fratilor, alegeti dintre voi sapte
barbati, vorbiti de bine, plini de Duhul Sfant si intelepciune, pe
care 1i vom pune la slujba aceasta. lar noi vom starui necurmat in
rugdciune si in propovaduirea Cuvantului” (Fapte 6:2-4).

Din acest pasaj intelegem ca:

1. Diaconatul a aparut din necesitate - Daca nu ar fi fost im-
prejurarea aceea, Biserica din Ierusalim nu ar fi ales diaconi. Slujitorul
apare atunci cind este nevoie de o slujire ! De exemplu, nimeni nu
angajeaza un zidar daca nu are de gind sa zideasca ceva. A alege diaconi,
numai pentru ca asa cere structura si traditia bisericii locale inseamna a nu
intelege Biblia si a cadea in primejdia ,,formalismului”.

Apostolii au spus: ,,Nu este potrivit pentru noi sa lasam Cuvintul lui
Dumnezeu ca sa slujim la mese” (Faptele Apostolilor 6:2). Cineva trebuia
sd slujeasca si la mese. Situatia creatd de Inmultirea numarului ucenicilor a
facut necesara aceasta slujire.

2. Diaconii au fost alesi de Biserica ca si colaboratori ai apos-
tolilor - intre aceste doua grupuri formate in Biserica nu a existat nici
ierarhizare si nici concurenta. Textul scrie ca ,,apostolii si-au pus miinile
peste ei” (6:6). Gestul acesta a insemnat ,,identificarea” apostolilor cu
noii alesi, ,,primirea” in rindul slujitorilor Bisericii din lerusalim. Punerea
miinilor peste diaconi nu arata ,,superioritatea” apostolilor, asa cum se
crede uneori, ci intrarea lor in ,,partasie”. Acest lucru se vede si mai bine in
textul din 1 Timotei 5:22, 1n care Pavel il sfatuieste pe mai tinarul Timo-
tei asa: ,,Sa nu-ti pui miinile peste nimeni cu graba si sa nu te faci partas
pacatelor altora; pe tine insuti pazeste-te curat”.

3. Diaconii au trebuit sa aibe anumite calitati - Cerintele de-
scrise in text sint: ,,alegeti dintre voi sapte barbati, vorbiti de bine, plini de
Duhul Sfint si intelepciune” (Fapte 6:3).

Ei au trebuit sa fie alesi din mijlocul adunarii si de catre adunare.
Biserica, fiind trupul lui Hristos, a fost chemata sa-si identifice madularele
potrivite pentru aceasta slujire.

95



Ei au trebuit sa nu fie cu nimic mai prejos spiritual decit apostolii.
Lucrul acesta se vede si mai lamurit atunci cind studiem listele de calitati
pe care le recomanda Pavel lui Timotei si Tit, atunci cind 1i insarcineaza
pe acestia cu identificarea si instalarea ,,presbiterilor si diaconilor” (1
Timotei 3:1-13 si Tit 1:5-9). Singura deosebire intre cerintele aplicate
presbiterilor” si cele aplicate ,,diaconilor” este ,,capacitatea de a-i invata
pe altii”. (pentru presbiteri se cere ,,sa fie in stare sa invete pe altii” (1
Timotei 3:2) Caracterul ambelor grupe de slujitori a trebuit insa sa fie
acelasi. Dumnezeu si Hristos nu au ,,slujitori de categoria a-1-a” si
»slujitori de categoria a-1I-a !!

4. Numarul diaconilor a fost proportional cu
lucrareanecesara - Asa cum am mai spus, alegerea diaconilor nu se
face ,,din obicei” sau ,,de forma”. Orice slujitor al Bisericii trebuie s
stie precis ce are de facut. Alegerea dupa ,,numarul de membri” nu este
justificata decit in masura in care membri acestia produc probleme care
trebuiesc rezolvate de cineva. Un membru ales in comitetul de diaconi,
care nu stie care-i este indatorirea este un non-sens si, de fapt cel ce nu stie
ce are de facut nu are nici ce cauta in slujirea de diacon.

Refuzind principiul ,,pluralitatii presbiterilor” anumite biserici incearca
sa balanseze activitatea pastorului unic, prin alegerea unor diaconi
»responsabili” sau ,,presedinti” de adunari. Ce simplu ar fi sa ne intoarcem
la terminologia si practica Bibliei !! Daca nu o vom face ne vom cufunda
tot mai mult In neintelegeri ndscute din amestecarea specificurilor celor
doua grupari de slujitori. Pastorii sau presbiterii vor raspunde in continuare
de lucrari administrative, iar ,,diaconii” vor da in continuare Cina si vor
oficia In continuare botezuri si nunti, in multe locuri ajungind sa fie un
obstacol serios In promovarea unui veritabil pastor-presbiter.

Sint diaconii alesi pe viata?

Este interesant ca pe cei sase alesi in Biserica din lerusalim nu-i mai
intllnim pomeniti ca diaconi nicdieri. Exceptie fac Stefan si Filip, pe care-i
intllnim in alte pasaje, dar interesant, cind ii intilnim din nou, ei fac alte
slujiri in Biserica.

Pe Stefan il intilnim in Faptele Apostolilor 6:8-15 si 7:1-60, ca pe
un lucrdtor prin care Dumnezeu facea ,,minuni si semne mari in norod”
(6:8) si care i-a infruntat pe marele preot si pe mai marii poporului evreu,
platind cu viata incercarea sa de a-i convinge ca Isus este Christosul.

Pe Filip il intilnim in Faptele Apostolilor 21:8. In imprejurarea
descrisa, el este numit: ,,Filip evanghelistul, care era unul dintre cei sapte”.
Cu siguranta ca el si-a meritat aceasta noud numire, de vreme ce inca din
Faptele Apostolilor 8:5-13,26-40, el incepuse sa lucreze ca evanghelist,
intorcind la Domnul poporul Samariei si pe famenul etiopian.

96



Aceste cazuri ne fac sa credem ca cei sapte oameni alesi ca diaconi in
biserica din lerusalim si-au pastrat aceastd numire exact atita timp si numai
atita timp cit slujirea lor ca diaconi a fost necesara. Cind a incetat nevoia
slujirii, a incetat si slujirea lor.

in acelasi timp, trebuie sa subliniem ca Duhul Sfint nu da ,,darurile
spirituale” necesare slujirii, doar pe perioade scurte de, sa zicem, un an de
zile. Obiceiul de a-i schimba pe diaconi in fiecare an, pe principiul ,,rotarii
cadrelor” nu este nici biblic si nici binefacator pentru formarea slujitorilor
Domnului in Biserica. Este bine ca diaconatul sa constituie o lucrare
nascuta din necesitate la care sa fie chemati oameni potriviti si in care sa
fie pastrati acesti oameni atita timp cit sint necesari si cit timp nu sint si
mai necesari intr- o alta forma de slujire.

Pot femeile sa slujeasca ca si diaconi?

in Romani 16:1 Pavel scrie: ,,Va dau in grija pe Fivi, sora noastra, care
este diaconita a bisericii din Chencrea, s-o primiti In Domnul, intr-un chip
vrednic de sfinti si s-o ajutati in orice ar avea trebuinta de voi; cici si ea
s-a aratat de ajutor multora si iIndeosebi mie”.

in Timotei 3:11 se vorbeste deasemenea despre ,,femeile” chemate
sa fie diaconite. Cuvintul grec folosit este ,,gunaikas”, care interzice
talmacirea conform céreia aceste femei ar fi numai sotiile diaconilor
amintiti mai sus. Pavel nu a putut folosi termenul de ,,diaconitd” pentru
simplul fapt ca un astfel de termen nu exista in limba greaca. In acest
text din 1 Timotei 3, apostolul scrie ca femeile chemate sa fie diaconite
trebuie sd fie cinstite, neclevetitoare, cumpatate si credincioase in toate
lucrurile” (3:11).

Raspunsul pe care-1 da Biblia intrebarii puse in titlul acestui pasaj este
deci: Da. Femeile pot ocupa locuri de slujitori ca diaconite ale Bisericii.

Poate si cel mai frumos text pe care l-am putea cita atunci cind
discutdm problema slujirii ca diaconi n biserica, este acela din Filipeni
1:1:

,,Pavel si Timotei, robi ai lui Isus Hristos, catre toti sfintii
in Hristos Isus, care sint in Filipi, impreuna cu episcopii si
diaconii...

O biserica armonioasa trebuie sa traiasca in pace si in liniste lucrind
la mintuirea oamenilor si la cresterea celor credinciosi. Intr-o astfel de
biserica toti sint chemati sa fie ,,sfinti”. Din mijlocul lor, Dumnezeu 1i
cheama pe unii la slujirea Cuvintului si la cresterea spirituala a celorlalti
facinddu-i ,,episcopi” (pastori - presbiteri), iar pe altii ii ridica pentru a le
da o mina de ajutor acestora, scutindu-i de povara treburilor administrative
si gospodaresti. Acesti slujitori, chemati sa rezolve problemele trecatoare
in viata Bisericii, se numesc ,,diaconi”.

97



In Biserica, unii sunt chemati sa cArmuiasca prin autoritatea Cuvantului
si prin pilda personal, iar ceilalti sunt chemati ,,la lucrarea de slujire”
pentru ca ,,prin ceea ce da fiecare incheietura”, trupul Bisericii sa creasca
»potrivit cu lucrarea fiecarei parti in masura ei si se zideste in dragoste”
(Efes. 4:16).

Activitatea presbiterilor este supusa examindrii credinciosilor din
adunare. Acestia pot retrage calitatea de presbiter celui ce nu este vrednic,
pot sa nu-i reinnoiasca mandatul la termenul de evaluare si pot suspenda
chiar intregul grup de presbiteri aflat la conducerea Bisericii pentru a-1
inlocui cu un alt grup mai vrednic si mai aliniat la voia lui Dumnezeu.
Orice ,,chemare” subiectiva a unui om sau a unui grup de oameni trebuie
intotdeauna confirmata ,,obiectiv” de catre ,,ceilalti” din adunare. Ei pot si
trebuie sd-si exprime calauzirea pe care o au de la Domnul (,,sa vorbeasca
doi sau trei si ceilalti sa judece” — 1 Cor. 14:29).

Insa ce nu se poate, este ca o Biserica sa fie condusd permanent si
=9

perpetuu de adunarea generald. O asemenea ,,randuiald” ar nega toate
randuielile stabilite de apostolul Pavel in Bisericile lui Dumnezeu.

O inversare a prioritatilor si responsabilitatilor ar fi ca adunarea
generala sa spuna presbiterilor ce sa faca (adica sa-i ,,carmuiasca”), iar
presbiterii sa se transforme in singura categorie de lucratori ai Bisericii.
in mod normal, Biserica trebuie s astepte de la presbiteri ,,carmuire”, iar
presbiterii sa cultive in randul madularelor din trupul lui Hristos, dorinta
de consacrare in slujire.

98



Casieria Bisericii

1. Doua principii fundamentale .

2. Sentimentul dublei proprietati .

3. Sentimentul responsabilitatii familiale .
4. Scopurile stringerii de ajutoare .

5. Timpul stringerii de ajutoare .

6. Cine trebuie sa dea?

7. Cit trebuie sa dam?

8. De ce trebuie sa dam?

,Multimea celor care crezusera, erau o inima si un suflet.
Niciunul nu zicea ca averile lui sint ale lui, ci aveau toate de
obste. Caci nu era niciunul printre ei care sd duca lipsa: toti care
aveau ogoare sau case, le vindeau, aduceau preturile lucrurilor
vindute, si-1 puneau la picioarele apostolilor; apoi se impartea
fiecdruia dupa cum avea nevoie.” (Faptele Apostolilor 4:32, 34-
35)

Sectorul financiar al Bisericii trebuie sa se afle in mod normal intr- o
situatie paradoxala: desi n public trebuie sa se vorbeasca despre el cit mai
putin, in particular trebuie sa i se acorde o atentie deosebita.

O biserica trebuie sa urmareasca in mod prioritar bunastarea spirituala
a membrilor ei si evanghelizarea celor pierduti, totusi aceasta nu inseamna
ca ,spiritualitatea” ei sa fie direct proportionald cu ignorarea problemelor
materiale si cu neglijenta in administrarea lor. Omul este o unitate
armonioasa dintre suflet si trup, iar Biserica lui Hristos este chemata sa se
preocupe si de mintuirea celui dintii si de ingrijirea celui de-al doilea.

99



Poate insa Biserica sa se achite de aceste sarcini? Care sint resursele
ei? Ce principii trebuiesc respectate in administrarea lor? Cit, cind, cum si
unde se string banii necesari Bisericii?

La toate aceste Intrebari vom incerca sa raspundem in studiul care
urmeaza.

1. Dou2 principii fundamentale

=

A. ,Biserica nu stringe ca sa aibe, ci ca sd investeasca.” Orice stocare
este vinovata Tnaintea lui Dumnezeu. Biserica nu trebuie sd ajunga bogata
in bani, ci in fapte bune inlesnite de manipularea banilor. Pilda talantilor si
pilda polilor sint doua ilustratii clare ale acestui principiu. (Matei 25:14-
30; Luca 19:11-26)

B. ,,Biserica foloseste bunurile materiale pentru scopuri spirituale, si
nu invers.” Folosirea lucrurilor spirituale in scopul dobindirii de pofituri
materiale este aspru criticata in Biblie. (1 Timotei 3:3,8; Tit 1:7; 1 Petru
5:2; 2 Petru 2:15; Tuda 11; 2 Tmpéra‘,[i 5:19-27)

Se spune ca pe cind il plimba pe Francisc de Assissi prin Vatican, papa
i-ar fi spus, aratindu-i toata bogatia si toatd splendoarea proprietatilor
Bisericii catolice: ,,Francisc draga, astazi Biserica nu mai poate spune:
Argint si aur n-am.” La care umilul calugar sarac s-ar fi multumit doar
sa completeze: ,,Dar nici -,, Scoala-te si umbla in Numele lui Isus din
Nazaret”, nu mai poate spune aceasta Biserica.”

2. Sentimentul dublei proprietati.

Pentru un om intors la Dumnezeu, este greu, daca nu imposibil, sa fie
trasa o linie clard de demarcatie intre ceea ce este ,,al meu” si ceea ce este
,»-al Domnului”. Biblia ne spune ca toata lumea li apartine Domnului:

,»La Inceput Dumnezeu a facut cerurile si pamintul.” (Geneza 1:1)

,»Al Domnului este pamintul cu tot ce este pe el, lumea si cei ce o
locuiesc.” (Psalmi 24:1)

Un crestin recunoaste toate acestea si stie ca nu il poate imbogati in
nici un fel pe Dumnezeu dindu-i ceva. ,,Nu voi lua tauri din casa ta, nici
tapi din staulele tale. Caci ale mele sint toate dobitoacele padurilor, toate
fiarele cimpului... daca Mi-ar fi fost foame nu ti-as spune tie, caci a mea
este lumea cu tot ce cuprinde ea.” (Psalmi 50:8- 12)

Un copil al lui Dumnezeu stie ca traieste in ,,casa lui Dumnezeu” si
ca prin Isus Hristos, el este mostenitor al intregii creatii a lui Dumnezeu.
Intr-un sens foarte real, tot ceea ce apartine astdzi lui Dumnezeu, este si

100



,,al nostru”. In pilda fiului risipitor, Tatil ii spune fiului cel mare: ,,Fiule,
tu totdeauna esti cu mine si tot ce am eu este al tau.” (Luca 15:31 ca si
Efeseni 1:11; Romani 8:17)

Daca tot ceea ce exista este al Domnului si daca tot ceea ce este al
Domnului este si al nostru, atunci tot ceea ce ni se pare astdzi ca este ,,al
nostru” este de fapt ,,al Domnului” ! La aceasta concluzie fireasca au
ajuns de altfel si primii crestini din Biserica din Ierusalim. Insufletiti de
sentimente noi, ei au cautat sa traiasca aceastd noua realitate asa cum citim
in Faptele Apostolilor 4:32, 34,35 (Motto-ul capitolului nostru).

Viata lor de ,,comuna crestind” n-a durat insa prea mult. Dumnezeu a
avut altfel de planuri pentru ei si anume: raspindirea lor printre ,,neamuri”.

Nota: O situatie asemanatoare s-a intimplat in Argentina. Pe timpul
unei mari treziri spirituale, oamenii au inceput sa ia in serios textul din
Faptele Apostolilor 4 si sd duca la Biserica paturi, masini, televizoare
si multi bani rezultati din vinzarea altor case, masini, etc. In scurt timp,
cladirile care adaposteau Biserica s-au transformat in veritabile depozite.
Ajunsi la impas, crestinii au simtit ca ceva nu este in regula si, dupd o
saptamind de post si rugaciune, pastorul Juan Carlos Ortiz a spus: ,,Nu este
bine ce facem noi. Este foarte adevarat ca toate aceste lucruri 1i apartin
Domnului, dar Dumnezeu nu vrea masini fara soferi, nici case goale,
nici bunuri de care sa nu se ingrijeasca nimeni. El vrea ca sa ne dam Lui
in primul rind pe noi insine si apoi sa ingrijim de toate aceste lucruri
materiale, ca si cum ne-ar fi fost incredintate spre pastrare. Noi trebuie sa
ne consideram niste ispravnici ai Lui. Luati toate acestea inapoi si nu uitati
ca de astazi Tnainte voi nu mai sinteti proprietari ai acestor lucruri, ci doar
administratori. Ingrijiti-le si folositi-le dupa voia si spre slava Stapinului.”
Multa vreme dupad aceea si in multe situatii, Biserica obisnuia sd spuna
celor din adunare: ,,Dumnezeu vrea ca tu sa faci cutare sau cutare lucru cu
ceea ce ti s-a incredintat, gindeste-te si hotaraste singur”.

Domnul Isus a subliniat pozitia de ispravnici si de robi in pasajul din
Luca 12:35-48. Apostolii au reluat aceastd Invatiturd in 1 Corinteni 4:2 si
in 1 Petru 4:10.

3. Sentimentul responsabilitatii familiale.

Biserica este adunarea copiilor lui Dumnezeu. ,,Dragostea lui
Dumnezeu ne stringe” intr-o relatie noud care da nastere familiei crestine.
Lucrarea lui Hristos ne-a adunat impreuna, ne-a ,,strins” (Ioan 10:16) si

99 A

ne-a ,,agezat” intr-o colectivitate noud, numita: ,,Trupul lui Hristos”.

,,Caci dupa cum trupul este unul si are mai multe madulare, si
dupa cum toate madularele trupului, macar ca sint mai multe, sint

101



un singur trup, - tot asa este si Hristos. Noi toti, in adevar, am
fost botezati de un singur Duh, ca sa alcatuim un singur trup, fie
Iudei, fie Greci, fie robi, fie slobozi; si toti am fost adapati dintr-
un singur Duh.” (1 Corinteni 12:12-13)

Dumnezeu a inlaturat barierele dintre noi si ne-a unit intr-o relatie noua
si desavirsita in care se manifesta dragostea si unitatea divina. ,,Asadar, voi
nu mai sinteti nici strdini, nici oaspeti ai casei, ci sinteti Iimpreuna cetateni
cu sfintii, oameni din casa lui Dumnezeu”. (Efeseni 2:19) ,,Aici nu mai
este nici Grec, nici Tudeu, nici taiere imprejur, nici Barbar, nici Schit, nici
rob, nici slobod, ci Hristos este totul si in toti.” (Coloseni 3:11)

Genul acesta nou de relatii s-a dezvoltat chiar de la Inceputul existentei
Bisericii crestine. laté ce citim 1n Faptele Apostolilor 2:44-47:

»1oti cei ce credeau, erau impreuna la un loc si aveau toate
de obste. {si vindeau ogoarele si averile, si banii ii imparteau
intre toti, dupa nevoile fiecaruia. Toti Tmpreuna, erau nelipsiti
de la Templu in fiecare zi, fringeau piinea acasa si luau hrana,
cu bucurie si curdtie de inima. Ei laudau pe Dumnezeu si erau
placuti inaintea intregului norod. Si Domnul adauga in fiecare zi
la numarul lor pe cei ce erau mintuiti.”

Lumea de atunci a recunoscut imediat ca se intimpla ceva neobisnuit si
a privit cu admiratie spre viata de partasie si responsabilitate familiala care
se manifesta in Biserica.

Pretutindeni pe unde s-au raspindit apoi, crestinii au dus cu ei aceasta
realitate noud a marii familii crestine. Spre deosebire de ceilalti din lume,
el au inceput sd traiascd preocupindu-se de nevoile celorlalti, mai ales
de soarta celor mai saraci din Bisericd. latd cum este descrisa aceasta
preocupare in Galateni 2:9,10:

,»91 cind au cunoscut harul care-mi fusese dat, lacov, Chifa
si loan, care sint priviti ca stilpi, mi-au dat mie si lui Barnaba
mina dreapta de insotire, ca sd mergem sa propovaduim; noi
la neamuri, iar ei la cei taiati imprejur. Ne-au spus numai sa ne
aducem aminte de sdraci si chiar asa am si cautat sa fac.”

Exemplul cel mai elocvent de aceasta preocupare pentru bunastarea
celor mai séraci este atitudinea crestinilor raspinditi In Imperiul Roman,
fata de crestinii mult mai saraci care traiau in lerusalim. De ce erau acestia
mai sdraci? lata motivele:

1. Daca in timpul lui Solomon, lerusalimul a fost bogat peste masura,
in timpul Domnului Isus, acelasi Ierusalim se zvircolea in bratele saraciei
si mizeriei. Taxele platite romanilor secituisera visteria. in plus, afluenta
de vizitatori sporise si mai mult consumul facind ca toatd lumea sa
duca lipsa. La sarbatorile mari, evreii din diaspora aduceau odata cu

102



el o abundentd trecatoare prin darurile inchinate la Templu si care se
distribuiau apoi poporului sarac.

2. In Terusalimul sirac crestinii constituiau o grupare persecutata.
Credinta lor in Hristos, departe de a le atrage simpatia celor de la Templu,
ii pusese intr-o situatie grea. Ei nu aveau acces la Tmpartirea ajutoarelor.
De fapt, capitolele 1 la 8 din Faptele Apostolilor si 1 Tesaloniceni 2:14 ne
descriu tocmai aceasta stare de persecutie la care erau supusi crestinii din
lerusalim.

3. Biserica se inmultea foarte repede, chiar si sub persecutie. Cind a
luat fiinta, in Ziuva Cinzecimii, Biserica a cuprins pe multi dintre cei ce
venisera ca vizitatori la Ierusalim. Acum, acesti convertiti nu mai plecasera
inapoi ci ramasesera cu noua miscare, locuind n casele celorlalti crestini
din cetate. Ceva trebuia facut pentru rezolvarea problemelor nascute de
gazduirea acestor musafiri. In Faptele Apostolilor 2:44, sta scris ci: ,.toti
cei ce credeau erau impreuna la un loc si aveau toate de obste”. Cu timpul,
chiar si aceste resurse comune s-au epuizat, asa cd ajunsesera sa-si vinda
ogoarele si averile ca sa aibe toti ce sd manince. (2:45; 4:37; 5:1) Trebuie
sd stim ca Biserica In vremea aceea numara intre 15 si 25 de mii de suflete.

4. O alti cauzi a siriciei din Biserica Ierusalimului a fost seceta. in
Faptele Apostolilor 11:27-30 ni se aminteste despre aceasta situatie. Este
scris cd: ,,ucenicii au hotarit sa trimeata, fiecare dupa puterea lui, un ajutor
fratilor care locuiau in Tudeea si au trimes acest ajutor la presbiteri prin
mina lui Barnaba si a lui Saul.”

Apostolul Pavel a petrecut mai mult de un an in stringerea de
ajutoare pentru sfintii din Ierusalim. Intr-una din epistolele sale, gasim
scrise indrumari despre felul in care trebuie facuta aceasta lucrare: ,,Cit
despre stringerea de ajutoare pentru sfinti, sa faceti si voi dupa cum am
rinduit Bisericilor Galatiei... “ (1 Corinteni 16:1-6). Chiar si saracii din
Macedonia au simtit responsabilitatea ajutorarii celor din familia crestina
aflata in Ierusalim. Despre fapta lor, Pavel scrie:

,Fratilor, voim sd va aducem la cunostinta harul pe care
l-a dat Dumnezeu in Bisericile Macedoniei. in mijlocul multor
necazuri prin care au trecut, bucuria lor peste masurd de mare si
saracia lor lucie, au dat nastere la un belsug de darnicie din partea
lor. Va marturisesc ca au dat de buna voie, dupa puterile lor, si
chiar peste puterile lor. Si ne-au rugat cu mari staruinte pentru
harul si partasia la aceasta stringere de ajutoare pentru sfinti. Si au
facut aceasta nu numai cum nadajduisem, dar s-au dat mai intii pe
ei insisi Domnului, si apoi noud, prin voia lui Dumnezeu. Noi dar,
am rugat pe Tit sa ispraveasca aceasta stringere de ajutoare, pe
care o incepuse”. (2 Corinteni 8:1-6)

103



,»Dupa cum sporiti in toate lucrurile: in credinta, in cuvint,
in cunostintd, in orice rivna si in dragostea voastra pentru noi,
cautati sa sporiti si in aceastd binefacere. Nu spun lucrul acesta
ca sd va dau o porunca; ci pentru rivna altora si ca s va pun
la incercare curatia dragostei voastre. Caci cunoasteti harul
Domnului nostru Isus Hristos. El macar ca era bogat, s-a facut
sarac pentru voi, pentru ca prin sardcia Lui, voi sd va imbogatiti.
In aceasta privinta va dau un sfat. Si sfatul acesta vi este de folos
voud, care, de acum un an, cei dintii ati inceput nu numai sa
faceti, ci sa si voiti. Ispraviti dar acum de facut; pentru ca, dupa
graba vointei sa fie si infaptuirea, potrivit cu mijloacele voastre.
Pentru cd, daca este bunavointa, darul este primit, avindu-se in
vedere ce are cineva, nu ce n-are.”

»Aici nu este vorba ca altii sa fie usurati, iar voi strimtorati;
ci este vorba de o potrivire; in imprejurarea de acum, prisosul
vostru sa acopere nevoile lor, pentru ca si prisosul lor s acopere,
la rindul lui, nevoile voastre, asa ca sa fie o potrivire; dupa cum
este scris: ,,Cel ce strinsese mult n-avea nimic de prisos, si cel ce
strinsese putin, nu ducea lipsa”. (2 Corinteni 8:7-15)

Aceste texte in care Pavel vorbeste bisericilor despre stringerea de
ajutoare pentru sfintii din Ierusalim, ne ajuta pe noi sa extragem invatatura
pentru rezolvarea problemelor financiare ale Bisericii. Cum sa fie strinsi
banii? Cum sa se faca stringerea si cum sa fie repartizata suma adunata?
Aceste probleme si inca multe altele sint rezolvate de sfaturile apostolului
Pavel. El nu ne da porunci de la Dumnezeu, ci ne expune principii si
metode practice care trebuiesc sd guverneze si astdzi sectorul financiar si
administrativ al Bisericii crestine. Sa incercdm Impreund sa identificam
aceste principii si metode care au dat la timpul lor rezultate in bisericile
Galatiei, Macedoniei, Ahaiei si Asiei Mici.

4. Scopurile stringerii de ajutoare.

1. Pentru suportul celor saraci din Biserica - Lucrarea aceasta,
despre care am amintit deja, nu este numai o opera de binefacere sau de
caritate. In Biserici, ea este o indatorire fati de Dumnezeu si o expresie a
dragostei fata de aproapele:

,»91 sd nu dati uitarii binefacerea si darnicia; caci lui
Dumnezeu jertfe ca acestea li plac”. (Evrei 13:17)

»Religiunea curata si neintinata inaintea lui Dumnezeu, Tatal
nostru, este sa cercetam pe orfani si pe vaduve in necazurile lor si
sa ne pazim neintinati de lume.” (Iacov 1:27)

104



,»~Acum ma duc la Ierusalim sa duc niste ajutoare sfintilor.
Cici cei din Macedonia si Ahaia au avut bunatatea sa faca o
stringere de ajutoare pentru saracii dintre sfintii care sint la
Ierusalim. Negresit, au avut bunatatea; dar era si o datorie fata de
ei: pentru ca, daca Neamurile au avut parte de binecuvintarile lor
duhovnicesti, este de datoria lor sa-i ajute si ele cu bunurile lor
pamintesti.” (Romani 15:25-27)

2. Pentru suportul dat lucratorilor din Biserica - Regula
generald este ca Biserica sa-si sustina material lucratorii. Apostolul Pavel
a primit periodic astfel de ajutoare si, cind s-a putut, a fost intretinut din
munca celor care obisnuiau sa-l insoteasca:

a. In Filipeni 4:10-16, Pavel le multumeste crestinilor din Filipi pentru
ajutorul material trimis: ,,Am avut o mare bucurie in Domnul, ca in sfirsit,
ati putut sa va inoiti iarasi sentimentele voastre fata de mine. ... Dar bine
ati facut ca ati luat parte la strimtorarea mea. Stiti voi Insiva Filipenilor, ca
de la inceputul Evangheliei, cind am plecat in Macedonia, nici o Biserica
n-a avut legaturd cu mine in ce priveste ,,darea” si ,,primirea”, afara de voi.
Caci mi-ati adus 1n Tesalonic, o data si chiar de doua ori, cite ceva pentru
nevoile mele”.

b. In 1 Corinteni 9:1,4-8,11, apostolul Pavel scrie: ,,Nu sint eu slobod?
Nu sint eu apostol? N-am vazut eu pe Isus, Domnul nostru? Nu sinteti voi
lucrul meu in Domnul?... N-avem dreptul sd@ mincam si sa bem? N-avem
dreptul sa ducem cu noi o sord, care sa fie nevasta noastra cum fac si
ceilalti apostoli, si fratii Domnului si Chifa? Ori numai eu si Barnaba
n-avem dreptul s nu lucram? Cine merge la razboi pe cheltuiala sa? Cine
sadeste o vie, si nu maninca din rodul ei? Cine paste o turma si nu maninca
din laptele turmei?... ,,Sa nu legi gura boului care treiera griul !”

Daca vrei ca boul s treiere cu putere, lasa-1 s manince din griul
pe care-l treierd. Paguba va fi mult mai mica decit cistigul. In versetul
11 Pavel stabileste un principiu: ,,Dacd am semanat printre voi bunuri
duhovnicesti, mare lucru este daca vom secera lucrurile voastre
vremelnice?” Cu alte cuvinte: ,,Daca noi v-am hranit spiritual, oare nu se
cuvine sa va ingrijiti si voi de existenta noastra?*

c. In Faptele Apostolilor 18:1-5 ni se spune ci Pavel a plecat din
Atena la Corint. A ajuns in casa unui [udeu numit Acuila, refugiat de
sub prigoana dezlantuitd la Roma de Claudiu, si ,,fiindca avea acelasi
mestesug, a ramas la ei, si lucrau: meseria lor era facerea corturilor. Pavel
vorbea in Sinagoga in fiecare zi de Sabat, si indupleca pe Tudei si pe Greci.
Dar cind au venit Sila si Timotei din Macedonia, Pavel s-a dedat intru totul
propovaduirii, si dovedea Iudeilor ca Isus este Christosul”.

105



Lui Pavel nu-i era rusine sd munceasca. Totusi de indata ce a fost
posibil, el s-a consacrat in intregime propovaduirii, acceptind sa fie
sustinut material de catre ceilalti crestini.

3. Pentru sustinerea lucrarii.

Nu trebuie sa accentudam prea mult acest subiect pentru ca este clar
pentru toatd lumea ca lucrarea Bisericii crestine are nevoie de un suport
financiar puternic. Exista cladiri care trebuiesc cumparate si intretinute,
carti ce trebuiesc scrise si tiparite, emisiuni de radio si de televiziune,
material didactic ajutator, etc. Toate acestea se fac pentru Biserica si de
aceea dirnicia trebuie manifestata citre Biserica. in Faptele Apostolilor
4:35 si 5:2, ni se spune cd banii ,,erau pusi la picioarele apostolilor; apoi se
impartea fiecaruia.” Nu exista asa ceva ca ,,darnicia conditionata” fata de
Biserica, dupd exemplul lui: ,,Va dau atita, numai daca veti cumpara cutare
sau cutare lucru”. Biserica trebuie condusa si administrata de numarul
celor care sint pusi deoparte de Duhul Sfint pentru aceasta. Darnicia
crestind trebuie Incredintata lor si ei vor sti sd facd cu ea ceea ce este
,potrivit Tnaintea Domnului”.

5. Timpul stringerii de ajutoare

,»In ziua dintii a saptdminii, fiecare din voi sa puna de o parte
acasa ce va putea, dupa cistigul Iui, ca sa nu se stringd ajutoarele
cind voi veni eu”. (1 Corinteni 16:1)

Acest text ne aratd clar ca pentru apostolul Pavel, stringerea de ajutoare
nu a fost numai un eveniment solitar, ci o practica de zi cu zi a serviciilor
de inchinaciune de duminica.

Exista astazi voci care pledeaza pentru alte metode de colectare a
banilor, dar principiul enuntat in baza textului de mai sus Indreptateste
preocuparea pentru privirea darniciei ca o exprimare a sensibilitatii si
responsabilitatii spirituale a credinciosilor. se poate spune ca darnicia este
un barometru spiritual al crestinilor si ca ea trebuie sa creasca odata cu
maturizarea in credinta:

,,Dupa cum sporiti in toate lucrurile: in credinta, in cuvint,
in cunostintd, 1n orice rivna, si in dragostea voastrd pentru noi,
cautati sa sporiti si in aceasta binefacere. Nu spun lucrul acesta
ca sa va dau o porunca; ci pentru rivna altora si ca sa pun la
incercare curatia dragostei voastre.” (2 Corinteni 8:7,8)

Stringerea de ajutoare trebuie deci privitd ca o parte complementara
cresterii spirituale si inclusd in procesul de inchinaciune din timpul
serviciilor divine.

106



In textul din 1 Corinteni 16:2, se precizeaza: ,,... fiecare din voi sa puna
deoparte acasa ce va putea ...”

Aceasta fraza nu exclude pe nimeni din fata responsabilitatilor
financiare ale Bisericii. ,,Fiecare” credincios trebuie sa puna deoparte si sa
participe la stringerea de ajutoare. Cel ce se crede prea sarac ca sa practice
darnicia, trebuie s mai citeasca inca o datd in Marcu 12:41-44, textul
despre darnicia vaduvei sarace si sa inteleagd ca ceea ce dam noi este
evaluat de Dumnezeu proportional cu cistigul nostru. Domnul Isus a laudat
vaduva saraca pentru ca ea a dat cel mai mare procentaj (100 de procente
sau ,,tot ce avea”). Atita timp cit avem ceva, avem destul pentru a participa
la stringerea de ajutoare.

1. Cit trebuie sa dam?

Textul din 1 Corinteni 16:2b, precizeaza: ,,dupa cistigul lui ...”
Darnicia trebuie sa fie dupa puterile fiecaruia si mai ales, ca un raspuns
adecvat la masura cu care ne binecuvinteaza Dumnezeu. ,,Pentru ca daca
este bunavointa, darul este primit, avindu-se in vedere ce are cineva, nu ce
n-are.” (2 Corinteni 8:12)

Parerea cea mai raspindita este ca fiecare credincios trebuie sa dea
bisericii a-10-a parte din ceea ce primeste de la Domnul. (Pentru o discutie
mai detaliatd asupra acestui subiect, vezi anexa ,,Principii versus Porunci®)

8.0 buie sa dam?
. De ce trebuie sa dam:

Motivatia unui crestin este intotdeauna interioara. El face ceva, pentru
ca mai intii el este ceva. Nimic nu trebuie facut din obligatie sau din
ipocrizie. Anania si Safira au trebuit sa plateasca cu viata, lipsa lor de
suport interior pentru ceea ce au vrut ei sa faca inafara.

Desi nu este indeobste cunoscut, darnicia crestina nu este o practica de
viatd, ci un mod de a fi. Un om nascut din Dumnezeu intra intr-o realitate
noud in care ,,este mai ferice sa dai decit sa primesti”. (Faptele Apostolilor
20:35)

Dumnezeu si intreaga creatie traieste dupa acest principiu: ,,Fiindca atit
de mult a iubit Dumnezeu lumea, cé a dat... ““ (Ioan 3:16); ,,Dar fiecaruia
dintre noi harul i-a fost dat dupa masura darului lui Hristos. De aceea
este zis: S-a suit sus, a luat robia roaba si a dat daruri oamenilor.” (Efeseni
4:7,8) ,,Dar toate aceste lucruri le face unul si acelasi Duh, care da fiecaria
in parte, cum voieste.” (1 Corinteni 12:11)

Priviti lumea facuta de Dumnezeu si ea va va invata principiul daruirii:

107



Dumnezeu a facut soarele si el ne da caldura.

Dumnezeu a facut luna si ea ne da lumina ei.

Dumnezeu a facut stelele si ele ne dau strélucirea lor.

Dumnezeu a facut aerul si apa si ele ne dau viata.

Dumnezeu a facut pamintul si el ne da de mincare.

Dumnezeu a facut pomii si ei ne dau fructele lor.

Dumnezeu a facut florile si ele ne dau parfumul si frumusetea lor.
Dumnezeu l-a facut pe om, dar oare omul a invatat sd daruiasca?

Cam pe la anul 125 dupa Hristos, un filosof numit Aristides, a scris in
apararea crestinilor urmatoarele:

,»E1umbla cu toatd smerenia si umilinta; prefacatoria nu se
gaseste In mijlocul lor si se iubesc unii pe altii. Ei nu dispretuiesc
pe vaduva si nu-1 necajesc pe cel orfan. Cel ce are da cu mind
larga celui ce n-are. Dacd vad un strain, il poftesc sub acoperisul
lor, si se bucura Tmpreuna cu el, de parca s-ar fi intilnit cu un
frate, pentru ca Intre ei se numesc frati, nu dupa singe, ci dupa
duh si in Domnul; ori de cite ori vreunul sarac dintre ei pleaca
din lumea aceasta, altul dintre ei care prinde de veste, se ocupa
de el si-i face o Inmormintare corespunzatoare resurselor lui
materiale; cind aud ca unul dintre ei este inchis sau persecutat
din pricina Numelui lui Mesia al lor, toti ceilalti sar sa-1 ajute cu
ce are de trebuintd si daca este cu putintd sa fie rascumparat, ei il
rascumpard. Daca se gaseste printre ei unul sarac sau in lipsa si
daca ei nu au suficient ca sd-1 ajute, postesc cu toti doua sau trei
zile ca sd puna deoparte ceea ce trebuie sdracului lipsit”.

Nu-i extraordinar? Responsabilitatea ajutorarii materiale in familia
crestind a Bisericii dovedeste tuturor ca noi am parasit in mod practic
lumea aceasta egoista si ne-am facut deja partasi lumii celeilalte in care
dainuieste dragostea desavirsita a dumnezeirii.

Nadajduiesc ca si noi vom fi gata sa ascultam tot ceea ce ne spune
Biblia si sa fim grabnici in punerea invataturii in practica. Ne rugam lui
Dumnezeu sa ne arate unde si ce trebuie sa schimbam in viata noastra ca
sa ajungem 1n stare sd raspindim in jur, bogatiile de har si lumina pe care
El ni le-a daruit.

108



Anexe si structuri eclesiale

1. Despre ce este vorba in epistolele pastorale? 113

2. Problema unui tipar religios

3. Problema autoritatii in Biserica

4. Problema suferintei lucratorilor

5. Principii versus Porunci

6. Virste spirituale in Biserica

7. Cauzele lipsei de vitalitate spirituala

8. Muzica ,, bisericeasca ™ 179

9. Constitutii si structuri Bisericesti 191

10. Constitutia Bisericii Baptiste ,, Bethel” din Anaheim 205

109



110



1. Despre ce este vorba in epistolele
»pastorale®?

Ce pacat ca la scolile de pastori si de evanghelisti plantatori de Biserici
nu sunt studiate mai profund epistolele pastorale! N-am nimic Tmpotriva
ca la astfel de scoli sa se studieze greaca, latina, ebraica, management si
psihologie, dar toate acestea ar trebui sa fie doar studii ajutatoare, anexele
unor studii serioase asupra epistolelor dedicate de apostolul Pavel formarii
mai tinerilor sai colaboratori.

M-am dus intr-o vizita la Richard Wurmbrand, care tocmai se intorsese
dintr-o calatorie pe coasta de est a Americii. L-am gasit binedispus si pus
pe saga. L-am intrebat cum a fost pe unde a fost. Mi-a raspuns cu o licarire
in ochi:

,,M-au chemat la o scoald mare de pregatire a misionarilor sd rostesc
alocutiunea din cadrul programului festiv de absolvire. Au facut o serbare
mare si cred cd eu le-am cam stricat buna dispozitie...”

,»Cum asa?” m-am mirat eu, stiindu-1 om fin si foarte ingaduitor cu
ceilalti.

,,Pai spune si tu. M-au dus la un microfon si eu am inceput cu o
intrebare de misionar. [-am chestionat daca stiu cum sa moara pentru
credinta, dacd au fost invatati sa sufere batai si sa fie torturati, daca
stiu ce sa raspunda cand vor fi indemnati sa dea numele colaboratorilor
de pe campul de misiune. Se uitau la mine ca la o aratare si nu mi-au
raspuns nimic. Le-am spus ca trebuiau sa ma cheme pe mine ca profesor.
Au pierdut patru ani din viata degeaba. Ceilalti i-au invatat greaca si
ebraica, dar nu le-au spus nimic despre viata reala si despre greutatile

111



care trebuiesc infruntate in lucrarea Domnului. Ce mai! Le-am cam stricat
sindrofia. Nu cred cd ma vor mai chema data viitoare.”

Mi-am dat seama ca acesta a fost doar jumatate din mesajul rostit
atunci in fata studentilor, jumadtatea cea adevdrata si necesara. Eram
sigur cd a construit apoi cealalta jumatate in care le-a vorbit despre cei
plecati Tnaintea lor in misiune si despre lucrarile extraordinare facute de
Dumnezeu prin ei. M-am bucurat insa pentru privilegiul pe care-1 aveam
eu, nu numai sa-1 ascult o ord vorbind pe nenea Richard, ci si s petrec In
partasia lui multe alte ore si zile de ucenicie adevarata. Fiecare tanar are
nevoie sa intre in sfera de atractie a unui lucrator cu experienta. La randul
sau, ajuns la varsta maturitatii, discipolul de altadata 1i va Invata pe altii
tineri care intrd in lucrare. Asa a fost si asa ar trebui sa ramana ...

»Mentoratul” a ajuns Insa o arta pierdutd. Ucenicia (in limbajul
Noului Testament) presupune o legatura organica intre doi crestini de
varste spirituale diferite. Un ,,parinte duhovnicesc” creste un discipol
mai tanar. Uneori, ca in cazul lucrarii tanarului Timotei in Bisericile
locale pe care le-a pastorit, varsta duhovniceasca n-are nimic de-a face cu
varsta biologica. Aceastd indeletnicire ne este ilustrata foarte clar in Noul
Testament prin vietile si cartile scrise de cétre doi dintre cei mai importanti
apostoli ai Domnului: Petru si Pavel.

Etapele slujirii lui Petru

in Evanghelii, Petru a fost un ucenic. in Faptele Apostolilor, el a
fost un pastor puternic, iar in epistolele sale, Petru s-a manifestat ca un
patriarh preocupat de mostenirea pe care o lasa altora. Fiecare etapa din
dezvoltarea lui Petru a avut caracteristici diferite.

Ca ucenic, Petru a avut momente de varf si momente de cadere
dureroase, dar a invatat din toate.

Ca pastor/presbiter al Bisericii din lerusalim, Petru a vegheat asupra
procesului de dezvoltare al Bisericii.

Ca patriarh in credinta, Petru le-a transmis celor care au venit dupa el
pasiunea pentru lucrare si responsabilitatea pentru péstrarea credintei.

in Evanghelii, Petru a invitat, in Faptele Apostolilor, Petru a indrumat,
iar in 1 si 2 Petru, marele apostol a incredintat altora experienta acumulata
de-a lungul slujirii.

Etapele slujirii lui Pavel

In mod asemanitoar, in cartea Faptele Apostolilor ne intalnim cu
un convertit al lui Hristos, Saul/Pavel, care devine apoi un plantator de
Biserici. Ca si Petru, Pavel are un inceput sovaielnic, trece printr-o perioda
in care ravna lui este mai mare decat priceperea, iar apoi se loveste de
impotrivire datorita trecutului sau de persecutor al Bisericii. Faptul ca

112



Barnaba 1-a luat sub mantia lui, a inlaturat, in mare masura neincrederea
celorlalti. Cand actiunea din Faptele Apostolilor trece de la Petru la Pavel,
il urmarim cum pleaca in calatorii sa infiinteze si sd consolideze Biserici.
Epistolele scrise apoi de Pavel acestor adunari locale ni-1 descopera ca

pe un pastor pasionat care vegheaza asupra Bisericilor. Spre finalul vietii,
epistolele pastorale ni-1 infatiseaza drept un patriarh preocupat de cresterea
mai tinerilor sai colaboratori, carora le transmite mostenirea apostolica,
cunoscuta incd de pe-atunci sub numele de ,,dreptarul invataturilor
sanatoase”:

,,S1 peste toti cei ce vor umbla dupa dreptarul acesta si peste
Israelul lui Dumnezeu sa fie pace si indurare!” (Galateni 6:16).

,,Dreptarul invataturilor sanatoase pe care le-ai auzit de la
mine tine-1 cu credinta si dragostea care este in Hristos Isus” (2
Timotei 1:13).

0 agezare premeditata si sugestiva

Oricine arunca o privire, chiar si superficiald, asupra grupului
epistolelor de ucenicie, observa imediat ca ele nu sunt asezate intr-o ordine
cronologica. 2 Timotei este ultima carte scrisa de apostolul Pavel si ar fi
trebuit astfel, sa fie asezata ultima.

Asezarea prezenta in canonul Bibliei sugereaza cd aceste epistole
trebuiesc abordate ca ,,studii de caz”, fiecare dintre ele reprezentand relatia
de mentorat/ucenicie dintre marele apostol si mai tinerii sai colaboratori.
Duhul Sfant le-a asezat asa ca sa putem invata distinct cate ceva din relatia
apostolului cu Timotei (1, 2 Timotei), cu Tit si cu Filimon. Din relatia cu
acesti trei ucenici ai lui Pavel invatam cum sa ne purtam (1) in Biserica
(Timotei), (2) 1n afara Bisericii (Tit) si (3) si in crizele interpersonale
(Filimon).

Cea dintai relatie de mentorat apostolic care ne este oferita este cea
dintre Pavel si Timotei. Nici nu se putea altfel. Timotei reprezintd un
caz aparte pentru Pavel. Tanarul acesta a fost unic in felul sau, iar din
interactiunea lor au avut amandoi de céstigat. Ar fi total gresit sd credem
ca doar Pavel a fost o binecuvantare pentru Timotei. A fost si invers, iar
toti cei implicati in relatii de ucenicie pot adeveri si ei acest fapt. Castiga
si cel ce se lasd Invdtat, dar si cel care invatd. De fapt, Dumnezeu este Cel
care lucreaza si ne face o binecuvantare unul pentru celalalt.

,,Naddjduiesc in Domnul Isus sa va trimit in curand pe
Timotei, ca sa fiu si eu cu inima buna cand o sa am stiri despre
voi. Caci n-am pe nimeni care sda-mi impartaseasca simtirile ca
el si sa se ingrijeasca intr-adevar de starea voastra. Ce-i drept,
toti umbla dupa foloasele lor, si nu dupa ale lui Isus Hristos. Stiti

113



ravna lui incercata; cum, ca un copil cu tatal lui, a lucrat ca un
rob impreuna cu mine pentru inaintarea Evangheliei” (Filipeni
2:19-22).

Nu de mult, mi-a scris unul din tinerii cu care am petrecut serile de
luni, timp de cativa ani, intr-un grup de studiu/mentorare pe care l-am
numit noi copildreste ,,Bembi”, ca o aluzie la puiul de caprioara care invata
sa mearga pe gheata in filmul de desene animate al lui Walt Disney. Altfel,
initialele ar fi putut insemna pretentios si ,,Bethel Mini Bible Institute”.
Cel ce mi-a scris regreta melancolic clipele de mare bucurie si intensa
partasie pe care le-am petrecut impreuna. I-am spus ca si eu am acelasi
regret si le simt lipsa. Au crescut si ei, dar cel care a crescut cel mai mult
atunci am fost eu, impartasind cu ei lucruri si stari pe care nu le-as fi putut
impartasi niciodata in slujirea de la amvonul Bisericii. Astazi, tinerii aceia
sunt lucratori destoinici in Bisericile lor.

Prin ucenicie, Timotei a devenit un fel de Pavel in miniatura. Amprenta
apostolului s-a asezat asupra lui Timotei in ciuda faptului, si asta reprezinta
un studiu aparte, ca personalitatile si temperamentul celor doi au fost total
diferite si ar fi putut reprezenta obstacole imposibil de trecut:

,Pentru aceasta v-am trimis pe Timotei, care este copilul meu
preaiubit si credincios in Domnul. El va va aduce aminte de felul
meu de purtare in Hristos si de felul cum invat eu pe oameni
pretutindeni 1n toate Bisericile” (1 Corinteni 4:17).

In procesul de ucenicie nu exista deformare, ci formare! Apostolul
Pavel nu l-a strivit pe Timotei, ci i-a deschis calea spre asemanarea cu
Domnul Isus, modelul suprem pentru fiecare dintre noi:

,»De aceea va rog sa calcati pe urmele mele” (1 Cor.
4:16).
,»Cilcati pe urmele mele, intrucat si eu calc pe urmele lui
Hristos” (1 Cor. 11:1).

Cea de-a doua relatie care ne este prezentata este cea dintre apostolul
Pavel si Tit. Epistola este un manifest pentru activitate si impotriva apatiei
sau plafonarii in lucrare. Suntem mantuiti prin credinta, dar nu doar pentru
credinta, ci si pentru fapte. Credinta fara fapte este un cadavru fara viata,
un blestem in haine religioase. ,,Tatdl Meu lucreaza... si Eu de asemenea
lucrez” (Ioan 5:17) a spus Isus Christos. in viata fiecarui madular al
trupului lui Christos trebuie sa se vada pulsand viata.

Cea de-a treia relatie de ucenicie prezentata este cea stabilitd intre
sarantocul apostol Pavel si prea bogatul Filimon. Desi relatia 1-ar fi putut
aseza social pe Filimon deasupra lui Pavel, iar spiritual si ecleziastic pe
Pavel deasupra lui Filimon, epistola este un exemplu de fratie si prietenie
care trebuie sd existe Intre cei credinciosi. Ea ne araté felul in care-si pot si

114



trebuie sa-si rezolve situatiile de criza ce pot apdrea intre ei. Imi place sa
intitulez epistola catre Filimon: ,, Triunghiul iubirii”.

(Extrase din ,,A journey Trough the New Testament”, de Elmer L. Towns, decan la B.R.
Lakin School of Religion la Liberty University, Linchburg, Virginia. El a predat la cea mai
populara clasa de Scoala Duminicald, mai mult de 2000 de membrii, The Pastor’s Bible Class

de la Thomas Road Baptist Church).

Cu toate ca apostolii au jucat un rol foarte important in primele zile
ale Bisericii, nu avem nici un indiciu cd Dumnezeu ar fi intentionat sa
existe un ordin ecleziastic apostolic permanent in Bisericd. Acest tip
de lucrator a fost daruit Bisericii ca sa implineascd o anumita slujire,
dar dupa ce aceasta slujire a fost indeplinita, tipul acesta de lucratori a
incetat sa existe (Efeseni 4:11). Este mai mult decat probabil cd una din
principalele atribute ale apostolilor, a fost scrierea si colectarea scrierilor
care alcatuiesc canonul Noului Testament. La moartea apostolului loan,
aproximativ pe la sfarsitul primului secol, canonul era complet si oficiul
ecleziastic al apostoliei a luat sfarsit. Afirmatiile de mai sus sunt sustinute
de cateva texte din epistole care subliniaza faptul cd apostolii impreuna
cu ,,profetii”, au avut misiunea de a pune ,,temelia” Bisericii. O astfel de
temelie se pune o singurd data, dupa care urmeaza continuarea zidirii pe
deasupra:

»~Asadar, voi nu mai sunteti nici straini, nici oaspeti ai casei,
ci sunteti impreuna cetateni cu sfintii, oameni din casa lui
Dumnezeu, fiind ziditi pe temelia apostolilor si proorocilor, piatra
din capul unghiului fiind Isus Hristos. In El toata clidirea, bine
inchegata, creste ca sa fie un Templu sfant in Domnul. Si prin El
si voi sunteti ziditi impreuna, ca sa fiti un lacas al lui Dumnezeu,
prin Duhul” (Efeseni 2:19-22 vezi si Romani 15:20, 1 Corinteni
3:10, 14).

... taina lui Hristos, care n-a fost facuta cunoscut fiilor
oamenilor in celelalte veacuri, 1n felul cum a fost descoperita
acum sfintilor apostoli si prooroci ai lui Hristos, prin Duhul”
(Efeseni 3:4-5).

»--. potrivit cu descoperirea tainei, care a fost {inuta ascunsa
timp de veacuri, dar a fost aratatd acum prin scrierile proorocilor,
si, prin porunca Dumnezeului celui vesnic, a fost adusa la
cunostinta tuturor neamurilor, ca sa asculte de credinta...”
(Romani 16:25-26).

Acesti ,,profeti” care apar la debutul Bisericii aldturi de apostoli, au
fost un grup de oameni care n-au umblat cu Domnul Isus ,,cu incepere de

115



la botezul lui loan pana in ziua cand S-a inaltat la cer” (Fapte 1:22), dar
care au primit prin Duhul Sfant cunostinte legate de planul mantuirii prin
credinta in jertfa de la Calvar.

O alta misiune a apostolilor din primul veac a fost sa exercite calauzire
spirituala in Biserica primara. Ei au hotarat cum sa fie administrate si
distribuite fondurile Bisericii (Fapte 4:37) si au stabilit doctrinele de
credinta si conduita crestind (Fapte 2:42; 6:4).

Pe masura ce Biserica a crescut si s-a dezvoltat, slujirea apostolilor a
fost nlocuita de slujirea unei alte categorii cu autoritate duhovniceasca:
presbiterii, numiti in alte parti si episcopi (supraveghetori) sau pastori
(ciobani).

La Consiliul Bisericii din lerusalim, pozitia presbiterilor era deja foarte
bine stabilita in Biserica, iar apostolii au acceptat ca ultimul cuvant sa-1
aiba lacov, care era un pastor cu autoritate mare in Biserica.

,Cand au incetat ei de vorbit, lacov a luat cuvantul, si a
zis: ,,Fratilor, ascultati-ma! ... Atunci apostolii i presbiterii si
intreaga Biserica au gasit cu cale...” (Fapte 15:13, 22).

Spre sfarsitul lucrarii lui, apostolul Pavel a scris patru epistole cétre trei
lucratori mai tineri, oameni formati sub autoritatea lui si care reprezentau
generatia noud de lucratori in Biserica.

Filimon era liderul Bisericii care se aduna in casa lui.

Tit lucrase deja multi ani cu Pavel si fusese trimis acum de el ca sa
rezolve problemele ivite in Biserica din insula Creta.

Timotei fusese si el format de Pavel si era acum trimis de apostol sa
conduca Biserica din Efes, care era, probabil, cea mai importanta si mai
influentd Biserica a vremii.

Colectia aceasta de scrisori ,,pastorale” ne ajutd sa aruncam o privire
asupra caracterului si problemelor Bisericii din jumatatea primului veac.
Mai mult, principiile si indemnurile transmise de apostol catre acesti
presbiteri au ramas peste veacuri un veritabil ,,Manual al lucratorului
crestin”. Orice scoald care formeaza lucratori si orice pastor aflat in
activitate, are datoria sa se verifice, din cand in cand, cu continutul acestor
epistole.

Filimon si Biserica din casa lui

,Pavel, intemnitat al lui Isus Hristos, si fratele Timotei, catre
preaiubitul Filimon, tovaragul nostru de lucru, catre sora Apfia si
catre Arhip, tovaragul nostru de lupta, si catre Biserica din casa
ta” (Filimon v. 1-2).

116



Nu este prima data cand, in Noul Testament, sunt mentionate grupuri
de credinciosi care se intruneau in casa unuia dintre ei. Daca studiem
tiparul dezvoltarii Bisericii primare observam ca au existat doud aspecte de
baza.

In primul rand, aveau grupele mici de intalnire (partasie):

,,Multimea celor ce crezusera, era o inima si un suflet.
Niciunul nu zicea ca averile lui sunt ale lui, ci aveau toate de
obste” (Fapte 4:32).

in al doilea rand, au avut adunirile mari rezultate din intalnirea mai
multor astfel de celule pentru anumite activitati legate de viata Bisericii:

,,Cand au ajuns la Ierusalim, au fost primiti de Biserica, de
apostoli si de presbiteri, i au istorisit tot ce facuse Dumnezeu
prin ei” (Fapte 15:4).

Pentru multa vreme, cei ce studiaza Biblia n-au reusit sa inteleaga
cat de mare a fost Biserica din primul secol pentru cé se presupunea ca
ei n-au avut cladiri dedicate inchinarii, ci s-au adunat doar prin casele
credinciosilor. Descoperiri arheologice, recente, au aratat ca realitatea
a fost alta. Unele din locurile in care se adunau crestinii aveau sali care
puteau foarte usor adaposti pana la 10,000 de oameni. Cronica din Faptele
Apostolilor ne spune ca Biserica se aduna si 1n case, dar si in locuri
publice:

,,Toti impreuna erau nelipsiti de la Templu in fiecare zi,
frangeau painea acasd, si luau hrana, cu bucurie si curatie de
inima. Ei 1audau pe Dumnezeu, si erau placuti inaintea intregului
norod...” (Fapte 2:46-47).

In Efes, apostolul Pavel a initiat tinerea adunarilor celor credinciosi
intr-o cladire inchiriatd de la o scoala:

,... Pavel a intrat 1n sinagoga, unde vorbea cu indrazneala.
Timp de trei luni a vorbit cu ei despre lucrurile privitoare
la Imparitia lui Dumnezeu, si cauta si induplece pe cei ce-1
ascultau. Dar, fiindca unii raimaneau impietriti si necredinciosi, si
vorbeau de rau Calea Domnului inaintea norodului, Pavel a plecat
de la ei, a despartit pe ucenici de ei, si a invatat in fiecare zi pe
norod 1n scoala unuia numit Tiran. Lucrul acesta a tinut doi ani,
asa ca toti cei ce locuiau in Asia, iudei si greci, au auzit Cuvantul
Domnului” (Fapte 19:8-10).

Existenta acestui dublu aspect al partasiei, in grupurile de casa si in
adundrile publice mari, trebuie sa fi fost foarte raspandit. il intdlnim nu
doar in Ierusalim, ci si in Roma. In scrisoarea pe care le-o scrie, apostolul
Pavel identifica cel putin cinci grupe care se adunau in case:

117



»Spuneti sanatate Priscilei si lui Acuila, tovarasii mei de lucru
in Hristos Isus, care si-au pus capul in joc, ca sa-mi scape viata.
Le multumesc nu numai eu, dar si toate Bisericile iesite dintre
neamuri. — Spuneti sanatate si Bisericii care se aduna in casa lor”
(Rom. 16:3-5).

»Spuneti sanatate celor din casa lui Aristobul... Spuneti
sanatate celor din casa lui Narcis, care sunt ai Domnului. ..
Spuneti sanatate lui Asincrit, lui Flegon, lui Hermes, lui Patroba,
lui Herma, si fratilor care sunt impreuna cu ei... Spuneti sanatate
lui Filolog si Tuliei, lui Nereu si surorii lui, lui Olimpa, si tuturor
sfintilor care sunt impreuna cu ei” (Rom. 16:10-11, 14-15, vezi si
1 Cor. 16:9).

Grupele mici si adunarile mari au caracterele si avantajele lor specifice.
In grupele mici se face mai bine ucenicia, explicarea si invatarea, vegherea
unora asupra altora si purtarea reciproca a poverilor. Adunarile mari
sunt mai potrivite pentru proclamarea credintei, marturie, evanghelizare,
motivare si celebrare.

Titus si Biserica din Creta

Titus s-a aflat intr-o pozitie total diferitd de cea a lui Filimon. El a
primit din partea lui Pavel responsabilitatea de a face randuiald in cateva
Biserici locale raspandite in unele orase de pe insula Creta:

,»Te-am lasat in Creta, ca sa pui in randuiald ce mai ramane de
randuit, si sa asezi presbiteri (sau batrani) in fiecare cetate, dupa
cum ti-am poruncit...” (Tit 1:5).

Pavel s-a despartit de Tit probabil atunci cand centurionul care-1
pazea in drumul spre Roma a poruncit ca grupul sa plece din portul numit
,Limanuri bune” spre colonia romana ,,Fenix”:

,,2Am trecut pe la capatul Cretei, alaturi de Salmona. De
abia am mers cu corabia pe marginea insulei, si am ajuns la
un loc numit ,,Limanuri bune”, de care era aproape cetatea
Lasea. Trecuse destul de multd vreme, si calatoria pe mare
se facea primejdioasa, pentru ca trecuse chiar si vremea
,postului”. De aceea Pavel a instiintat pe ceilalti, si le-a zis:

,»Oamenilor, calatoria vad ca nu se va face fara primejdie si
fara multa paguba, nu numai pentru incarcatura si pentru corabie,
dar chiar si pentru vietile noastre”.

Sutasul a ascultat mai mult de carmaci si de stapanul corabiei,
decat de vorbele lui Pavel. Si, fiindca limanul nu era bun de

118



iernat, cei mai multi au fost de parere sa plece cu corabia de
acolo, ca sa incerce sa ajunga la Fenix, liman din Creta, asezat
spre miazazi-apus $i spre miazanoapte-apus, ca sa ierneze acolo.
Incepuse sa sufle un vant usor de miazizi; si, ca unii care se
credeau stapani pe tinta, au ridicat ancorele si au pornit cu corabia
pe marginea Cretei. Dar nu dupa multa vreme, s-a dezlantuit
asupra insulei un vant furtunos, numit Eurachilon. Corabia a fost
luata de el, fara sa poata lupta impotriva vantului, si ne-am lasat
dusi in voia lui” (Fapte 27:7-15).

Apostolul ii scrie epistola in anul 65 d.Hr. ca sd-1 incurajeze in
misiunea dificild pe care o avea si sa-1 iIndemne sa vina la Roma cu
cea dintai ocazie. Se pare ca Tit s-a achitat asa de bine de misiunea
incredintata, incat Pavel I-a socotit suficient de calificat pentru a-l trimite
apoi in Dalmatia (Bosnia, Hertegovina si Muntenegru de azi), pe coasta
nordica a Adriaticii.

,,Caci Dima, din dragoste pentru lumea de acum m-a parasit,
si a plecat la Tesalonic. Crescens s-a dus 1n Galatia, Tit in
Dalmatia” (2 Tim. 4:10).

Identificarea unor candidati corespunzatori pentru conducerea
Bisericilor si ajutarea lor ca sa ajunga la potentialul maxim nu este
niciodata ceva usor. Pentru Tit, aceasta lucrare necesara in Creta a fost si
mai dificila pentru ca cei de pe meleagurile acelea erau renumiti ca oameni
dificili, iar Pavel confirma acest lucru:

,,Unul dintre ei, chiar prooroc al lor, a zis: ,,Cretanii sunt
totdeauna niste mincinosi, niste fiare rele, nigte pantece lenese.”
Marturia aceasta este adevarata...” (Tit 1:12-13).

In Bisericile de acolo ,,mai ales printre cei tiiati imprejur, sunt multi
nesupusi, flecari si amagitori” (Tit 1:10), dar nu numai printre ei. Din
aceasta cauza, apostolul Pavel ii spune lui Tit:

,,De aceea mustra-i aspru, ca sa fie sanatosi in credinta...” (Tit
1:13).

In ciuda faptului ca astfel de oameni pretindeau ca aveau o relatie
personald bund cu Dumnezeu, comportamentul lor nega o astfel de
posibilitate si-i descalifica din start ca potentiali lideri spirituali in Biserica.

in ciuda calitatii scazute a candidatilor, apostolul Pavel nu coboara
cu nimic standardul minim dupa care trebuiau promovati credinciosii in
pozitiile de conducere. Ca sa ne dam seama de aceasta este suficient sa
comparam listele de calitati personale din epistola catre Tit cu cea din
epistola catre Timotei, care se afla in Efes (Tit 1:6-9 si 1 Timotei 3:2-7).

Epistola catre Tit se ocupa cu trei domenii de activitate pastorala:

119



— standardele personale pentru un pastor (Tit 1:5-16);

— standardele de vorbire pentru un pastor (Tit 2:1-15);

— standardele de slujire pentru un pastor (Tit 3:1-11).

In sectiunea dedicata mesajului pastoral, apostolul ii spune lui Tit care
este standardul minim pe care trebuie sa-1 urmareasca in comportamentul
diferitelor grupe din Biserica: batrani, tineri, femei, robi etc. Este evident
ca astfel de principii trebuie sa aiba valabilitate in Bisericile din toate
timpurile.

Timotei si Biserica din Efes

Probabil ca Timotei a fost cel mai apropiat ucenic-colaborator al
apostolului Pavel. Pavel 1-a luat cu el in timpul celei de-a doua calatorii
misionare:

,in urmi, Pavel s-a dus la Derbe si la Listra. Si iata ci acolo
era un ucenic, numit Timotei, fiul unei iudeice credincioase si
al unui tatd grec. Fratii din Listra si Iconia il vorbeau de bine.
Pavel a vrut sa-1ia cu el; si, dupa ce l-a luat, I-a tdiat imprejur, din
pricina Iudeilor, care erau in acele locuri; caci toti stiau ca tatal
lui era grec. Pe cand trecea prin cetati, invata pe frati sa pazeasca
hotararile apostolilor si presbiterilor din Ierusalim. Bisericile se
intareau in credintd, si sporeau la numar din zi in zi” (Fapte 16:1-
5).

Timotei a fost cu Pavel in timp ce acesta si-a scris sau a dictat multe
din epistolele sale prin care trata diferite probleme aparute in anumite
Biserici. A fost cu Pavel cand acesta le-a scris corintenilor si se pare ca el
le-a dus personal prima epistola:

»Daca soseste Timotei, aveti grija sa fie fara frica la voi; caci
el este prins ca si mine la lucrul Domnului. Nimeni dar sa nu-1
dispretuiasca. Sa-1 petreceti in pace, ca sa vina la mine, pentru ca
il agtept cu fratii” (1 Corinteni 16:10-11).

,Pavel, apostol al lui Isus Hristos, prin voia lui Dumnezeu, si
fratele Timotei, citre Biserica lui Dumnezeu care este in Corint,
si catre toti sfintii, care sunt in toatd Ahaia...” (2 Corinteni 1:1).

Tot alaturi de Pavel 1l gasim si cand au fost scrise epistolele catre
Romani, Filipeni, Coloseni si Tesaloniceni:

,» Timotei, tovarasul meu de lucru, va trimite sanatate” (Rom.
16:21).

,,Pavel si Timotei, robi ai lui Isus Hristos, catre toti sfintii
in Hristos Isus, care sunt in Filipi, impreuna cu episcopii (sau
priveghetori) si diaconii...” (Filipeni 1:1).

120



,,Pavel, apostol al lui Isus Hristos, prin voia lui Dumnezeu,
si fratele Timotei, catre sfintii si fratii credinciosi in Hristos, care
sunt in Colose...” (Coloseni 1:1-2).

,,Pavel, Silvan si Timotei, catre Biserica Tesalonicenilor,
care este in Dumnezeu Tatal i in Domnul Isus Hristos...” (1
Tesaloniceni 1:1).

Pavel ne scrie despre predicarea si lucrarea lui Timotei in Corint:

,,Caci Fiul lui Dumnezeu, Isus Hristos, care a fost propovaduit
de noi in mijlocul vostru, prin mine, prin Silvan, si prin Timotei,
29 9

n-a fost ,,da” si ,,nu”, ci in El nu este decat ,,da”.” (2 Corinteni
1:19).

Cand a primit epistolele de la Pavel, Timotei se afla in Efes. Probabil
ca pe prima, Pavel a scris-o cam in acelasi timp cu cea adresata lui Tit.
Dincolo de materialul asemanator, epistola adresata Iui Timotei contine
invataturi legate mai degraba de viata Bisericii, decat de activitatea
practica pastorala.

In aceastd prima epistola, Pavel i scrie lui Timotei despre:

— calificativele pe care trebuie sa le aiba cei care aspira sa fie pastori
sau diaconi in Biserica (1 Tim. 3:1-16);

— problema ereziei aparute in Biserica (1 Tim. 2:1-15);

— alte probleme legate de slujirea catre anumite grupuri din Biserica (1
Tim. 4:1-6:21).

Epistola 2 Timotei poate fi socotita, pe drept cuvant, ,.testamentul pe

care a vrut Pavel sa-I lase prin Timotei intregii Biserici”. Pe alocuri, textul
epistolei ne arata ca apostolul anticipa moartea:

,,Caci eu sunt gata sd fiu turnat ca o jertfa de bautura si clipa
plecarii mele este aproape. M-am luptat lupta cea buna, mi-
am ispravit alergarea, am pazit credinta. De acum ma asteapta
cununa neprihanirii, pe care mi-o va da, in ,,ziua aceea”, Domnul,
Judecatorul cel drept. $i nu numai mie, ci si tuturor celor ce vor fi
iubit venirea Lui” (2 Timotei 4:6-8).

La timpul scrierii, apostolul Pavel astepta verdictul imparatului Nero.
Probabil ca epistola a fost incheiata dupa ce apostolul a primit acest
verdict si a aflat cd nu va muri, de aceea, finalul ei este oarecum optimist:

,,La intaiul meu raspuns de aparare, nimeni n-a fost cu
mine, ci toti m-au parasit. Sa nu li se tina in socoteala lucrul
acesta! Insda Domnul a stat 1anga mine, si m-a intarit, pentru
ca propovaduirea sa fie vestita pe deplin prin mine, $i s-0
auda toate neamurile. Si am fost izbavit din gura leului.

121



Domnul ma va izbavi de orice lucru rau, si ma va mantui, ca
sa intru in Imparatia Lui cereasca. A Lui sa fie slava in vecii
vecilor! Amin.

Cautd de vino nainte de iarna...” (2 Tim. 4:16-21).

Tema celei de-a doua epistole trimisa de Pavel lui Timotei este
»Credincios pana la sfarsit!”. Cheia pentru intelegerea continutului
epistolei se afla in expresia ,,su de” (dar tu) care apare de trei ori in text.
,,Chiar daca” toti ceilalti s-ar lasa tarati de curentul lumii, Pavel vrea
ca Timotei sa fie altfel, credincios chemarii in slujirea lui Dumnezeu in
virtutea darurilor pe care le-a primit:

,»3a stii c¢a in zilele din urma vor fi vremuri grele. Caci
oamenii vor fi... Tu, 1nsa, ai urmarit de aproape invatatura mea,
purtarea mea, hotararea mea, credinta mea, indelunga mea
rabdare, dragostea mea, rabdarea mea, prigonirile si suferintele
care au venit peste mine in Antiohia, in Iconia si in Listra. Stii ce
prigoniri am rabdat; si totusi Domnul m-a izbavit din toate. De
altfel, toti cei ce voiesc sa traiasca cu evlavie in Hristos Isus, vor
fi prigoniti” (2 Tim. 3:1-12).

,»Chiar daca” multi vor abandona respectul fundamental fata de
Scriptura ca singura autoritate in probleme de crez si conduita, Pavel 1l
vrea pe Timotei credincios textului inspirat:

»Dar oamenii rai si Ingelatori vor merge din rau in mai rau,
vor amagi pe altii, $i se vor amagi si pe ei Ingisi. Tu sa ramai in
lucrurile pe care le-ai invatat si de care esti deplin incredintat,
caci stii de la cine le-ai Invatat: din pruncie cunosti Sfintele
Scripturi, care pot sa-ti dea intelepciunea care duce la mantuire,
prin credinta in Hristos Isus. Toatd Scriptura este insuflata de
Dumnezeu si de folos ca sa invete, s mustre, sa indrepte, sa dea
intelepciune in neprihanire, pentru ca omul lui Dumnezeu sa fie
desavarsit si cu totul destoinic pentru orice lucrare buna” (2 Tim.
3:13-17).

,»Chiar daca” multi I-au abandonat pe Pavel si unii i-au produs foarte
mult rau, apostolul il doreste pe Timotei un prieten credincios pana la
capat:

,»,Cautd de vino curand la mine. Caci Dima, din dragoste
pentru lumea de acum m-a parasit, si a plecat la Tesalonic.
Crescens s-a dus in Galatia, Tit in Dalmatia. Numai Luca
este cu mine. [a pe Marcu, si adu-1 cu tine; caci el imi este
de folos pentru slujba. Pe Tihic I-am trimis la Efes. Cand vei
veni, adu-mi mantaua, pe care am lasat-o in Troa la Carp, si
cartile, mai ales pe cele de piele.

122



Alexandru, caldararul, mi-a facut mult rau. Domnul 1i va
rasplati dupa faptele lui. Pazeste-te si tu de el, pentru ca este cu
totul impotriva cuvintelor noastre. La intaiul meu raspuns de
aparare, nimeni n-a fost cu mine, ci to{i m-au parasit... Cauta de
vino inainte de iarnd” (2Tim. 4:9-21).

Daca ar fi sa sistematizam mesajul epistolei, am face-o astfel:

— sa fii credincios chemarii (1:1-2:18);

— sa fii credincios Cuvantului (2:19-4:8);

— sa fii credincios prieteniei noastre (4:9-22).

in general, este de inteles ca Timotei a raspuns celei de-a doua epistole
si a pornit spre Roma, toamna, facand calatoria pe uscat ca sa evite
furtunile de pe mare. In drum, el I-a luat cu sine si pe Marcu, asa cum l-a
indemnat Pavel (2 Tim. 4:11) si a adunat cartile lasate de Pavel in Troa (2
Tim. 4:13).

Cand au ajuns la Roma, Timotei si Marcu au fost probabil inchisi
din cauza prigoanei dezlantuite de Nero impotriva crestinilor. Traditia
ne spune ca Pavel a fost executat in afara cetatii prin anul 66 sau 67, iar
Timotei si Marcu au fost lasati sa plece.

Finalul epistolei catre Evrei ne spune ca el a continuat sa viziteze
Bisericile (,,S4a stiti ca fratelui Timotei i s-a dat drumul. Daca vine curand,
voi veni impreuna cu el sd va vad” — Evrei 13:23), iar traditia bisericeasca
ne spune ca ar fi sfargit-o ca martir sub teroarea dezlantuitd impotriva
crestinilor de catre Domitian.

Epistolele pastorale ridica inaintea noastra cateva probleme la care am
face bine sa luam aminte. Le vom consacra fiecareia unul din capitolele
urmatoare:

123



124



2. Problema unui tipar religios

Oriunde sunt oameni exista relatii interumane cu functii si forme.
Oriunde aplici principii dai de practici, iar practicile duc la proceduri
si tipare. Cu alte cuvinte, nu poti avea functii fara forme, principii fara
practici si nici organism fara organizatie. Este vechea disputd intre fond si
forma. Fondul ramane acelasi, formele se schimba.

Biblia descrie 1n detaliu formele in care trebuie sa se manifeste
functiile slujirii, mai ales in Vechiul Testament. Cand ajunge la Biserica
din Noul Testament insa, forma si tiparele religioase trec in plan secund.
Ni se descriu in mod repetat lucrarile care se desfasoara in trupul
lui Hristos, invatare, predicare, intr-ajutorare, proslavire, incurajare,
evanghelizare etc., dar nu ni se spun si formele in care s-au desfasurat ele.
Bineinteles ca au existat anumite forme, pentru ca nu poate exista functie
fara forma, Insa scriitorii Bibliei au preferat in mod sistematic sa le ignore.
Este unul dintre aspectele surprinzatoare ale crestinismului.

Formele si structurile apartin in mod necesar culturii timpului,
continutul Bibliei este insa acultural, supracultural. Acesta este motivul
pentru care Noul Testament nu s-a invechit, nu s-a demodat. Sublinierea
importantei functiei si ignorarea importantei formei este secretul care a
facut ca Biserica si crestinismul sa propaseasca in mai toate culturile si
regiunile lumii. Majoritatea celorlalte religii ale lumii au identificat intr-
atat de mult functia cu forma incat au devenit prizoniere unei anumite
culturi, dintr-o anumita epoca si dintr-o anumita regiune. Scoase din acel
context, aceste religii 1si pierd puterea de influenta. (Acest handicap il au
in parte si ,,Bisericile nationale istorice” a caror ,traditie” le reduce foarte
mult eficacitatea afara din limitele lor de timp si spatiu.)

Crestinismul este unic. Putinele forme care sunt mentionate in Noul
Testament sunt mai degraba niste mijloace pentru atingerea unor scopuri

125



divine. Singurele care sunt importante si permanente sunt principiile si
activitatile. Dacd Dumnezeu ne-ar fi 1asat in scris toate formele in care s-a
manifestat crestinismul din primul secol, Bisericile secolului doudzeci si
unu ar fi obsedate permanent de copierea lor. De fapt, chiar asa si fac unii
cu foarte putinele forme descrise in Noul Testament, iar altii, negasindu-
le pe cele dorite, inventeaza unele dupa placul lor fortdnd anumite pasaje
biblice.

Planul lui Dumnezeu este ca fiecare Biserica locala, indiferent de
locul si cultura in care exista, sa fie Nou Testamentald In functiile ei, nu
in formele ei exterioare. Acest caracter ,,nou testamental” 1i stimuleaza
creativitatea in alegerea si adaptarea formelor de manifestare la cultura sau
subcultura in care exista la polul nord printre exchimosi, in Africa neagra,
in orientul asiatic sau in civilizatia europeana. Acest aspectul i-a inlesnit
crestinismului s traverseze biruitor cele doudzeci de secole de pana acum.

Un exemplu care ilustreaza foarte bine aceasta realitate este epistola
apostolului Pavel citre colaboratorul sau Filimon. in criza in care s-a
nascut acest dialog, se evidentiaza foarte clar cateva principii si functii
active in viata crestina, atat la nivelul familiei (Biserica cea mica), cat
si la nivelul Bisericii (familia cea mare). Familia lui Filimon era, in cel
mai adevarat sens al cuvantului, o ,,Bisericd in miniatura”. Maniera in
care apostolul Pavel abordeaza rezolvarea problemei din casa lui Filimon
scoate in relief principiile crestine care trebuie aplicate in relatiile dintre
toti ceilalti membrii ai Bisericii, familia cea mare a lui Hristos.

Prietenia crestina
Prietenia crestind este cea mai inaltd forma de exprimare a dragostei.

,»,Nu este mai mare dragoste decat sa-si dea cineva viata pentru
prietenii sdi... Nu va mai numesc robi, pentru ca robul nu stie ce
face stapanul sau; ci v-am numit prieteni, pentru ca v-am facut
cunoscut tot ce am auzit de la Tatadl Meu” (Ioan 15:13-15).

Ea a existat si intre apostolul Pavel si fratii lui in credinta:

,»A doua zi, am ajuns la Sidon; si Tuliu, care se purta omenos
cu Pavel, i-a dat voie sa mearga pe la prietenii sai, si sa fie ingrijit
de ei” (Fapte 27:3).

Intensitatea acestei relatii s-a vazut in toatd frumusetea ei cand Pavel
si-a luat ramas bun de la prietenii lui:

,»S1 au izbuenit cu totii n lacrimi, au cazut pe grumazul lui
Pavel, si l-au sarutat. Caci erau intristati mai ales de vorba, pe
care le-o spusese el, ca nu-i vor mai vedea fata. Si l-au petrecut

126



pana la corabie... Dupa ce ne-am smuls din bratele lor, am
plecat...” (Fapte 20:37-21:1).

Intreaga epistola scrisa de Pavel catre Filimon musteste de mireasma
prieteniei:

,Pavel, intemnitat al lui Isus Hristos, si fratele Timotei, catre
preaiubitul Filimon, tovarasul nostru de lucru, catre sora Apfia si
catre Arhip, tovarasul nostru de lupta, si catre Biserica din casa
ta...” (Filimon v. 1-2).

Nici macar autoritatea apostolica pe care o avea nu este socotitd
de Pavel o motivatie superioard dragostei care se exprima in relatia de
prietenie:
,,De aceea, micar ca am toata slobozenia in Hristos sa-
ti poruncesc ce trebuie sa faci, vreau mai degraba sa-ti fac o
rugaminte in numele dragostei...” (Filimon v. 8-9).
,Dacad ma socotesti dar ca prieten al tau, primeste-1 ca pe mine
insumi” (Filimon v. 17).

Biserica este arena in care infloreste si rodeste aceasta frumusete
cereasca a dragostei dintre prieteni.

,,Multumesc totdeauna Dumnezeului meu, ori de cate ori
imi aduc aminte de tine in rugdciunile mele, pentru ca am auzit
despre credinta pe care o ai in Domnul Isus si dragostea fata de
toti sfintii. il rog ca aceasta partasie a ta la credintd si se arate
prin fapte, care sa dea la iveala tot binele ce se face intre noi in
Hristos. In adevar, am avut o mare bucurie si mangaiere, pentru
dragostea ta, fiindca, frate, inimile sfintilor au fost inviorate prin
tine” (Filimon v. 4-7).

Criza pricinuita de fuga lui Onisim poate si trebuie sa-i prilejuiasca lui
Filimon ocazia de a-si manifesta dragostea crestina.

,»1e rog pentru copilul meu, pe care l-am nascut in lanturile
mele: pentru Onisim, care altadata ti-a fost nefolositor, dar care
acum 1ti va fi folositor si tie si mie” (Filimon v. 10-11).

Dragostea crestind manifestata la nivelul prieteniei este egalitarista.
Apostolul se coboara la acelasi nivel cu ucenicul, iar sclavul este ridicat
din statutul social inferior la palierul egalitatii cu Filimon si cu... Pavel.

Familiaritatea duce la obraznicie, spune un proverb american, dar nu
este obligatoriu sa fie asa. Dragostea nu se poartd necuviincios (1 Cor.
13:5). Respectul reciproc din familia crestind este o alta marca a credintei
adevarate. Remarcati delicatetea gestului lui Pavel. El nu se multumeste

127



sa-1 trimita doar o scrisoare lui Filimon in care sd-i spuna hotararea luata
in problema lui Onisim. Apostolul prefera s plateasca din buzunarul sau
un bilet ,,dus-intors” pentru ca Filimon sa aiba ultimul cuvant in aceasta
problema:

,» T1-1 trimit inapoi, pe el, inima mea. As fi dorit sa-1 {in la
mine, ca sd-mi slujeasca in locul tau cat sunt in lanturi pentru
Evanghelie. Dar n-am vrut sa fac nimic fara invoirea ta, pentru ca
binele, pe care mi-I faci, sa nu fie silit, ¢i de buna voie” (Filimon
v. 12-14).

Providenta divina
y

Providenta este dreptul lui Dumnezeu de a interveni oricand si oricum
in afacerile umane. Ea este mana lui Dumnezeu n manusa istoriei, fara de
care nimic nu se miscd, nimic nu se Intampla.

Fugit de la stdpanul sau Filimon, Onisim a ajuns providential tocmai
la Roma si a ,,nimerit” in anturajul apostolului Pavel. Acolo a fost
calauzit spre o relatie personald mantuitoare cu Isus Hristos. Onisim
i-a ramas recunoscator lui Pavel si s-a oferit sa-i slujeasca in situatia in
care se afla. Fara nicio indoiald, prezenta si purtarea lui Onisim a fost
0 mare mangaiere pentru apostol. Pavel ar fi vrut bucuros sa-l pastreze
langa el, dar si-a dat seama ca pocainta lui Onisim nu va fi intreaga decat
atunci cand isi va rezolva situatia cu Filimon, stapanul de la care a fugit.
Onisim a fost trimis inapoi, dar nu singur, ci cu scrisoarea lui Pavel. In ea,
apostolul pledeaza cazul lui Onisim extinzand principiul enuntat deja in
Romani 8:28:

»De altd parte, stim ca toate lucrurile lucreaza impreuna spre
binele celor ce iubesc pe Dumnezeu, si anume, spre binele celor
ce sunt chemati dupa planul Sau.”

Iata cum aplica Pavel, principiul in cazul lui Onisim:

,Poate ca el a fost despartit de tine, pentru o vreme, tocmai
ca sa-l ai pentru vesnicie, dar nu ca pe un rob, ci mult mai presus
decat pe un rob: ca pe un frate preaiubit, mai ales de mine, si cu
atat mai mult de tine, fie in chip firesc, fie In Domnul!” (Filimon
v. 15-16).

Fiecare lucrator trebuie sa fie pe deplin incredintat de activitatea
providentei in Biserica in care activeazd. La urma urmei, Biserica este a
lui Dumnezeu, Cel care o pregateste prin Duhul Sfant sa fie Mireasa lui
Hristos. Asta inseamna cd niciun lucrator crestin nu este vreodata ,,stapan
pe situatie”, nici unul nu cunoaste total ce sau de ce se intdmpla. Remarcati
retinerea lui Pavel. El spune: ,,Poate ca el a fost despartit de tine pentru o

128



vreme, tocmai ca sa-l ai...” Daca Pavel recunoaste ca nici el nu se poate
pronunta definitiv in acest caz, desi a vazut cu ochii lui convertirea lui
Onisim. Cine suntem noi s pretindem ca stim si intelegem toate lucrurile?

Fratele Petru Popovici m-a sfatuit odata ,,sa n-am pretentia sa rezolv eu
toate lucrurile, sa-I las intotdeauna lui Dumnezeu o marja de actiune. Este
lucrarea Lui si El are dreptul sa aiba ultimul cuvant in toate.”

Egalitatea crestina

Apostolul Pavel subliniaza o idee care trebuie sa fi fost cu totul
surprinzatoare pentru Filimon. El il asaza pe Onisim la acelasi nivel al
relatiei lui cu Pavel, demonstrand ca apostolul ii vedea pe toti oamenii,
indiferent de statutul lor social, egali si una in Isus Hristos:

»-.. dar nu ca pe un rob, ci mult mai presus decat pe un rob:
ca pe un frate preaiubit, mai ales de mine, si cu atat mai mult de
tine, fie in chip firesc, fie In Domnul! Dacd ma socotesti dar ca
prieten al tau, primeste-1 ca pe mine Insumi” (Filimon v. 16-17).

Favoritismele si fractiunile bazate pe diferente nespirituale nu au
ce cauta in Biserica lui Hristos. Un exemplu graitor se afla in Faptele
Apostolilor 13:1 unde ni se spune ca cei ce coordonau lucrarea din biserica
din Antiohia erau egali, desi intre ei era unul, Manaen, care fusese crescut
impreund cu carmuitorul Irod, iar altul, Niger, era un frate african de
culoare.

Responsahilitatea personala crestina
’

Punctul culminant al pledoariei lui Pavel pentru Onisim este atins in
afirmatiile din versetele urmatoare:

,.S1 daca ti-a adus vreo vitamare sau iti este dator cu ceva,
pune aceasta in socoteala mea. Eu, Pavel, ,,voi plati” — scriu cu
mana mea — ca sa nu-ti zic ca tu insuti te datorezi mie. Da, frate,
fa-mi binele acesta in Domnul si invioreaza-mi inima in Hristos!”
(Filimon v. 18-20).

In fiecare conflict exista unul care pierde si plateste ,,0alele sparte”.
Pavel, dand un exemplu tuturor lucratorilor crestini, ia asupra lui paguba.
Daca pentru rezolvarea unui conflict trebuie sa sufere cineva, sa verse
cineva lacrimi, lucratorul crestin trebuie sa se ofere el s-o faca.

increderea crestina

Apostolul isi incheie pledoaria pentru Onisim plin de incredere ca
Filimon va face ceea ce-i sugereaza el. Filimon are ,,credit” in ochii

129



lui Pavel si tocmai aceasta incredere a apostolului 1l obliga si-1 pune in
miscare sa implineasca:

,»T1-am scris bizuit pe ascultarea ta, si stiu ca vei face chiar
mai mult decat iti zic” (Filimon v. 21).

Expresia scoate in evidenta aprecierea pe care trebuie sd o arate un
lucrator crestin pentru capacitatea si initiativa celor cu care lucreaza.

Colegialitatea crestina

Finalul epistolei este o pildd de colegialitate si o fereastra spre
intimitatea celor din cercul lui de lucru. Cat de frumos este ca Pavel nu-i
numeste ,,ucenicii mei”, ci ,,tovarasii mei de lucru™:

,»Epafra, tovarasul meu de temnita in Hristos Isus, iti trimite
sanatate; tot asa si Marcu, Aristarh, Dima, Luca, tovarasii mei de
lucru” (Filimon v. 23-24).

Autoritate spirituala

Intreaga scrisoare este impregnati de autoritate apostolica, dar Pavel
nu face uz de ea, pastrand-o doar ca pe o metoda de ultim resort. Pavel
da sanse celorlalte principii sa lucreze. Autoritatea apostolica este totusi
fundalul pe care se desfasoara intreaga pledoarie:

,,De aceea, macar ca am toata slobozenia in Hristos sa-
ti poruncesc ce trebuie sa faci, vreau mai degraba sa-ti fac o
rugaminte in numele dragostei, eu, asa cum sunt, batranul Pavel;
iar acum intemnitat pentru Hristos Isus” (Filimon v. 8-9).

Acesta este, cred eu, si motivul pentru care Pavel isi trimite scrisoarea
nu numai catre Filimon, ci cétre toti cei care faceau parte din Biserica
care-1 inconjura:

,,Pavel, intemnitat al lui Isus Hristos, si fratele Timotei, catre
preaiubitul Filimon, tovarasul nostru de lucru catre sora Apfia si
catre Arhip, tovarasul nostru de lupta, si catre Biserica din casa
ta...” (Filimon v. 1-2).

Prietenia crestina, politetea crestina, supunerea fata de providenta
divina, egalitatea crestina, increderea crestind si colegialitatea crestina, iata
principii pe care am face bine sa le aplicam si noi astazi in relatiile noastre
ca lucratori ai Evangheliei si slujitori ai Bisericii. Ele vor da intotdeauna
nastere la forme si atribute deosebite, stimuland cresterea spirituala si
desavarsirea caracterului nostru crestin. Nu este de mirare cd Pavel are
asemenea cuvinte de apreciere si laudd pentru un lucrator de talia lui
Filimon:

130



,,Multumesc totdeauna Dumnezeului meu, ori de céte ori
imi aduc aminte de tine in rugaciunile mele, pentru ca am auzit
despre credinta pe care o ai in Domnul Isus si dragostea fata de
toti sfintii. Il rog ca aceastd partasie a ta la credinta sa se arate
prin fapte, care sa dea la iveala tot binele ce se face intre noi in
Hristos. In adevir, am avut o mare bucurie si mangaiere, pentru
dragostea ta, fiindca, frate, inimile sfintilor au fost inviorate prin
tine” (Filimon v. 4-7).

De curand, in dorinta de a stabili un dialog intre reprezentantii
Bisericii istorice romane ortodoxe si ,,nou-venitii” neoprotestanti, cineva
m-a rugat sa cladesc un capat de pod pe care sa putem incepe o discutie.
Cererea s-a suprapus cu o rugaminte a unui frate baptist nemultumit cu
atmosfera de ,,distractie” din Biserica, de a-i defini conceptul de ,,sacru” in
caracterizarea Bisericii. Am citit cateva lucrari si am asternut pe hértie un
scurt ,,cuvant introductiv” la o discutie pe care cititorii acestor randuri o
pot face mai larga si mai interesanta. Va invit deci la lectura:

Caracterul sacru al Bisericii se manifesta in cateva aspecte distincte.
Biserica este ,,sacra” (in sensul de colectivitate pusa deoparte pentru
Dumnezeu) prin:

— alegerea ei in Hristos;
— comportamentul ei deosebit fatd de comportamentul lumii;

— atitudinea ei de respect in relatiile cu divinitatea din timpul serviciilor
de inchinare.

Aspectul ,,sacru” al serviciilor de inchinare.

Probabil cé cel mai semnificativ aspect al Bisericii ,,sacre” este
atitudinea membrilor ei atunci cand se afla in comunitatea celor care se
inchind lui Dumnezeu. Biserica primelor veacuri a avut de ales intre doi
termeni din limba greaca, care descriu specificul slujirii din Biserica.

Primul termen este ,, latria” si se refera la slujirea celor prezenti
inaintea lui Dumnezeu (tot ce se face este pentru Dumnezeu).

Al doilea termen este ,, liturghia” si se refera la slujirea lucratorului
fata de cei prezenti (tot ce se face este pentru binele si multumirea
oamenilor prezenti, ,.,entertainment”).

Intr-o disputd cu reprezentantii protestanti si neoprotestanti, un
reprezentant al Bisericii istorice traditioanale a spus: ,,Cred ca diferenta
dintre noi se vede cel mai bine In pozitia pe care o ocupa preotul in timpul
slujbei dumnezeiesti. La noi, preotul slujeste cu fata spre Dumnezeu (altar)
si cu spatele spre oameni; la domniile voastre, preotul serveste cu fata spre
oameni si cu spatele spre Dumnezeu (locul altarului).”

131



In , latria“, activitatea preotului este indreptati spre Dumnezeu.
Oficiantul este un intermediar care-i duce pe oameni la Dumnezeu (de aici
aspectul de solemnitate celestd, de iesire din lumea cotidiana, atemporala,
transcendenta).

Spre deosebire de preotii istorici, predicatorii neoprotestanti activeaza
preponderent spre oameni cautand sd-i duca pe ei la Dumnezeu (de aici
aspectul de evanghelizare, de chemare la credinta si la pocainta).

Necazul cu ambele feluri de slujire este ca amandoua pot degenera in
formalism sau in mahalagism.

»Sacrul” din atmosfera Bisericii istorice poate fi atat de lipsit de
preocuparea pentru cei prezenti, incat Biserica poate tolera forme aberante,
ca anii in care liturghia s-a rostit in Romania in limba slavona, total
neinteleasi de cei prezenti la slujbele Bisericii. In astfel de cazuri, oamenii
resimt doar o fricd pagana, geamana cu sentimentul religios din toate
religiile lumii.

»Sacrul” protestant preocupat excesiv de ceea ce simt oamenii, poate
degenera si el in spectacole de amuzament sau distractii ieftine, la care nu
este chiar asa de sigur ca participa si Dumnezeu. Stacheta admisibilului
este coborata foarte jos din dorinta de a acomoda toti nou-venitii si a
le inlesni sa se simta ,,ca acasa”. Se uita ca acest ,,ca acasa” trebuie sa
insemne in ultima instanta ,,ca acasa la Dumnezeu”!

Unde se poate trage linia dintre admisibil si inadmisibil? Cum sa
reusim sa tinem in echilibru si cinstirea lui Dumnezeu (,,inchinare”) si
bucuria oamenilor (,,partasia”)?

Cred ca aici este rolul si responsabilitatea celor care sunt asezati in
fruntea Bisericii. Vai de cei ce fac ce place poporului si uitd de placerea
Domnului! La fel de vai si pentru aceia care umbla asa de sus cu capul prin
nori, cd nu mai au picioarele pe pamant!

Eu marturisesc nevrednicia si nepriceperea cu care am trecut de multe
ori peste aceastd linie find de demarcatie. Ma pocdiesc pentru ocaziile cand
L-am uitat pe Dumnezeu cautand sa plac oamenilor, si de ocaziile in care,
mandru in spiritualitatea mea, i-am dispretuit pe cei din jurul meu.

132



3. Problema autoritatii in Biserica

Biserica este o ,,teocratie” sau o ,,democratie”?

Toti sunt em de acord ca Isus Hristos este Capul Bisericii, autoritatea
suprema, singurul care are ultimul cuvant in toate privintele.

Prin cine isi manifestad El insd aceasta autoritate? Cine are ultimul
cuvant in Biserica: pastorul sau adunarea generala? Aceste intrebari
trebuiesc rezolvate in perimetrul Scripturii, nu in domeniul sociologiei
crestine sau al dinamicilor ecleziastice istorice. Potrivit contextului
anterior, intrebarea nu poate primi decat un singur raspuns: si teocratia
ecleziasticd (cu un pastor unic, un loctiitor al lui Hristos) si democratia
ecleziasticd (cu adundrile generale atotputernice) au fost falimentare.

In ce ma priveste, nu mi-as da soarta nici pe mana unui om, nici pe
mana unui grup de oameni! Mai bine, asa cum era de parere si David, ,,sa
cad in mainile Domnului, caci indurarile Lui sunt nemarginite; dar sa nu
cad Tn mainile oamenilor” (2 Sam. 24:14).

Cred ca este artificial sa credem ca avem de ales doar intre cele doua
alternative prezentate in intrebarea din debutul acestui capitol. Eu cred ca
existd si o a treia alternativa!

Primele doua sunt prezentate negativ in textul Noului Testament. Acolo
unde ,teocratia” este materializata printr-un numar restrans (redus de
obicei la unul singur) apar probleme de Ingamfare si orgoliu.

»Am scris ceva Bisericii, dar Diotref, caruia ii place sa aiba
intaietatea intre ei, nu vrea sa stie de noi... Nu se multumeste
numai cu atat; dar nici el nu primeste pe frati si impiedica si pe
cei ce vor sd-i primeasca, si-i da afara din Biserica” (3 loan v.
9-10).

133



Acolo unde domneste ,,democratia”, exista pericolul ca vocea celor
multi sa fie tot vocea firii pamantesti, nu vocea lui Dumnezeu. Aduceti-va
aminte de cazul Bisericii din Laodicea (termenul grecesc este o alternativa
pentru ,,democratie”). Apostolul Pavel avertizeaza cd acest glas al multimii
va provoca decadenta Bisericii: ,,isi vor da invatatori dupa poftele lor...”
(2 Tim. 4:3).

Asa cum am spus, eu cred ca existd o a treia alternativa. Ea este
autoritatea Cuvantului lui Dumnezeu! Am putea-o numi ,,Bibliocratie!
Aceasta forma de autoritate pastreaza Biserica sub conducerea directa,
nemijlocitd a Domnului Isus. Privit din acest punct de vedere, Noul
Testament este o veritabila ,,foaie de parcurs” a Bisericii.

Pentru cei care au avut ochi sa vada, epistolele Noului Testament
sunt adresate cand unor Biserici (adundri locale), cand unor lucratori
individuali, pastrand astfel ,,verificari“ ale datoriilor specifice.

Cand sunt adresate Bisericilor locale, epistolele nu amintesc despre
existenta niciunui presbiter/episcop/pastor local, de parca ei nici n-ar
exista. Niciun pastor de astdzi nu s-ar simti bine daca Biserica unde
slujeste el ar primi, peste capul lui, scrisori de sfatuire din afara!

Dimpotriva, cand sunt adresate lucratorilor, epistolele par a vorbi cu
niste oameni care au putere si autoritate nelimitata, de parca nici n-ar
exista ceilalti din Biserica locala. latd doar un exemplu, din cele cateva
care ar putea fi date:

,»Dupa cum te-am rugat, la plecarea mea in Macedonia, sa
ramai in Efes ca sa poruncesti unora sa nu invete pe altii alta
invatatura si sa nu se t{ind de basme si de ingirari de neamuri fara
sfarsit, care dau nastere mai mult la certuri de vorbe decat fac sa
inainteze lucrul lui Dumnezeu prin credinta, asa fac si acum” (1
Tim. 1:3-4).

Biblia are autoritate si asupra adunarilor generale si asupra lucratorilor!
Ei pot si trebuie sé se tina in echilibru unii pe altii prin continutul inspirat
de Hristos in textul Scripturii. La limita acceptabilului, am putea spune ca
adunarea crestind trebuie sa refuze autoritatea unui pastor/presbiter atunci
cand el nu respecta textul Scripturii, iar pastorul/presbiterul are obligatia sa
nu se supund Bisericii cand este vorba despre probleme de constiintd sau
de consecventa in ascultarea lui personala fata de Hristos.

Reformatorii au recomandat ,,Bibliocratia” prin expresia ,, Sola
Scriptura”! Ei au refuzat atat dominatia sistemelor ierarhice piramidale
traditionale sau dominatia unei cete ,.elitiste”, din catolicism, cat si haosul
miscarilor bazate pe ,,experientele” spirituale ale celor multi. in aceasta
structura, ,,Sola Scriptura!”, pot sa vorbeasca ,,doi sau trei, si ceilalti sa
judece” (1 Cor. 14:29). Formula ,,sa judece” inseamna aici ,,sa verifice”
daca este conform cu Scriptura, ca in cazul crestinilor din Bereea, care

134



aveau o inimad mai aleasa, adica ,,cercetau Cuvantul in fiecare zi, ca sa
vada daca ce li se spunea este asa” (Fapte 17:11).

Cine trebuie sa aiba ultimul cuvant in probleme de disciplina,
indreptare, mustrare? Presbiterii sau Biserica la adunarea generala? lata ce
spune Noul Testament:

,,Toatd Scriptura este insuflatd de Dumnezeu si de folos ca sa
invete, sd mustre, sa indrepte, sa dea intelepciune in neprihanire”
(2 Tim. 3:16).

Cine trebuie sa fie autoritatea finald in problemele Bisericii? Iata ce
gdsim scris:

,.Dreptarul invataturilor sanatoase, pe care l-ai auzit de la
mine, tine-I cu credinta si dragostea care este in Hristos Isus.
Lucrul acela bun care ti s-a incredintat, pazeste-1 prin Duhul
Sfant, care locuieste in noi” (2 Tim. 1:13-14).

,,Dreptarul” are aici sens de ,,etalon”, de ,,manual”. El trebuie
pazit prin Duhul Sfant care este (nu intr-unul, nici in toti, adica in
,,adunarea generala”, ci ,,in noi”, adica in cei direct raspunzatori fata de
Dumnezeu, in cei care nu pot si nici nu trebuie sa se ascunda in spatele
unei responsabilitdti aruncate asupra unui sprijin exterior (presbiteri sau
adunare generala).

Trebuie sa o spunem clar, nimic omenesc nu poate fi luat ca sprijin in
problemele de autoritate spirituald finala. Si ,,omul la singular” si ,,omul
la plural” sunt supusi caderii si pot produce in crestinism ,,indepartarea de
adevar”, numiti pe alocuri ,.erezie”, iar in altele ,,apostazie”. In materie
de autoritate spirituald, crestinismul se sprijind numai si numai pe Biblie
(Sola Scriptura!).

Pastorul (presbiterii) trebuie sa indemne crestinii ,,dupa Scriptura”
(1 Cor. 15:11-5), iar crestinii au datoria sa supravegheze si sa corecteze
pastorii, atunci cand ei se abat de la Scriptura. Acesta este motivul pentru
care reformatorii au tradus Biblia in limba poporului de rand. Ca ea sa
nu ramana un apanaj al ,,specialistilor ecleziastici” cu acces la limba
latind. Poporul trebuie sa citeasca si sa decidd pentru ei insisi. Nici macar
apostolul Ioan, ramas activ dupd moartea celorlalti apostoli si randuit
de Dumnezeu sa ,,repare” mrejele unei Biserici sfasiate de erezii, nu
indrazneste sa se prezinte pe sine drept o autoritate asezata de Dumnezeu
deasupra celorlalti crestini:

,,V-am scris aceste lucruri in vederea celor ce cauta sa va
rataceasca. Cat despre voi, ungerea pe care ati primit-o de la El,
ramane 1n voi, si n-aveti trebuintd si va invete cineva, ci, dupd
cum ungerea Lui va Invata despre toate lucrurile si este adevarata,

135



si nu este 0 minciuna, ramaneti in El, dupa cum va va invata ea”
(1 Ioan 2:26-27).

Rostul Adunarilor Generale

Scriu aceste randuri in luna lanuarie 2014, luna parca, predestinata sa
fie o lunad de tensiuni si sedinte temute de adunari generale ale Bisericilor.
Ma rog impreuna cu voi ca totul s se termine cu bine si sa nu avem
»discutii”, in urma cérora sa ramana rani pe care va trebui sa le tot
bandajam si vindecam in urmatoarele unsprezece luni ale anului, pana la
urmatoarea adunare generala...

Scriu pentru ca, in urma contactului cu Bisericile americane, Biserica
noastra a invatat sa se comporte altfel in luna Ianuarie si pentru ca s-ar
putea sa Invatam unii de la altii cum sa facem ca luna aceasta sa fie mai
placuta.

Ce am invatat?

Mai intéi ca sedinta nu trebuie tinuta in luna lanuarie. Aceasta luna
vine dupa luna Decembrie, o luna a bucuriei, plind de servicii divine si
activitati care ne secatuiesc de puteri. Este foarte greu sa pregatesti o
sedintd anuald a Bisericii in mijlocul sarbatorilor de iarna!

Luna lanuarie ar trebui pusa deoparte pentru lansarea unui nou an,
pentru o sdptdmana de rugaciune si mai ales pentru... odihna. Noi, la
Bethel, am mutat sedinta anuala a Bisericii in Septembrie, cdnd mai toti se
intorc din concedii si se incheie ,,anul fiscal” american.

in al doilea rand, am invitat ci sedinta anual trebuie gandita altfel.
Am fost la americani si am vazut o sedinta cu adevarat ,,de lucru”, cu
rapoarte, primiri de membrii, planuri bugetare aprobate si multumiri pentru
ajutorul Domnului si pentru osteneala celor care au lucrat un an intreg
pentru ca restul adundrii sd o duca bine.

La noi, adunarea generala este inca ,,bolnava de naravurile societatii
comuniste”. Practicam din plin ,,critica si autocritica revolutionara”,
suntem plini de banuieli si dam dovada de multa ,,vigilenta proletara”.
(Tov. GH. GHEORGHIU-DE]J catre G. Calinescu: Tovarase Calinescu, va
rog sa ma credeti cd au fost criticati acei tovarasi care lucreaza pe frontul
culturii. Noi nu suntem multumiti cu cele date intelectualitatii pentru
ajutorul pe care il dam intelectualitatii. Noi cdnd ne adunam 1n sedintele
Biroului Politic ne adundm pentru a ne critica unii pe altii.””) Fiecare om
din jur ne este un potential ,,dusman de clasa”, iar nemultumirea este
ridicata la rangul de singura conditie pentru... progres!

Am observat ani de zile cd nimeni nu... multumeste, nici Domnului
si nici celor ce s-au ostenit timp de doudsprezece luni... Pluteste in aer o
tensiune spirituald amenintatoare si, nu de putine ori, cel mai bun sfat pe

136



care-1 putem da celor mai tineri sau mai proaspat in credinta este sa... nu
vina la adunarea generala, ,,pentru cd acolo sunt discutii la care numai cei
mai ,,duhovnicesti” pot... rezista...”

Analizate dupa rezultate, adunarile noastre anuale sunt de obicei:
— adunari de vorbe multe;

— adunari de exprimare a nemulfumirii;

— adunari de platire a unor polite;

— adunari de demonstrare a loialitatilor de ,,grup” sau ,,familie”.

S-a impamantenit ideea cd, daca vrei sa fi promovat in lucrare,
trebuie sd intri intr-o adunare pe poarta ,,demolatorilor”! Trebuie sa stii
sa analizezi si sa critici la sdnge... Dupa care trebuie sa stii s@ vorbesti in
asa fel incat sa te prezinti drept singura posibila iesire din impas. Trebuie
sa stii sa te faci necesar si... indispensabil. Trebuie sa le dovedesti tuturor
celorlalti ca n-au facut pana atunci nimic bun si ca nu vor putea face nimic
nici de acum inainte, daca vor continua sa se lipseasca de prea scumpa ta
persoana si... de prea inalta ta intelepciune...

Am invatat de la Bisericile americane, care n-au avut experienta
,,Criticii si autocriticii constructive proletare”, cd adunarea anuala este o
adunare de lucru, nu de discutii. Astfel de adunari tin la ei in jur de 30-45
de minute si se termina cu o bataie (scuzati termenul) pe umar si cu un
,,Good job!” spus celor ce s-au ostenit un an de zile.

I-am intrebat cum de au reusit. Ei m-au intrebat: ,,Cum de ati reusit
voi... sd faceti ce ati facut dintr-o adunare a «familiei copiilor lui
Dumnezeu»?”

Sa le luam pe rand:
Adunarile generale sunt prilejuri de ,,multe vorbe*.

Se spune ca o femeie s-a plans doctorului ca sotul ei vorbeste noaptea.
Statul medicului a fost: ,,Doamna, mai lasati-1 sa vorbeasca putin ziua. Nu
vorbiti numai dumneavoastra.”

Cred ca adunarea anuala trebuie sa fie o zi pusa deoparte pentru
prezentari, nu pentru vorbe. De cativa ani am spus Bisericii cd putem
discuta orice si cu oricine timp de 364 de zile pe an. In cea de a 365-a zi
nu discutdm. Cred ca trebuie sa-i asigurdm pe frati ca toti si fiecare pot si
trebuie sa participe la lucrarea Bisericii, dar asta nu inseamna ca ,,dreptul
acesta” se masoara prin ,,galagia” si ,,vorbele grele” de la adunarea anuala.
Asta se poate face printr-o comunicare deschisa n toate zilele si sedintele
de peste an. Sedintele Consiliului nostru de la Bethel sunt deschise
vizitelor celor veniti dupa o anuntare si aprobare prealabila. In aceste
discutii, cdutdm sa impamantenim ideea fundamentala ca cei din Consiliu
sunt ,,adiministratorii, calauzitorii” lucrarii, in timp ce toti membrii
adundrii sunt ,,lucratorii” care-i asigura eficienta si progresul.

137



Din pécate, multi ani am facut invers, cei din adunare au cautat sa
»dirijeze” si sa ,,calauzeascd” prin vorbe lucrarea facuta de cei alesi in
»consiliu”. Asa cum il arata si numele, Consiliul sfatuieste, indruma,
calauzeste. Lucrarea nu este facutd doar de ei, ci de fiecare membru al
Bisericii in parte. Consiliul este acolo doar ca sa coordoneze si sa dirijeze
lucrarea Bisericii.

La intrebarea: ,,Care este lucratorul Bisericii voastre?”, singurul
raspuns corect pe care trebuie sa-1 dea un membru al Bisericii este: ,,Eu
sunt unul dintre ei”. (Cine raspunde: pastorul sau cutare diacon sau frate
din comitet, pune céruta inaintea boilor).

Acum cativa ani, dupa ce Liviu Tiplea m-a dus sa descopar lucrarea de
la Saddleback si strategia unei Biserici conduse de scopuri, m-am hotarat
sa incep la Bethel niste schimbari de ,,perspectiva” si de ,,sistem”. intre
timp, am reusit deja doud lucruri: sa repet pana la saturatie ideea ca ,,noi
nu venim la Biserica, noi suntem Biserica” si sa spun ca lucrarea fiecaruia
nu este discursul de la adunarea generala, ci activitatea din fiecare zi a
anului care trece. Si am mai observat ceva, cu cat 1i las pe frati sa fie mai
activi in lucrare, cu cat ii laud pentru ceea ce fac, cu atat mai mult ma lasa
si ei sa-mi vad de treaba mea specifica si cu atat mai mult... ma lauda si
ei!

Cand am facut scoala acolo, Biserica ,,Grace” din Panorama City,
pastorita de John MacArthur, avea 43 de ,,batrani” si 280 de diaconi.
Biserica de la Saddleback, California are peste 200 de slujiri specifice,
majoritatea dintre ele, gandite si initiate de membrii din adunare.
Conducerea lor i-a eliberat pentru slujire, iar membrii au eliberat
conducerea pentru administrare si coordonare. Mi se pare foarte normal.

Noi n-am reusit sd avem incd decat aproape douazeci de activitati
specifice. Ma bucur insa ori de cate ori cineva ia 0 noud initiativa si o
popularizez cu mare entuziasm de la amvon. Clasele noastre de scoala
duminicald (cam 12 la numar) si grupurile de rugéciune pe cartier sunt
cvasi-autonome. (Chiar in acest moment, clasa tinerilor casatoriti este la
Mamouth, la munte si zapadd, pentru un sfarsit de saptamana).

In doar cativa ani, am observat o schimbare radicala: cine este foarte
ocupat si stie ce grea este truda timp de 364 de zile pe an, nu mai este
pornit si nici dispus sa se certe la adunarea generala a Bisericii. Galagia
o fac, de obicei, cei ce vor sa-si ascunda sub plapuma cuvintelor, lenea si
comoditatea de peste an.

in al doilea rand, adunirile generale degenereazi in prilejuri de
exprimare a nemultumirii. Cand nemultumirea este pozitiva, ea trebuie
sa duca la un angajament personal. Am Invatat de la alti pastori sd ascult
orice sfat si apoi sa raspund: ,,Buna idee! Nu vrei sa faci dumneatale
asta? Vorbesc cu ceilalti si te vom sustine din toata inima”. O asemenea

138



atitudine i-a insufletit pe multi sa inceapa activitati pe care, pe drept
cuvant, le vazusera necesare in Biserica si i-a facut pe altii sd... taca si sa
nu mai vina inapoi cu aceeasi problema. O spun mereu si multora: ,,Nu
de sfaturi avem nevoie, ci de oameni gata sa se faca parte din rezolvarea
problemelor prin lucrarea lor personald! Dumnezeu nu cauta sfaturi, ci...
oameni gata sa stea in spartura!”

Nu trebuie sa lasam ca oamenii s adune nemultumiri timp de 364
de zile pe an si apoi sa le basculeze ca pe un gunoi la adunarea anuala!
Am intrebat acum noua ani pe cineva daca are vreo nemultumire. Mi-a
raspuns: ,,Vei afla peste cateva luni, la adunarea generala!” Iata o conceptie
care trebuie neaparat schimbata. Nemultumirile sunt pentru discutiile
in grupuri mici, fatd in fata. Pentru discutiile publice trebuie sa pastram
respectul si pretuirea reciproca. ,,Critica in ascuns, lauda in public!” Iata
care ar trebui sa fie practica adunarilor crestine.

In al treilea rand, adundrile generale degenereaza in ocazii de platire
a unor polite si de demonstrare a unor loialitati de grup sau de familie. Le
iau Tmpreuna ca sa scap mai repede de ele.

Existd o piesa de ,teatru scurt” de pe vremea comunistilor. Autorul
este, pare-mi-se, un ceh sau un polonez. Am auzit-o in Romania, la radio.
Actiunea se desfasura intr-o sala de sedinte, la pregatirile pentru adunarea
generald a oamenilor muncii dintr-o intreprindere de productie. Directorul
fabricii s-a dus la tribuna sé verifice microfonul si statia de amplificare. Ca
proba, a inceput sa citeasca ceva din foile pregatite:

,,Tovarasi, productia nu merge. Existd multd deldsare, mult dezinteres
si lipsa de angajament personal...” Ei, cei din sala! Se aude bine?

,,Nu se aude deloc, domnule director.”

,,Mai sa fie! Ia treci tu la microfon ca merg eu in sala sa ascult... Zi
ceval”

Omul a inceput sa zica:

,,Productia nu merge pentru cd salariile sunt mici, conditiile de munca
sunt inrobitoare. Nimanui nu-i pasd de noi. Muncim ca niste animale...”

Din sala, directorul a comentat:

,,Da, domnule, nu se aude nimic de aici. Ai dreptate.”

Despre cum este acum in aspectul negativ, nu trebuie sa mai scriu,
caci stim cu totii. Bisericile au imprumutat din societatea pagana, practica
campaniilor electorale plus critica si autocritica de partid. Cine critica mai
tare si mai necrutator, cine vegheaza asupra dusmanului de clasa si este
plin de vigilenta proletara... este cel mai pocait membru al adunarii.

Prefer sa spun ce am vazut si invatat de la americanii din asociatia
noastra (North American Baptist) si de la practica pe care am facut-o la
Biserica pastoritd, impreuna cu alti 43 de pastori, de John MacArthur.

139



Selectarea si promovarea unor lideri in gupele de conducere si coordonare
nu trebuie facute pe baza ,,popularitatii”, ci pe baza maturizarii
duhovnicesti si a competentei.

Un pastor ar trebui sa aibd un cuvant precumpanitor in alcatuirea
echipei cu care va lucra in tot restul anului. N-ai Incredere in pastor, cauta
un altul! Vai de oile care se duc dupa unul care... nu este pastor. Cand ai
identificat insa un om care este pe pozitia de ,,pastor asistent al Marelui
Pastor al oilor”, trebuie sa-1 lasi sa-si faca auzit glasul si sa-si puna la lucru
toiagul célauzirii. Prea multa democratie este sinonima cu ,,tigdnia” si ne
poate duce foarte repede la situatia Bisericii din Laodicea.

Cat de caraghios este sa cauti cu lumanarea un om duhovnicesc,
sa-l trimiti la scoald, sa-1 verifici printr-o comisie de ,,competentd”, sa-1
ordinezi pe viata si apoi... sd-1 subordonezi... hotararilor altora, nedaruiti,
necautati, neselectati, neverificati, neordinati. ..

Pe alocuri, pastorii au ajuns sa trebuiascd sa ceara voie ca sa...
pastoreasca turma Domnului cum li se pare potrivit. Unele adunari n-au
nevoie, in gandirea lor, de pastori, ci doar de un fel de ,,predicatori” care
sd se comporte asemenea unor magnetofoane inzestrate cu butonul ,,pornit/
oprit”! In conceptia lor, pastorirea este un fel de atributie colectivd a
adunarii. Nu aceasta este nsa strategia instauratd de Domnul Isus si de
apostolul Pavel in Biserica. Daca ar fi fost asa, n-ar mai exista in Noul
Testament pasaje care sa li se adreseze in mod expres unor ,,pastori”
asezati deasupra turmei in slujire si responsabilitati!

Daca pastorul are libertatea sa-si aleaga, sa promoveze si sa instruiasca
propria lui echipa de conducere, Biserica nu va mai fi zdruncinata de
dificilele conflicte de personalitate si nu va mai fi silita sd se chinuiasca sa
functioneze asemenea unui ,,monstru” cu mai multe capete.

Selectia si promovarea celor din Consiliu trebuie facuta prin
consultarea directa dintre péstor si Biserica. Votul adunarii generale
ramane girul ca cei alesi sunt recunoscuti si respectati de corpul colectiv al
Bisericii.

Daca cei alesi in echipa pastorala nu vor monopoliza lucrarea Bisericii,
ci dimpotriva, vor fi adevarati catalizatori pentru atragerea tuturor in
diferite lucruri de slujire, Biserica va trai minunea alcatuirii unui trup
armonios in care fiecare madular isi va ocupa locul cuvenit si isi va da
cu bucurie contributia la sdnatatea intregului. Cei din echipa pastorald
trebuie sd inteleaga realitatea si rostul pozitiei lor: au fost alesi nu ca
sa inlocuiasca Biserica in slujire, ci ca sa angreneze, sa antreneze si sa
coordoneze lucrarea celorlalti oameni din Biserica.

Am observat in alcatuirea Bordurilor si Consiliilor din Bisericile
americane, o pluralitate in care sunt adusi liderii celor cinci sectoare
de baza ale Bisericii: evanghelizare, integrare, maturizare, echipare,

140



inchinare, plus cei doi strict necesari, secretarul si casierul. La acest numar
strict necesar pot fi addugati reprezentanti ai surorilor, ai tineretului etc. La
fel de bine, acesti diferiti reprezentanti pot fi chemati numai atunci cand
este vorba despre probleme pertinente activitatii lor. Activitatea celor din
echipa pastorala trebuie votata pe un termen limitat (sa zicem de trei ani),
cu posibilitatea unor reinnoiri nelimitate de mandat. Promovarea noilor
membrii ai echipei de lucru se poate face doar daca cel nou venit a aratat
ca poate lucra armonios in timpul anului cu echipa existenta. Promovarile
sau Inlocuirile se pot face oricand, urmand sa fie validate la proxima
adunare anuala a Bisericii.

Cu doua, trei luni inainte de adunarea anuala, de la amvon se poate
repeta disponibilitatea consultarii cu fiecare si cu toti cei din Biserica.
Trebuie sa se repete si ca la adunarea anuala, discutiile vor fi reduse la un
minim general acceptat.

Scriu aceste randuri dupa ce, slava Domnului!, am avut cativa ani de
,»schimbari” pozitive in organizarea Bisericii si am avut adunari anuale
de sarbatoare. Ele au durat intotdeauna sub o ora (spre bucuria tuturor)
si s-au transformat 1n adunari de apreciere, recunostintd si Impartasire a
strategiei comune de viitor. Ma rog lui Dumnezeu, Tatél noastru, sa ne tina
harul armoniei in familia Sa, si sa ne invete sa ne purtim cum se cuvine in
prezenta Sa, mai ales... la adundrile anuale.

Felul in care ne comportam, cu altii si chiar cu noi Insine, aratd
maturitatea sau lipsa de maturitate a caracterului.

Pe de alta parte, unele structuri (ca si adunarile generale ale
Bisericilor din Romania) sunt proprii unui climat ,,iluzoriu” din lumea
,utopicului” (cum au fost acele specifice comunismului). Ele presupun
un grad de perfectiune pe care niciunul dintre noi nu I-am atins inca.
Populismul si democratia (in forma ei rau inteleasd) nu sunt si nici nu
trebuie sa fie acceptate in crestinism. Dacad in societate trebuie promovata

,,meritocratia”, in Biserica trebuie sa fie cultivata spiritualitatea si
competenta duhovniceasca.

Lumea spune ,,omul potrivit la locul potrivit”. Biserica spune omul
duhovnicesc asezat acolo unde darul duhovnicesc pe care l-a primit de la
Duhul Sfant 1l asaza in ,,trupul Bisericii”. Nu se poate sa fim totul si de
toate, nu se cuvine sd avem pretentia demagogica de a fi consultati in toate
problemele, pentru cd am fi, vezi Doamne, competenti in toate privintele.
Din acest punct de vedere, adunarile generale ale Bisericilor, in forma lor
specific comunistd, aduc mai mult haos decat ordine in viata unei Biserici,
iar obiceiul de a vota pentru mai orice problema este o inventie care a
produs cel mai mare rau pentru climatul social al Bisericii.

Nu cred ca pot gasi un rau mai mare decat obiceiul de a vota pentru
fiecare problema. Este suficient ca doi sa voteze Impotriva a trei la

141



alegerea culorii de vopsea pentru usa de la intrare pentru ca sa se creeze

o tensiune intre cei cinci. Dacd unul dintre cei aflati in minoritate se va
afla iar in tabara celor care pierd si la un vot viitor, va aduna suficienta
amaraciune ca sa se creada ,,persecutat” (,,Parerea mea nu conteaza,

nu sunt considerat important etc., etc.”). Orice Biserica (si orice altd
comunitate de alt fel) care doreste s pastreze unitatea si respectul pentru
toti membrii ei, ar trebui sa evite (pe cat se poate) orice forma de votare!!!

Votul este 0 metoda care ,,imparte in tabere” prin insasi natura lui si
nu este recomandat acolo unde se doreste cultivarea unitatii si partasiei.
Hotararile unei adunari crestine trebuiesc luate astfel si pe alte principii.
Biserica crestind este o familie cu varste spirituale diferite si cu grade
variate de maturizare si competenta.

Ce s-ar intampla intr-o familie cu zece copii daca s-ar pune la vot
meniul de la masa de pranz? Cred ca ar manca sapte zile pe saptamana
numai desert! Ce s-ar intdmpla daca ar pune la vot si spalatul pe dinti sau
aranjatul patului dimineata etc.? Cuvantul parintilor nu ar mai avea niciun
fel de importanta pentru ca votul majoritatii ar impune mereu voia celor
multi (chiar daca acestia sunt nevarstnici). Am avea o familie condusa de
copii, cu un comportament copilaresc si condamnata sa savarseasca mereu
»copilarii” (certuri copilaresti, de genul ,,imi iau jucdriile si plec”, azi
vreau sa fac eu pe dentistul etc.). Parintii s-ar chinui si ei s faca ceva, dar
ar suferi mereu soarta unor infranti, dominati de copildria majoritatii din
jur.

Slava Domnului ca familiile crestine nu sunt asa acasa si n-ar trebui
sa fie asa nici In familia cea mare a Bisericii. Conducerea unei Biserici
trebuie rezervata pentru ,,parintii”” duhovnicesti despre care vorbeste
apostolul Toan, iar hotérarile lor trebuiesc respectate si implinite de catre
ceilalti din adunare.

142



4. Problema suferintelor lucratorilor

In contextul marelui razboi cosmic dintre Bine si rau, si in cel mai
restrans, dintre omul duhovnicesc si firea pamanteascd, putem spune
oricarui slujitor crestin cd infruntarea este sigura, suferinta este sigura,
dar si biruinta lui Dumnezeu este la fel de sigura. Vorbind din propria
experientd, apostolul Pavel scrie:

,»Tu, insa, ai urmarit de aproape invatatura mea, purtarea mea,
hotararea mea, credinta mea, indelunga mea rabdare, dragostea
mea, rabdarea mea, prigonirile si suferintele care au venit peste
mine 1n Antiohia, 1n Iconia si n Listra. Stii ce prigoniri am
rabdat, si totusi Domnul m-a izbavit din toate. De altfel, toti cei
ce voiesc sd trdiascd cu evlavie in Hristos Isus vor fi prigoniti” (2
Tim. 3:10-12).

Dumnezeu a gasit cu cale sa mantuiasca lumea prin nebunia
propovaduirii crucii si are nevoie in fiecare veac de nebuni care sa sufere
pentru Hristos, care sa poarte crucea impreuna cu Hristos platind in
trupurile lor ceea ce lipseste suferintelor Lui pentru trupul Lui care este
Biserica. Poate conta si pe tine? Vrei sa fii si tu unul dintre ei?

Impertinenta din titlu nu-mi apartine! Am preluat-o de la altcineva,
dar cred in ea din toata inima si cu toata fiinta mea! Este un subiect mai
ocolit de noi si trebuie sa fac o precizare inca de la inceput: ,,Multi privesc,
putini vad; multi aud, putini ascultd”. Vedem doar ceea ce putem pricepe si
ascultdm doar ceea ce putem intelege. Restul trece pe langa noi, nu ,,prin

99

not .

Aceasta incursiune in tainele vietii lui Hristos 1n noi a inceput de la
spovedania apostolului Pavel din Filipeni 3:4-17, din care citez aici doar
pasajul care m-a uimit:

143



,»S1 sa-L cunosc pe El si puterea invierii Lui si partasia
suferintelor Lui si s ma fac asemenea cu moartea Lui; ca s
ajung cu orice chip, daca voi putea, la invierea din morti” (Filip.
3:10-11).

Apostolul Pavel marturiseste cd a abandonat evolutia lui pe scara
spiritualitatii evreiesti (3:4-8), socotind-o ,,ca un gunoi” in comparatie cu
un alt proces de spiritualitate pe care il numeste ,,cunoasterea Iui Hristos™:

,»Ba Inca, si acum privesc toate aceste lucruri ca o pierdere,
fata de pretul nespus de mare al cunoasterii lui Hristos Isus,
Domnul meu. Pentru El am pierdut toate si le socotesc ca un
gunoi, ca sa castig pe Hristos...” (Filip. 3:8).

Vorbind in termeni de ,,castig-gheseft”, ca orice evreu veritabil, Pavel
ne vorbeste despre o afacere infinit superioara religiozitatii iudaice.
Expresia ,,sa-1 castig pe Hristos” m-a pus pe ganduri si m-a contrariat.

A fost doar inceputul in confruntarea mea cu o terminologie apostolica
ciudata, dar plina de revelatii surprinzatoare.

Cum adica ,,Sa-L castig pe Hristos”? Nu este El ,,darul lui Dumnezeu”
pentru noi? Despre ce stradanii personale vorbeste apostolul? Ce fel de
eforturi personale sunt necesare pentru primirea unui dar oferit cu atita
mdrinimie de Dumnezeu?

A doua expresie care m-a bulversat cu totul este aceasta: ,,ca sa ajung
cu orice chip, daca voi putea, la invierea din morti” (Filip. 3:11).

Cum adica? Nu este invierea din morti o experientd generala,
inevitabild pentru toti oamenii? Cunosc oameni care ar fi fericiti sa scape
de invierea din morti! Toti cei care au trdit in pacat ar prefera oricand sa nu
mai Invieze si sd nu ajunga la judecata de apoi si in iadul cel vesnic! Nu
credea apostolul Pavel in invierea din morti?

Calificativele ,,cu orice chip, daca voi putea” precizeaza ca aceasta
»inviere din morti” este ceva improbabil, foarte dificil de atins si rezervat
doar pentru o anumita categorie de crestini, numiti in text ,,desavarsiti”:

,»INU ca am s§i castigat premiul sau ca am si ajuns desavarsit,
dar alerg inainte, cautand sa-1 apuc, intrucat si eu am fost apucat
de Hristos Isus. Fratilor, eu nu cred ca l-am apucat inca, dar fac
un singur lucru: uitdnd ce este in urma mea si aruncandu-ma
spre ce este Tnainte, alerg spre tinta, pentru premiul chemarii
ceresti a lui Dumnezeu, in Hristos Isus. Gandul acesta dar sa
ne insufleteasca pe toti care suntem desavarsiti; si, daca in vreo
privinta sunteti de alta parere, Dumnezeu va va lumina si in
aceasta privinta” (Filip. 3:12-15).

144



Sper ca ati observat tensiunea launtrica existenta in acest pasaj.
Apostolul spune, aparent contrazicandu-se, ca n-a ajuns inca desavarsit,
dar continud precizand ca suntem toti (deja) desavarsiti! Bineinteles ca
m-am rugat Domnului sda-mi ldmureasca toate aceste nepriceperi ale
mele, fiind convins ca nu apostolul Pavel este confuz, ci eu n-am ajuns
incd sa-l pricep bine. Ceea ce am primit de la Domnul m-a entuziasmat si
m-a speriat totodata! Duhul Sfant mi-a descoperit cé exista in crestinism
adancimi si Tnaltimi nebanuite si cai nebatatorite in slujirea mea pentru
Dumnezeu. Am descoperit un Pavel care pornise hotarat pe scara
identificarii cu Hristos, calcandu-I pe urme si indemnandu-ne si pe noi
sa-L urmam in aceasta extraordinara experienta.

Identificarea cu Hristos, fratele nostru mai mare

Credea sau nu credea apostolul Pavel in Invierea mortilor? Raspunsul
este un emfatic ,,Da”, iar pasajele care sustin aceasta in epistolele lui sunt
prea multe ca sa le citez eu aici. Cum se explica atunci retinerea lui, chiar
scepticismul lui, exprimat in expresiile restrictive ,,cu orice chip, daca
voi putea”. Despre ce ,,inviere din morti” vorbeste Pavel in spovedania
adresata filipenilor?

Am descoperit ca apostolul a scris aici despre o ,,altd inviere din
morti”, nu despre cea pe care o vor experimenta toti oamenii. Este
»invierea din morti” care Incoroneaza evolutia spirituala a celor care s-au
unit prin credinta cu ,,Capetenia mantuirii lor”.

Toate epistolele lui Pavel ni-i prezinta pe cei credinciosi intr-o
identificare spirituald prin care noi suntem ,,in Hristos” (una din expresiile
favorite ale lui Pavel) si Hristos este in noi:

,,Vreau sa zic: taina {inutd ascunsa din vesnicii si n toate
veacurile, dar descoperita acum sfintilor Lui, carora Dumnezeu
a voit sa le faca cunoscut care este bogatia slavei tainei acesteia
intre neamuri, si anume Hristos 1n voi, nddejdea slavei” (Col.
1:26-27).

Prin identificare cu Hristos, credinciosii intra intr-un proces in care
progreseaza pe scara launtrica (periculos numita mistica) a ,,devenirii
intru Hristos”. Treptele ei sunt enumerate foarte clar de apostolul Pavel in
pasajul deja citat:

(1) ,,S1 sa-L cunosc pe El

(2) si puterea invierii Lui

(3) si partasia suferintelor Lui

(4) si sa ma fac asemenea cu moartea Lui;

(5) ca sa ajung cu orice chip, daca voi putea, la invierea din morti”
(Filip. 3:10-11).

145



Un astfel de ,,purtator de Hristos” (Christoforus) este o fiintd nesupusa
mortii si este chemata sa ,,guste ceva din puterile veacului viitor” (Evrei
6:5) inca din viata aceasta!!! Am crezut o vreme cé Pavel le-a scris
celor din Filipi despre experientele lui ca apostol, pentru ca, intr-adevar,
apostolii au beneficiat de niste ,,semne apostolice” care i-au calificat pentru
experiente supranaturale si care le-au conferit o autoritate duhovniceasca
unica:

»Semnele unui apostol le-ati avut printre voi in toatd rabdarea,
prin semne, puteri si minuni care au fost facute intre voi” (2
Corinteni 12:12).

M-am convins nsa foarte repede ca nu este asa! Pavel recomanda acest
proces de identificare cu Hristos TUTUROR crestinilor, facand din el
semnul distinct al credintei adevarate:

,»Pe voi ingiva incercati-va daca sunteti in credinta. Pe voi
insiva incercati-va. Nu recunoasteti voi ca Isus Hristos este in
voi? Afard numai daca sunteti lepadati” (2 Corinteni 13:5).

,Urmati-ma pe mine, fratilor, si uitati-va bine la cei ce se
poarta dupa pilda pe care o aveti in noi” (Filip. 3:17).

,,Caci chiar daca ati avea zece mii de Invatatori in Hristos,
totusi n-aveti mai multi parinti, pentru ca eu v-am nascut in
Hristos Isus, prin Evanghelie. De aceea va rog sa calcati pe
urmele mele” (1 Cor. 4:15-16 vezi si 1 Tes. 1:6).

Prin nasterea din nou, Hristos locuieste in fiecare credincios, facandu-L
un madular al trupului Sau spiritual si impartasindu-i ceva din experientele
prin care a trecut El in viata de pe pamant. Crestinul experimenteaza
puterea invierii lui Hristos (Efes. 1:17-22), partasia suferintelor Lui (Filip.
1:22; Fapte 9:16), sa se faca asemenea cu moartea Lui (2 Tim. 2:11) si,
ca incoronare a acestui proces, sa experimenteze ,,cu orice chip, daca vor
putea” ceva din Hristosul de dupa inviere!

Mi-a devenit din ce n ce mai clar ca apostolul Pavel a avut o evolutie
spirituald de exceptie, raimasa multora ascunsa chiar daca este expusa ,,la

N

vedere” 1n epistolele lui.
Apostolul ne-a marturisit despre ,,rapirea” lui sufleteasca, o

»teleportare” 1n termeni contemporani, pana in cerul prezentei lui
Dumnezeu, numit ,,cel de-al treilea cer”, in dimensiuni ale realitatii de
dincolo de cerul atmosferic si cel cosmic (2 Cor. 12:1-6). Autoritatea
lui apostolica asupra Bisericilor s-a exercitat in virtutea unei comuniuni

spirituale exprimata in termeni specifici:

146



,,Cat despre mine, macar ca n-am fost la voi cu trupul, dar
fiind de fata cu duhul, am si judecat, ca si cand as fi fost de fata,
pe cel ce a facut o astfel de fapta. In Numele Domnului Isus,
voi si duhul meu, fiind adunati laolalta prin puterea Domnului
nostru Isus, am hotdrat ca un astfel de om s fie dat pe mana
Satanei, pentru nimicirea carnii, ca duhul lui sa fie mantuit in ziua
Domnului Isus” (1 Cor. 5:3-5).

,,Caci mécar ca sunt departe cu trupul, totusi cu duhul sunt cu
voi si privesc cu bucurie la buna randuialad care domneste intre
voi si la taria credintei voastre in Hristos” (Col. 2:5).

Departe de a fi o chemare la extremisme periculoase si la un misticism
de iarmaroc, cuvintele spovedaniei lui Pavel sunt o chemare smerita spre
adancimi ale identificarii noastre cu Hristos. Nu este de mirare ca apostolul
Petru, care i-a studiat cu atentie si In amanunt TOATE epistolele lui, ne-a
lasat un avertisment apostolic menit sd curme rastalmaciri i extremisme
pseudocrestine foarte periculoase:

.34 credeti ca indelunga rabdare a Domnului nostru este
mantuire, cum v-a scris si preaiubitul nostru frate Pavel, dupa
intelepciunea data lui, ca si in toate epistolele lui, cand vorbeste
despre lucrurile acestea. In ele sunt unele lucruri greu de inteles,
pe care cei nestiutori si nestatornici le rastdlmacesc ca si pe
celelalte Scripturi, spre pierzarea lor.

Voi deci, preaiubitilor, stiind mai dinainte aceste lucruri,
paziti-va, ca nu cumva sa va lasati tarati de ratacirea acestor
nelegiuiti i sa va pierdeti taria, ci cresteti in harul si in cunostinta
Domnului si Mantuitorului nostru Isus Hristos. A Lui sa fie slava
acum si 1n ziua vesniciei. Amin.” (2 Petru 3:15-18).

De fapt, Cel ce-1 induplecase pe Pavel sa se faca partas suferintelor
lui Hristos 1l invatase si pe apostolul Petru sa faca si sa propovaduiasca
acelasi lucru:

,,Preaiubitilor, nu va mirati de incercarea de foc din mijlocul
vostru, care a venit peste voi ca sa va Incerce, ca de ceva ciudat,
care a dat peste voi, dimpotriva, bucurati-va intrucat aveti parte
de patimile lui Hristos, ca sa va bucurati si sd va veseliti si la
aratarea slavei Lui.

Daca sunteti batjocoriti pentru Numele Iui Hristos, ferice de
voi! Fiindca Duhul slavei, Duhul lui Dumnezeu, Se odihneste
peste voi” (1 Petru 4:12-14).

147



Identificarea cu suferintele lui Hristos pentru Biserica

Redescoperindu-1 deci, pe apostolul Pavel si deprins intr-o oarecare
masurd cu terminologia folosita de el, am ajuns la un alt pasaj in care
»partdsia cu suferintele lui Hristos” este ridicata la rang de virtute si
imbratisata cu ardoarea consacrarii: identificarea cu suferintele lui Hristos.

Apostolul Pavel si-a cunoscut destinul inca de la inceput. In parte,
Dumnezeu i l-a precizat cand I-a trimis pe Anania sa-1 vindece de orbirea
capatata pe drumul Damascului:

»--. 8111 voi arata tot ce trebuie sa sufere pentru Numele Meu”
(Fapte 9:16).

in momentul confruntarii, Hristos 1-a gasit pe Pavel, pe atunci Saul din
Tars,
(1) plin de ravna,
(2) plecat in calatorie sa faca voia lui Dumnezeu si
(3) purtand in mana scrisori de autoritate, care sa-i faca sa
sufere pe urmasii lui Hristos (Fapte 9:1-2).
Ironia divina i-a hotarat o viata caracterizata exact tot de aceste trei
caracteristici si Pavel n-a avut casd, n-a avut masa, n-a avut familie, ci
(a) a colindat plin de ravna toata lumea,
(b) a scris scrisori de autoritate pe care le studiem si noi astazi
si
(c) a suferit cu prisosinta pentru Hristos.
Redus la esentd, chemarea apostolului Pavel este descrisa chiar de el
insusi in acesti termeni:

,»,Ma bucur acum 1in suferintele mele pentru voi; si in trupul
meu implinesc ce lipseste suferintelor lui Hristos, pentru trupul
Lui, care este Biserica. Slujitorul ei am fost facut eu, dupa
ispravnicia pe care mi-a dat-o Dumnezeu pentru voi, ca sa
intregesc Cuvantul lui Dumnezeu” (Col. 1:24-25).

Ispravnicia lui Pavel a fost dubla: (1) ,,sa intregeasca cuvantul lui
Dumnezeu” si chemarea lui a fost (2) ,,sd sufere”, implinind in trupul
lui ceea ce lipseste suferintelor lui Hristos pentru trupul Lui, care este
Biserica”. Nu exista nicio indoiald in ceea ce o priveste pe prima, dar cea
de-a doua pare o blasfemie.

Pavel a scris constient ca este inspirat de Duhul lui Dumnezeu sa scrie.
lata doar cateva expresii folosite in epistola care Corinteni:

,»Caci am primit de la Domnul ce v-am invatat...” , ,,Celor
casatoriti, le poruncesc nu eu, ci Domnul ca...”, ,,Celorlalti le zic
eu, nu Domnul...” (1 Cor. 7:10, 12; 11:23).

148



Iar in epistola catre Galateni, protestand impotriva ereziilor strecurate
sd contrazica mesajul propovaduit de el, apostolul Pavel scrie:

,,Fratilor, vd marturisesc ¢d Evanghelia propovaduita de mine
nu este de obarsie omeneasca, pentru ¢d n-am primit-o, nici n-am
invatat-o de la vreun om, ci prin descoperirea lui Isus Hristos”
(Gal. 1:11-12).

Exista insa indoiala in ceea ce priveste perspectiva apostolului Pavel
asupra suferintelor. Ceea ce scrie el pare, daca nu de-a dreptul o erezie, cel
putin o obraznicie?

,,Ma bucur acum in suferintele mele pentru voi; si in trupul
meu Tmplinesc ce lipseste suferintelor lui Hristos, pentru trupul
Lui, care este Biserica” (Col. 1:24).

Cum de a putut scrie el asa ceva?
,,Nu te grabi, Daniel!” pare ca-mi spune apostolul Pavel. ,,Cuvintele
pot fi o punte Intre noi sau un obstacol. Depinde cum le intelegi si cum le

folosesti.”

Oare ce a vrut sd ne transmitd Pavel cand a scris afirmatia despre
completarea suferintelor Iui Hristos? Ce lipseste la suferintele pentru
trupul Lui, care este Biserica? Ce Inseamna a fi un urmas al lui Hristos?

Dupd multa rugaciune am ajuns la concluzia ca singurul lucru care
lipseste acelor suferinte este ,,continuitatea in timp”, permanentizarea lor
inaintea oamenilor din fiecare generatie. Cand a suferit Domnul Isus, pe
pamant n-au existat nici camere de luat vederi, nici aparate de filmat. Asa a
vrut Dumnezeu in providenta Sa. Oamenii au incercat sa-L ,,corecteze” pe
Dumnezeu facand ei picturi si, mai recent, filme artistice. Ei nu pricep ceea
ce a priceput apostolul Pavel si anume ca Dumnezeu a vrut si a hotarat
altfel. El a decis sa continue sa sufere pentru omenire prin madularele
trupului Sau care sunt pe pamant, prin credinciosii care s-au facut una cu
Hristos printr-o viata de consacrare deplina.

Biserica este o floare rard care nu creste decat aunci cand este udata
cu lacrimile celor care sufera impreuna cu Hristos. Apostolul Pavel, pare
ca-mi spune: ,,Daniel, Hristos vrea sa continue sa sufere pentru Biserica
Lui prin viata mea. El are nevoie de mine ca sd-si demonstreze in fiecare zi
dragostea Sa jertfitoare pentru trupul Lui. Hristos are nevoie de trupul meu
ca sa sufere pentru trupul Lui, care este Biserica.”

Citesc aceste cuvinte ale lui Pavel intr-un text din epistola lui catre
Galateni:

,,Toti cei ce umbla dupa placerea oamenilor va silesc sa
primiti taierea imprejur numai ca sa nu sufere ei prigonire pentru
crucea lui Hristos... In ceea ce ma priveste, departe de mine

149



gandul sa ma laud cu altceva decat cu crucea Domnului nostru
Isus Hristos, prin care lumea este rastignita fata de mine si eu,
fata de lume!... De acum incolo, nimeni sd nu ma mai necdjeasca,
pentru ca port semnele Domnului Isus pe trupul meu” (Gal. 6:12-
17).

»Stigmata Christi”, ,,semnele Iui Hristos” sunt cicatricile batdilor pe
care le-a incasat apostolul Pavel din cauza marturiei lui Hristos. Biserica
catolicd a facut un intreg circ din aceasta expresie. Totul a inceput prin
secolul XIII, cand oameni cucernici au pretins ca le-au aparut pe trup, din
senin, rani asemanatoare cu ranile lui Hristos. Primul caz inregistrat fiind
cel al englezului Stephen Langton din Canterbury, Anglia, in anul 1222.
Stantul Francisc din Assisi a primit prin 1224 un set de astfel de rani in
urma unei vedenii cu un inger rastignit etc., etc.

Apostolul Pavel nu a scris despre astfel de scamatorii catolice si
nimanui nu i-ar fi trecut prin cap astfel de nazbatii in primele secole de
crestinism. Ranile apostolului au fost cat se poate de reale, primite in urma
unor batai la fel de reale. Ascultati propria lui marturie, intr-un pasaj in
care disputd autenticitatea iudaizatorilor care-i tulburau lucrarea:

»dunt ei slujitori ai lui Hristos? — Vorbesc ca un iesit din
minti. — Eu sunt si mai mult. In osteneli si mai mult; in temnite
si mai mult; in lovituri, fard numar; de multe ori in primejdii de
moarte!

De cinci ori am capatat de la iudei patruzeci de lovituri fara
una; de trei ori am fost batut cu nuiele; o data am fost improscat
cu pietre; de trei ori s-a sfaramat corabia cu mine; o noapte si o zi
am fost in adancul marii.

Deseori, am fost in calatorii, in primejdii pe rauri, in primejdii
din partea talharilor, in primejdii din partea celor din neamul
meu, in primejdii din partea paganilor, in primejdii in cetati, in
primejdii in pustie, in primejdii pe mare, in primejdii intre fragii
mincinosi. in osteneli si necazuri, in priveghiuri adesea, in foame
si sete, In posturi adesea, in frig si lipsd de imbracaminte!

Si, pe langa lucrurile de afara, in fiecare zi ma apasa grija
pentru toate Bisericile” (2 Cor. 11:23-28).

Stigmata este pluralul cuvantului latin ,,stigma” derivat si el din
cuvantul grec otiypa stigma, care inseamna semn sau marca, asa cum
sunt cele folosite pentru identificarea unui animal sau sclav. O persoana
purtatoare a stigmatelor este cunoscuta sub numele de stigmatizat sau
purtator al stigmatelor. Identificarea cu suferintele lui Hristos este
chemarea fiecarui ,,rob al lui Hristos”. Asa a fost in Biserica primara, asa
a fost de-a lungul secolelor si asa trebuie sd ramana pana la revenirea

150



personald a lui Hristos. Pana atunci, eu si cu tine suntem chemati ,,sd
implinim ceea ce lipseste suferintelor lui Hristos pentru trupul Lui, care
este Biserica”. Suferintele lui Hristos nu au inceput doar la Cruce. Pe

El I-au durut certurile dintre ucenici, dorintele lor de a fi ,,cel mai mare”
dintre ceilalti, neputinta lor de a intelege si de a-si insusi scara de valori a
cerului. Pe El I-au durut furturile lui Tuda din punga comuna si lepadarea
lui Petru, impreuna cu lepadarile tuturor celorlalti ucenici. Pe El I-au durut
infruntarile cu oamenii religiosi, care, urandu-L pe El, pretindeau, culmea,
ca-L cunosc mai bine pe... Dumnezeu!

Urmasii lui Hristos trec si ei prin suferintele lui Hristos. Oricine a
studiat cat de cat tragediile din Istoria Bisericii sau a petrecut suficient
timp 1n interiorul esafodajului religios al sistemelor omenesti stie ca
saducheii, fariseii si carturarii nu au pierit o data cu cei din primul secol!

Saducheii au fost si sunt ,trepadusii” profesionisti care s-au cocotat
si continud sa se cocoate in functiile cheie. Ei sunt gata oricand sa
,colaboreze” cu puterea seculara numai sa ocupe functiile de frunte. Fara
sa creada neaparat in inviere, preocuparea lor este sa-si traiasca raiul aici si
acum, trecand peste cadavrele altora. Ei nu sunt ,,ungii Domnului”, ci sunt
unsi cu toate alifiile, ,,unsurosii Domnului”, cum bine le spunea Geabou
Pascu.

Fariseii sunt cei ce au obsesia formelor religioase, dar care sunt
total lipsiti de substanta. Ei par cel mai aproape de adevar, dar sunt cel
mai departe de adevarata spiritualitate. Dau zeciuiala din izma si marar,
dar sunt 1n taind plin de dispret fata de ceilalti! Ei zidesc mormintele
,sfintilor” din trecut, ucigandu-le in acelasi timp urmasii, programandu-i
astfel ipocrit, sa fie sfintii generatiilor viitoare.

Carturarii sunt ,,specialistii breslei clericale”, maestri ai slovei care
omoard, straini insa de Duhul care da viata. Carturarii sunt colectionarii de
doctorate si distinctii, despre care un foarte bun si intim cunoscator spunea
ca ,citindu-se la nesfarsit unii pe altii, muta oasele moarte dintr-un cimitir
in altul”. Va dati seama ca nu-i incadrez aici pe pasionatii adevarati dupa
studiul Scripturilor. Toti marii crestini au fost oameni ai studiului, pana si
pescarul Petru! Cine vrea sa se asigure ca nu este un carturar modern sa
faca bine sa se intrebe dacd ar fi depus aceeasi sarguinta daca n-ar fi fost
foaia aceea de hartie numitd diploma la capatul tunelului.

Diotref n-a murit nici el fara urmasi! Fiii lui sunt proprietarii de suflete
care stapanesc peste oameni in virtutea asa numitelor drepturi ,,parohiale”.
N-au disparut nici cei ce predicd Evanghelia din pizma, din duh de cearta,
din slava desarta sau din vinovata dorinta dupa castig.

Iuda, acest uzurpator care a nenorocit unul din cele mai frumoase
nume din Biblie, isi are si el urmasi printre casierii care administreaza
vistieria comuna a comunitatilor crestine.

151



Orice crestin care calca pe urmele Domnului Isus si pe urmele
apostolului Pavel se va lovi si el de astfel de oameni sau, mai bine zis, va
fi lovit fara milad de ei. Asa este normal, asa se cade, asa este inevitabil.
Hristosul cel viu traieste si suferd in fiecare generatie prin intermediul
celor in care traieste.

,De aceea, fiindca nu mai puteam rabda, am socotit mai bine
sa fim lasati singuri in Atena si v-am trimis pe Timotei, fratele
nostru si slujitorul lui Dumnezeu in Evanghelia lui Hristos, ca sa
va intareasca si sa va imbarbateze in credinta voastra, pentru ca
nimeni din voi sa nu se clatine in aceste necazuri, caci stiti singuri
ca la aceasta suntem randuiti” (1 Tes. 3:1-3).

,.Dar, daca suferiti cu rabdare, cand ati facut ce este bine,
lucrul acesta este placut lui Dumnezeu. Si la aceasta ati fost
chemati, fiindca si Hristos a suferit pentru voi si v-a lasat o pilda,
ca sa célcati pe urmele Lui” (1 Petru 2:20-21).

Ce Inseamna sa suferi in lucrare? Oricat ar parea de ciudat, un lucrator
cu Evanghelia poate trece de mai multe ori prin durerile nasterii pentru
aceeasl persoand, in timp ce o femeie trece prin acelasi proces o singura
data!

,»Copilasii mei, pentru care iardsi simt durerile nasterii pana ce
va lua Hristos chip in voi!” (Gal.4:19).

Exista dureri de care trebuie sa fugi si dureri dupa care trebuie sa
alergi. Exista suferinte nedorite si suferinte dorite din toatad inima. Durerile
slyjitorilor cu Evanghelia pentru nasterea oamenilor pentru Hristos sunt
bune, voluntare si recomandabile. Ele fac parte din specificul slujirii lor.
Desi existd si nasteri mai usoare, niciuna dintre ele nu este total lipsita de
durere. Cel care produce nasterea din nou este Dumnezeu, dar El prefera
de reguld sa-i nasca pe altii prin noi:

,»Céci chiar daca ati avea zece mii de invatatori in Hristos,
totusi n-aveti mai multi parinti, pentru ca eu v-am nascut in
Hristos Isus, prin Evanghelie” (1 Corinteni 4:15).

Oricine este ,,In Hristos” are parte si de suferintele Lui! Propovaduirea
lui Pavel este exact opusul pervertitei ,,evanghelii a prosperitatii” pe care o
imbratiseaza unii astazi! Fara lupta nu-i cununa si fara suferinte nu exista
slava!
,»91, dacd suntem copii, suntem si mostenitori: mostenitori ai
lui Dumnezeu si impreuna-mostenitori cu Hristos, daca suferim

cu adevarat impreuna cu El, ca sa fim si proslaviti impreuna cu
EI” (Romani 8:17).

152



larasi, apostolul Pavel ne spune ca trebuie sa ne identificim constient
si angajati cu suferintele Domnului Isus. Nu sunt suferintele noastre, ci ne
imbracam 1in suferintele Lui!

,,Caci, dupa cum avem parte din belsug de suferintele
lui Hristos, tot asa, prin Hristos avem parte din belsug si de
mangaiere” (2 Cor. 1:5).

,,Dar tu fii treaz n toate lucrurile, rabda suferintele, fa lucrul
unui evanghelist si implineste-ti bine slujba” (2 Timotei 4:5).

Pentru cine- citeste cu atentie pe apostolul Pavel, stradaniile ui de a
se alatura lui Hristos in suferinte iese lesne la suprafatd. Uitati-1 ce bucuros
scrie de siguratatea lui Inaintea acuzatorilor, o singuratate asemnatoare cu
a lui Hristos:

,,La intaiul meu raspuns de aparare, nimeni n-a fost cu mine,
ci toti m-au parasit” (2 Timotei 4:16).

Ascutati-1 recomandandu-le celor din Corint centralitatea suferintelor
lui Hristos in marturia crestina:

,,Caci n-am avut de gand sa stiu intre voi altceva decét pe Isus
Hristos si pe El rastignit” (1 Corinteni 2:2).

In veacul modern, slujitorii lui Hristos fug de suferinte. Apostolul
Pavel fugea spre suferinte, le dorea, le astepta, le anticipa si le trdia intens
ca pe o ofranda adusa Celui cu care s-a identificat pentru vesnicie. Dati-mi
voie sa mai pun o datd unul langa altul versetele de la care a pornit acest
studiu:

,»o1 8d-L cunosc pe El si puterea invierii Lui §i partasia
suferintelor Lui §i s ma fac asemenea cu moartea Lui; ca sa
ajung cu orice chip, daca voi putea, la invierea din morti” (Filip.
3:10-11).

,,Ma bucur acum in suferintele mele pentru voi; si in trupul
meu Tmplinesc ce lipseste suferintelor lui Hristos, pentru trupul
Lui, care este Biserica” (Col. 1:24).

Sunt multi care sufera ,,pentru Hristos”, dar foarte putini isi dau seama,
asemenea lui Pavel, ca in ei, Cel care suferd este Hristos insusi! Ma rog ca
aceste putine randuri sa lumineze, macar in parte, chemarea extraordinara
pe care ne-o face Dumnezeu fiecaruia dintre noi. Este o taina care se va
descoperi ,,la vremea ei”:

,... cand va veni in ziua aceea, ca sa fie proslavit in sfintii Sai
si privit cu uimire in toti cei ce vor fi crezut” (2 Tes. 1:10).

153



Prin anul 1976, sub arsita persecutiei comuniste din Romania, doi
pastori americani s-au strecurat prin controalele de la vama si au colindat
putin Bisericile baptiste. Erau amandoi din Michigan. [-am vazut la
Biserica din Mihai Bravu, pastorita de Vasile Talos. Ca s nu faca greutati
pastorului, cei doi au insistat sa li se ingaduie sa nu urce la amvon. Li
s-a dat un microfon si au vorbit de pe platforma dinaintea corului. Cum
erau amandoi in blugi si cu camasi colorate, pareu fermieri care tocmai
venisera de pe camp. Cel dintai a zambit si ne-a spus cateva versete de
salut din partea fratilor din America. Cand i-a venit randul, celalalt a luat
microfonul si cateva zeci de secunde n-a spus absolut nimic. Si-a rotit
doar privirile peste cei prezenti... de la stanga la dreapta... de la dreapta la
stanga... de la stanga la dreapta... Parca filma. Si-a scos apoi batista si a
inceput s planga. Se lasase peste noi toti taina unor lucruri adanci, carora
nu le puteam da de capat... Cand s-a mai linistit, ne-a spus:

,»Vreau sa va tin minte pe fiecare in parte. Vreau sa va retin
culoarea si expresia fetei... Am venit sa-i vedem pe fratii nostri
care sufera, dar am venit sa vedem mult mai mult decat asta...

Va veni o zi cand voi sta in slava inaintea lui Hristos si am sa-1
privesc in ochi si am sd-1 privesc in fata... Atunci, abia atunci,
voi spune: ,,Ochii astia i-am mai vazut parca undeva, stiu privirea
aceasta, obrazul acesta imi este familiar...” Si El imi va raspunde:
»Sigur! M-ai vazut atunci cand sufeream in fratii mei din
Romania.” De fapt, noi am venit aici ca sa-L vedem pe Hristos
suferind in voi... sd-L privim in voi... sd ne obisnuim cu expresia
fetei Lui... In El ne vom recunoaste odati toti in slava.”

A dus iar batista la ochi si a plans. Plangeau toti cei din sala, plangeam
si eu pentru ca se destupase izvorul tainei... si era vremea lacrimilor.

Stapanul lumii acesteia (Ioan 14:30) n-a incheiat nici pace, nici
armistitiu in razboiul pe care-l duce cu Dumenzeu. Ura pe care a
dezlantuit-o mpotriva Fiului lui Dumnezeu cand Acesta a fost pe pamant
este aceeasi pe care o dezlantuie astazi impotriva copiilor lui Dumnezeu.
Infrant la cruce, potrivnicul nostru este turbat ca unul care stie ci mai are
putina vreme si cautd pe cine sa inghita (1 Petru 5:8-10).

154



5. Principii versus Porunci

Conducidtorii scolastici si religiosi ai timpului nu L-au considerat
pe Domnul Isus un teolog veritabil. Din punctul lor de vedere
,Nazarineanului” {i lipsea cu desavirsire ,,sistemul” obisnuit de porunci si
de legi. Aceasta a fost cauza pentru care fariseii si carturarii nu I[-au primit
Linvatatura”: ,,Cum are omul acesta Invatatura, caci n-a invatat niciodata
I” (Ioan 7:15)

In anumite cercuri scolastice de azi si chiar in anumite biserici,
Domnul Isus n-ar fi considerat ,,teolog” din aceleasi motive.

Invataturile expuse de Invatitorul din Nazaret i-au uimit pe carturarii
tuturor veacurilor, tocmai prin faptul ca ele nu s-au pierdut niciodata
in lucruri abstracte. Vorbirea Lui era cu desavirsire practica - legata de
realitatile vietii de fiecare zi, urmarind cu staruinta dezvoltarea unui
caracter sanatos, printr-o largire continua a capacitatii de a-L cunoaste pe
Dumnezeu si de a trdi in partisie cu El Invatitura Lui s-a bazat mereu
pe ,,principii” aplicabile la viata cotidiand, transformind-o pe aceasta in
vietuire la nivelul familiei eterne.

Dumnezeu a hotarit ca omul sa fie pus in migcare de PRINCIPII iar nu
de PORUNCIL.

Ca sa te supui unei porunci nu ti se cere o inteligentd deosebita.
Trebuie sa faci doar ceea ce ti se spune si... pina si catelusul meu este in
stare de o asemenea isprava. El vine cind 1l strig, std cind ii spun..., si asa
mai departe.

Cu totul alta este situatia cind este vorba despre un principiu. Pentru
asa ceva se cere o inteligenta superioara - inteligenta de naturd mentala si
se mai cere o mare doza de curaj moral.

155



Oricit de straniu ar parea, multi oameni prefera sa traiasca minati de
porunci, caci se cere mai putin efort, mai putina gindire si mai ales pentru
ca nu se cere nici un pic de responsabilitate.

Inainte ca pacatul si intre in lume, nu existau porunci, ci toate lucrurile
functionau conform diferitelor PRINCIPII, subordonate la rindul lor unuia
singur: aceluia al slujirii reciproce in dragoste. Dupa rascoala lui Satan,
in economia lumii si-a facut aparitia un alt PRINCIPIU si anume acela al
»EGOISMULUI”. Omul a fost pus fatd in fata cu aceastd noua realitate si
Dumnezeu l-a pus in pozitia de a alege intre cele doua principii, conform
cu preferinta lui libera. Totusi, pentru a-1 ajuta sa aleaga bine, Dumnezeu i
daduse deja omului citeva situatii si realitati care sa-1 Invete cite ceva din
principiile trairii in partasia divina.

V-ati gindit vreodata ca cea dintii zi intreagd pe care a trait-o omul pe
pamint, a fost ziua de odihna? De multe ori noi ne aducem aminte doar
de porunca: ,,Sase zile sa lucrezi..., dar ziua a saptea este ziua de odihna”
(Exod 20:10,11), fard sa tinem seama ca in planul divin, ca intr-o profetica
referire la lucrarea mintuitoare a lui Hristos, omul a fost destinat sa intre
,»intr-o odihna ca cea de Sabat”. Aceasta prima zi pe care a trait-o Adam,

a fost declarata ,,Ziua Domnului” si aceasta realitate trebuia sa-I invete un
PRINCIPIU etern, anume ca Dumnezeu este mai 1nainte de toate lucrurile
si cd Inchinarea catre El este cea dintii responsabilitate a omului.

Un alt gest pe care L-a facut Dumnezeu pentru a-1 invata pe Adam
principiile existentei in partasia divind, a fost acela al interzicerii accesului
la pomul cunoasterii. Aceasta interdictie trebuia sa-1 faca pe om sa
inteleaga ca pozitia pe care i-a acordat-o Dumnezeu in natura creata, este
aceea de slujitor privilegiat, dar nu de proprietar. Ca proprietar, Adam ar
fi avut dreptul sa faca tot ce pofteste, ca slujitor insa exista intotdeauna
anumite restrictii. Chiar si cele zece PORUNCI date de Dumnezeu
evreilor, n-au fost in ele insele decit zece PRINCIPII revelate pentru
calauzirea si prezervarea poporului ales. Totusi, evreii le-au transformat
repede in niste porunci reci si rigide, caci nu erau decit un popor scos
de curind de sub robia egipteana. Psihologia lor de sclavi a denaturat
oferta lui Dumnezeu. Nefiind invatati sa gindeasca liberi, ei au confundat
principiile divine cu legile Egiptului si asa se face ca la venirea Domnului
Isus, mii de ani mai tirziu, iudeii erau carturari in ceea ce priveste ,,slova”
legii, dar complet straini fatd de continutul inimii lui Dumnezeu. Ei au
stiut sd multiplice poruncile legii Incorsetind toate manifestarile vietii
intr-un formalism rigid, dar n-au avut priceperea sa adinceasca Legea si
s patrunda ,,spiritul” ei. in felul acesta evreii n-au implinit cerinta Legii,
ci s-au multumit sa ramina la lucrurile exterioare. Dumnezeu le spusese:
,Cartea aceasta a Legii sd nu se departeze de gura ta; cugeta asupra ei zi si
noapte... “ (Iosua 1:8), in intentia de a-i indemna sa patrunda sensul adinc
al poruncilor, adica PRINCIPIILE divine care au stat la temelia Legii.

156



Cind a venit Domnul Isus, poporul era pierdut in ,,labirintul” datinilor.
Mai marii religiosi ai timpului cultivasera o adevarata ,,jungla teologica
si juridica” pe care poporul de rind n-o mai putea pricepe. In fata acestei
realitati, Invatatorul a cautat incet, incet, si-i scoatd din ,,imperiul

PORUNCII”, invatindu-i mereu cum sa traiasca dupa PRINCIPII

,,Caci va spun ca daca neprihanirea voastra nu va intrece
neprihdnirea carturarilor si a fariseilor, cu nici un chip nu veti
intra in Imparatia cerurilor”. (Matei 5:20)

Lucrarea facuta de Domnul Isus a avut o dubla insemnatate:

a. Ea a subliniat importanta Legii. ,,Sa nu credeti ca am venit sa stric
Legea sau Proorocii... “ (Matei 5:17)

b. Ea a subliniat greseala evreilor. ,, ...am venit nu sa stric, ci sa
implinesc”. (Matei 5:17)
Legea si aceasta Domnul Isus nu putea sa faca, caci El venea in numele
Celui care se descoperise pe Sine prin darea Legii, iar cealalta este sa
aplici gresit Legea si Domnul Isus a venit ca sa-i invete pe oameni ,,spiritul
Legii”: PRINCIPIILE.

De exemplu, El ne-a adus aminte de PORUNCA: ,,Sa nu ucizi !, dar
le-a atras atentia ca PRINCIPIUL acestei porunci este mult mai adinc,
mergind pina la radacina faptei si evaluind gindirea: ,,Dar eu va spun ca
oricine se minie pe fratele sau, va cadea sub pedeapsa judecatii”. (Matei
5:21,22) Exista multe feluri in care putem ,,ucide” pe cineva, chiar
lasindu-I in viata. Vorbirea de rau, dusmania si dispretul sint judecate de
acelasi PRINCIPIU ascuns in PORUNCA impotriva uciderii. Intr-o alta
ocazie, cind a fost rugat si identifice care este cea mai mare PORUNCA,
Domnul Isus le-a raspuns dindu-le douda PRINCIPII pe care se bazeaza
toate PORUNCILE: ,,Sa-L iubesti pe Domnul Dumnezeul tau, cu toata
inima ta, cu tot sufletul tdu si cu tot cugetul tau, ...si sa iubesti pe aproapele
tau ca pe tine Tnsuti.” (Matei 22:37)

Uneori se pare ca si Biserica de astazi cade in aceeasi gresala de a
sublinia importanta PORUNCILOR 1n dauna nsusirii PRINCIPIILOR.
Aceasta se intimpla din cauza ca oamenii ascultd mult mai usor de
PORUNCI decit de PRINCIPII, iar pentru cei ce-i indrumeaza este
mult mai comod sd emita reguli noi, decit sa munceasca cu fiecare,
invatindu-i principii si cladind caractere. lacov defineste religia adevarata
ca pe o aplicare de principii: ,,Religiunea curata si neintinata, Tnaintea
Iui Dumnezeu, Tatal nostru, este sa cercetaim pe orfani si pe vaduve
in necazurile lor, si sd ne pazim neintinati de lume.” (Iacov 1:27) Ca
sa Intelegem si mai bine frumusetea si simplitatea trairii conform
PRINCIPIILOR, este necesar sa ne uitam la relatia care exista intre ele si
PORUNCI, subliniind diferentele care exista intre ele:

157



1. O PORUNCA sau o regula are o aplicare specifici si este impusi cu
ajutorul unei (unor) sanctiuni prevazute. Un PRINCIPIU este independent
de circumstante si imprejurdri si nu poate fi nicaieri impus asupra altora.
Superioritatea PRINCIPIULUI este evidenta prin faptul cé el respecta
libertatea persoanei si trebuie ,,trait”, nu ,,impus” din afara.

2. O PORUNCA sau o regula este limitati la un scop imediat. Un
PRINCIPIU este etern si universal si ne trimete in lumea realitatilor
divine.

3. O PORUNCA sau o reguli este intotdeauna supusa imbunatitirilor,
amendamentelor si chiar eliminarii. Un PRINCIPIU nu poate fi schimbat
niciodata. El se manifesta doar diferit, in situatii diferite, pentru a raspunde
la solicitari diferite.

4. PRINCIPIILE ramin mereu aceleasi, chiar daca situatiile se
schimba. Ca slujitori ai lui Dumnezeu, in lumea creata de El, noi sintem
dotati cu capacitati fizice, mentale si morale. Aceste capacitati trebuiesc
dezvoltate pentru a da nastere unui produs final intangibil, dar real, numit
in cuvinte omenesti ,,caracter”. Acest caracter este singurul lucru pe care 1l
vom lua cu noi c¢ind vom pasi din lumea aceasta in cea viitoare. Trasaturile
caracterului nostru se pot dezvolta numai in exercitarea libertatii noastre de
alegere - o alegere intre aplicarea sau neaplicarea PRINCIPIILOR divine
la situatiile particulare in care ne aflim fiecare. in cazul acestui proces
se cer: o gindire profunda, o decizie morala si o consecventad neabatuta.
Aceste trei deprinderi formeaza baza si climatul de crestere a ,,omului
de caracter”. Dumnezeu ne-a destinat sa fim ,,oameni de caracter” si de
aceea ne-a facut oameni liberi care sd ne putem recunoaste capacitatile
incredintate si sd le dezvoltam spre slava Celui ce ni le-a incredintat. Ne-a
facut personalitati in stare sa-I intoarca lui Dumnezeu ceva din dragostea
cu care El ne iubeste, membri potentiali in familia cereasca, chemati in
viitor sa-si dea partea lor de contributie la fericirea cereasca.

Ca sa-si Tmplineasca acest destin, omul trebuie sa-si recunoasca
originea divind si sa-si asume pozitia pe care Dumnezeu I-a dat-o
prin creatie: ca administrator peste toate lucrurile create. Pozitia de
administrator implica hotariri care trebuiesc luate si actiuni care trebuiesc
intreprinse si de aceea Dumnezeu I-a dat omului PRINCIPII mari si
minunate, pe care trebuie sa le inteleaga, sa si le Insuseasca si in numele
carora trebuie sa actioneze. (Prelucrare dupa: ,,Principles to live by”, de
Mel Rees)

158



6. Virste spirituale in Biserica

Stiind ca fiecare credincios se afla intr-un proces de crestere spirituala,
este foarte important sa identificaim in Biserica virstele spirituale specifice
si caracteristicile lor.

Presbiterii sint chemati sa contribuie la ,,desavirsirea” sfintilor (Efeseni
4:12) si sa-i asiste in procesul de maturizare duhovniceasca, iar pentru
aceasta ei au nevoie sa stie cum sa recunoasca nivelul de crestere spirituala
a fiecdrui credincios in parte.

Nimeni nu se asteapta de la un copil sa facd ceea ce face deobicei un
om 1n puterea virstei. Si nici tinerii nu pot fi confundati cu copiii. Daca asa
stau lucrurile 1n ceea ce priveste virstele biologice, cu atit mai mult trebuie
sd stim sa distingem deosebirile dintre credinciosii aflati la diferite virste
spirituale. Numai asa vom sti ce s asteptam de la fiecare crestin si ce
putem aseza pe umerii fiecaruia din Biserica.

In epistola intiia a lui Ioan intilnim un pasaj in care este evident ci
aceastd preocupare de a identifica virstele spirituale ale credinciosilor a
fost una din responsabilitdtile apostolilor. Studiindu-1 vom putea vedea
cum trebuie s intelegem gradele de responsabilitate ale credinciosilor
aflati la diferite nivele de maturitate spirituala. Pentru o mai buna
intelegere vom adauga acestui pasaj si alte texte din celelalte scrieri ale
apostolilor. Iata pasajul din loan, care pare un fel de abracadabram daca
nu-1 intelegm cca structura unui tabel care trebuie asezat ca atare.

159



,,Va scriu, copilasilor, fiindca pacatele va sunt iertate pentru
Numele Lui. Va scriu, parintilor, fiindca ati cunoscut pe Cel ce
este de la inceput. Va scriu, tinerilor, fiindca ati biruit pe cel rau.
V-am scris, copilasilor, fiindca ati cunoscut pe Tatal. V-am scris,
parintilor, fiindca ati cunoscut pe Cel ce este de la inceput. V-am
scris, tinerilor, fiindca sunteti tari si Cuvantul lui Dumnezeu
ramane in voi si ati biruit pe cel rau” (1 loan 2:12-14).

lata textul asezat in tabel:

CE SUNT ? CE STIU ? CE FAC?
Copilasi Pacatele va sunt iertate Mai ... cad(2:1)
(2:12)
Tineri Cuvantul lui Dumnezeu Sunteti tari si ati biruit pe

ramane in voi (2:14) cel rau (2:13, 14)

Parinti Ati cunoscut pe Cel Se multiplica, nesc,
ce este de la inceput cresc si ingrijesc pe altii

(2:13,14)

Sa le luam pe rand ...

1. Virsta copilariei spirituale incepe odata cu nasterea din nou. Nu cred
ca exista cineva care sa creada ca apostolul loan a scris pentru copilasii de
la cresd sau de la gradinita! Aici nu este vorba de o varsta biologica, ci de
una duhovniceasca! Nivelul de cunostinte proprii acelei virste este foarte
scazut, dar suficient pentru mintuire. Credinciosii - copii sint cei care au
venit In contact cu Evanghelia, au aflat despre jertfa Domnului Isus, despre
iertarea de pacate si si-au Insusit prin credinta lucrarea de infiere facuta de
Dumnezeu, care le-a trimis apoi in inimi arvuna Duhului invatindu-i sa I
se adreseze Creatorului cu: ,,Ava”, adica Tata. (Romani 8:15-17)

Viata acestor credinciosi - copii se caracterizeaza prin entuziasm, lipsa
de echilibru si, uneori, prin... cdderi. Toate acestea nu trebuie sa ne sperie,
ci trebuie sa ne determine sa le acordam acestor crestini o grija deosebita
si sd-1 inconjurdm cu o deosebita atentie. Un studiu biblic sistematic va fi o
bunad metoda de maturizare.

,»1 ca niste prunci nascuti de curind, sa doriti laptele
duhovnicesc si curat, pentru ca prin el sa cresteti, ...daca ati gustat
in adevar ca bun este Domnul.” (1 Petru 2:2,3)

Copilaria spirituald trebuie depasita repede. Daca noud ne este greu sa
suportam ideea ca s-ar putea sa avem un copil - intirziat, cu mult mai greu
ii vine lui Dumnezeu sa ne vada refuzind sa crestem.

160



,Fratilor, nu fiti copii la minte; ci la rautate fiti prunci; iar la
minte fiti oameni mari” (1 Corinteni 14:20).

Apostolul Pavel a avut mult de furca cu acei crestini care refuzau
cresterea iTn Domnul, complacindu-se intr-o legatura periculoasa cu lumea
si cu pacatul:

,,Cit despre mine fratilor, nu v-am putut vorbi ca unor oameni
duhovnicesti, ci a trebuit s va vorbesc ca unor oameni lumesti,
ca unor prunci in Hristos. V-am hranit cu lapte, nu cu bucate tari,
caci nu le puteati suferi; si nici chiar acum nu le puteti suferi !” (1
Corinteni 3:1)

Dezbinarile (1 Corinteni 3:2-4), tulburarile si ereziile sint cauzate de
obicei in Biserica de crestinii imaturi, care s-au inchircit duhovniceste si
nu pot, sau nu vor sa-si depaseasca impasul in care se afla:

,In adevir, voi care de mult trebuia sa fiti invatatori, aveti
iardsi trebuintd de cineva sa va invete cele dintii adevaruri ale
cuvintelor lui Dumnezeu si ati ajuns sa aveti nevoie de lapte,
nu de hrana tare. Si oricine se hraneste numai cu lapte, nu este
obisnuit cu cuvintul despre neprihanire, caci el este un prunc. Dar
hrana tare este pentru oamenii mari, pentru aceia a céror judecata
s-a deprins, prin intrebuintare, sa deosebeasca binele de rau”
(Evrei 5:12-14).

Ce este de facut deci cu acei credinciosi aflati la virsta copilariei
spirituale?

a. Trebuie sd-i recunoastem ca atare si sd cautam sa le intelegem
manifestarile.

b. Trebuie sd-1 ajutdm sa creascd, indemnindu-i, hranindu-i si
...curdtindu-i prin pocainta.

c. Daca intirzie sa creascd, trebuie sa identificam cauzele si apoi sa
incercam Impreuna sa le inlaturam. ,,Si noi, ...sa ddm la o parte orice
piedica si pacatul care ne inconjoara asa de lesne si sa alergam cu staruinta
in alergarea care ne sta inainte.” (Evrei 12:1) (* vezi si anexa despre
cauzele lipsei de crestere spirituala)

2. Virsta adolescentei spirituale este, in expresiile folosite de loan,
virsta la care, printr-o continua acumulare a Cuvintului, credinciosul
devine tare, nu mai cade cu usurinta in ispite, ci-1 biruieste pe cel rau.

Tineretea duhovniceascé incepe in momentul in care intelegem din
Cuvint, cd viata crestind este o luptd continud cu pacatul si cu Diavolul si
ca, departe de a fi sortiti infringerii, noi ,,sintem mai mult decit biruitori
prin Acela care ne-a iubit” (Romani 8:37-39) Un credincios - tindr este un

161



crestin care si-a identificat pozitia si stie de pe ce baze trebuie sa infrunte
viata.

»Multumiri fie aduse lui Dumnezeu, care ne poarta
intotdeauna n carul Lui de biruinta, in Hristos” (2 Corinteni
2:14)

Si la aceasta virsta instrumentul de crestere este Cuvintul lui
Dumnezeu. In lupta pe care o are de dus, tinarul - spiritual este indemnat
sa ia ,,sabia Duhului, care este Cuvintul lui Dumnezeu” (Efeseni 6:17).

Care este portretul unui crestin aflat la virsta adolescentei spirituale?
El este un crestin care a strins Cuvintul lui Dumnezeu in inima lui si asta-1
ajutd sd nu mai pacdtuiasca. (Psalmul 119:11) Un astfel de credincios si-a
rezolvat aproape toate problemele lui personale. Este stabil, bine dezvoltat,
intelept, rezistent si ...stingher. Un tinar este o ,,unitate” in el insusi. Nu
mai trebuie aparat sau dadacit de altii, dar nici n-a ajuns sa se daruiasca
celorlalti. Ti mai raimine de urcat o treapta: Treapta consacrarii. in curind,
cit mai curind, el trebuie sa inceapa sa traiasca pentru altii si, renuntind la
sine, trebuie sd ajunga ,,parinte”. Bisericile de astazi sint pline de copilarie
spirituala. Ici si colo se pot vedea grupuri restrinse de tineri spirituali, dar
numai foarte rar gasim credinciosi ajunsi la coacere, maturizati suficient
pentru a sti care le este chemarea suprema si care le este indatorirea.

3. Virsta maturitatii crestine: Parintii Bisericii.Apostolul Ioan ne spune
despre acesti credinciosi ca ei au depdsit stadiul cunoasterii fragmentare si
au priceput planul pe care il are Dumnezeu cu omenirea in vremea actuala.
Ei L-au cunoscut pe Dumnezeu nu numai ca Tata, ci L-au inteles ca pe Cel
ce este de la inceput. (1 Toan 2:13,14) Ei stiu cd Dumnezeu a hotarit ceva
la inceput si ca va exista un final la care El vrea sa ajungd. Cunosc planul
acestui proces si 1 s-au subordonat de bunavoie si cu bucurie.

Ce stiu ei despre planul lui Dumnezeu cu omenirea?

»Acela pentru care si prin care sint toate lucrurile ...(vrea) sa
duca pe multi fii la slava” (Evrei 2:10).

Dumnezeu a hotarit inca de la inceputul lumii sa-Si facd din urmasii lui
Adam , fii partasi slavei dumnezeiesti”. Caderea lui Adam nu a schimbat
dorinta lui Dumnezeu, ci a facut necesara rascumpararea celor cazuti in
cursa lui Satan, prin Jertfa ispasitoare de la Calvar. Si acum, Dumnezeu
ne doreste sa-I fim fii, partasi slavei. Prin Isus Hristos, El este gata sa ne
inalte la demntatea de fii. (Ioan 1:12; 20:17)

Dumnezeu isi doreste copii ! Iatd ce au inteles din Cuvint acesti
credinciosi ajunsi la maturitate duhovniceasca. Si daca El 1si doreste fii, ei
se consacra din toatad inima sa slujeasca acestui scop, fiind gata sa devina
ceea ce loan numeste: ,,Parinti”.

162



Un périnte duhovnicesc este un crestin care se reproduce in altii, un
credincios prin care Dumnezeu 1i naste pe altii.

Cel mai bun exmplu de parinte duhovnicesc pe care il intilnim in Noul
Tetament, este apostolul Pavel. El s-a daruit pe sine in slujirea Evangheliei,
pentru a-I aduce Iui Dumnezeu copiii acasa.

,,Cu Iudeii, m-am facut ca un Iudeu, ca sa cistig pe Tudei;
cu cei ce sint sub Lege m-am facut ca si cum as fi fost sub Lege
(macar ca nu sint sub Lege), ca sa cistig pe cei ce sint sub Lege;
cu cei ce sint fara Lege, m-am facut ca si cum as fi fost fara Lege
(macar ca nu sint fard o Lege a lui Dumnezeu, ci sint sub legea
lui Hristos), ca sa cistig pe cei ce sint fara Lege. Am fost slab cu
cei slabi, ca sa cistig pe cei slabi. M-am facut tuturor totul, ca,
oricum, sa mintuiesc pe unii din ei. Caci macar ca sint slobod fata
de toti, m-am facut robul tuturor, ca sa cistig pe cei mai multi” (1
Corinteni 9:19,20-22).

Apostolul Pavel s-a daruit pe sine planului lui Dumnezeu. Nici o
imprejurare in viata lui nu I-a Impiedicat sa caute sa-i faca pe oamenii
pierduti copii ai lui Dumnezeu. In fata imparatului Agripa, aflat fiind in
drumul spre Roma, unde avea sa fie judecat, acest Pavel a uitat sa se mai
apere pe sine si a folosit ocazia aceasta unica, nu pentru a se elibera pe
sine, ci pentru a-1 converti pe Agripa. Dindu-si seama de aceasta, imparatul
comenteaza:

,,Curind mai vrei tu sa ma indupleci s ma fac crestin !” (Faptele
Apostolilor 26:28)

Intelegind ca i-a fost descoperita intentia, Pavel nu se scuza, ci-i
cheama pe toti la Dumnezeu zicind:

,.Fie curind, fie tirziu, sa dea Dumnezeu ca nu numai tu, ci toti cei
ce mad asculta astazi, sa fiti asa cum sint eu, afara de lanturile acestea”
(Faptele Apostolilor 26:29).

Nici lanturile si nici Inchisorile nu au reusit sa-1 impiedice pe Pavel sa
caute sa-1 nasca pe altii pentru Domnul.

In temnita din Filipi, el se roaga si cinta si-1 converteste pe Corneliu
impreunad cu toata casa lui. Din Roma, din lanturi, 1i scrie lui Filimon
despre Onisim, fostul sclav fugit de la stapin ,,pe care l-am nascut in
lanturile mele” (Filimon 10)

Dar a fi parinte nu inseamna numai a naste. A fi parinte, inseamna a
creste pe altii, a te sacrifica pe tine, a te darui pentru binele si cresterea
copiilor pe care-i ai. Cineva spunea cd ,,tata sau mama poti deveni intr-o
clipd, dar pentru a fi parinte este nevoie de o viatd intreaga”.

Ca parinte duhovnicesc, Pavel si-a Ingrijit indeaproape copiii in

99 AL

Domnul. Lui Timotei, ,,copilul meu preaiubit” 1i poarta o grija suficient

163



de mare pentru a-i scrie doud scrisori atunci cind nu-1 mai stie pe aproape
ca sa-l Intdreascd (1 Timotei 1:2; 2 Timotei 1:2). Acelasi lucru il face si
pentru Tit, ,,adevaratul meu copil in credinta noastra, a amindorora” (Tit
1:4).

Catre credinciosii din Galatia, aflati in pericol din cauza Invataturilor
mincinoase, scrie:

,-Copilasii mei, pentru care iarasi simt durerile nasterii, pind
ce va lua Hristos chip in voi” (Galateni 4:19).

Cu nici un chip nu vrea sa renunte la crestinii din Corint, chiar si atunci
cind acestia, ca multi alti copii nerecunoscatori, nu vor sd-i mai respecte
autoritatea parinteasca in Domnul:

,»,NU va scriu aceste lucruri ca sa va fac de rusine, ci ca sa va
sfatuiesc ca pe niste copii prea iubiti ai mei. Caci chiar daca ati
avea zece mii de invatatori in Hristos Isus, totusi n-aveti mai
multi parinti; pentru ca eu v-am nascut in Hristos Isus, prin
Evanghelie” (1 Corinteni 4:14,15).

Scrisoarea catre Filimon, este de fapt un discurs 1n apararea lui Onisim
,»pe care l1-am nascut in lanturile mele” (10) si pe care-I trimisese inapoi la
fostul stapin, nu pentru a-1 repune in pozitia de sclav, ci pentru a-1 creste
corect, invatindu-1 etica si echitatea crestina.

Poate cel mai duios pasaj scris despre Pavel ca parinte duhovnicesc,
plin de iubire si de grija, este cel din Faptele Apostolilor 20:17-38, in care
este descrisa cuvintarea lui de rdmas bun, catre presbiterii bisericii din
Efeseni. Pasajul este prea bogat ca sa-1 analizam aici, dar poate constiui o
lecturd emotionantd. Apostolul, ca un bun parinte, si-a crescut convertitii
prin exemplul personal si prin invatatura. Aceasta fusese de altfel si
preocuparea pe care o avusese si in cresterea lui Timotei, pe care I-a tinut
multa vreme linga el in lucrare:

,»Stiti rivna lui Incercatd: cum ca un copil cu tatél lui, a lucrat
ca un rob impreund cu mine pentru inaintarea Evangheliei. Caci
n-am pe nimeni care sd-mi impartdseasca simtirile ca el si sd se
ingrijeasca intr-adevar de starea voastra” (Filipeni 2:20,22).

Toti apostolii au fost din punct de vedere duhovnicesc ,,parinti”
ai Bisericii. In toati prima sa epistola, Ioan ii numeste pe credinciosi,
»copilasi” (2:1,18,28; 3:1,17,18; 4:4; 5:21), iar in cea de-a treia epistola
marturiseste: ,,Caci eu n-am bucurie mai mare decit sa aud despre copiii
mei cd umbla in adevar” (3 loan 4).

Unsprezece crestini maturizati spiritual si ajunsi ,,parinti duhovnicesti”,
au fost trimesi de Domnul Isus sa faca ucenici din toate neamurile, dind
astfel nastere Bisericii. Lucrarea lor a raspindit crestinismul in toata

164



lumea cunoscutd atunci, in doar rastimpul unei singure generatii. Privind
la insuccesele Bisericii de astazi nu putem sa nu remarcam ca in ciuda
mijloacelor pe care le avem acum la dispozitie (presa, radio, televiziune,
avion), ducem cu totii lipsa de un lucru esential multiplicarii numarului
copiilor lui Dumnezeu. Biserica crestina contemporana duce lipsa de
,.parinti duhovnicesti”. Avem programe, emisiuni, edituri si edificii.
Rezultatele sint insd jalnice. ,,Am zamislit, am simtit dureri i, cind

sa nastem, am nascut vint; tara nu este mintuita si locuitorii ei nu sint
nascuti” (Isaia 26:18).

Bisericile sint pline de crestini lumesti, ,,prunci spirituali” si se lasa
calauzite de ,.tineri duhovnicesti”, stapini pe ei Insisi, plini de cunostinte,
dar incapabili de sacrificiu si de daruirea de sine caracteristica ,,parintilor”.
Dumnezeu vrea copii pe care sa-i ducd la slava. Cine-i va naste si-i va
creste? Parintii duhovnicesti. Vrei sa fi si tu unul dintre acestia? Dumnezeu
sa te ajute !

165



166



7. Cauzele lipsei de vitalitate
spirituala

,,Eu am venit ca oile Mele sa aibe viata si s-0 aibe din belsug”.
Ioan 10:10

Viata crestina este o viata de biruinta si de belsug spiritual. Dorinta
Domnului Isus este ca noi toti ,,sd raminem in El si sa aducem multa
roadd” (Ioan 15:4-11). O permanenta insufletire pentru tot ceea ce este
bun ar trebui sa ne stapineasca in toate zilele noastre. (Filipeni 4:8) O
activitate cu sens si cu impliniri personale ne este promisa si in Psalmul 1:
,,El este ca un pom sadit lingd un izvor de ape, care 1si da rodul la vremea
lui si ale carui frunze nu se vestejesc; tot ce incepe duce la bun sfirsit”
(Psalmi 1:3). Bogatia launtrica se rasfringe si in afara noastra producind
o atmosfera de veselie, de optimism si de lauda adresate Numelui lui
Dumnezeu: ,,Vorbiti intree voi cu psalmi, cu cintari de lauda si cu cintari
duhovnicesti si cintati si aduceti din toatd inima lauda Domnului” (Efeseni
5:19).

Adeseori insa, unii crestini trec prin perioade de ,,seceta spirituala”.
Aceste sezoane de ,,uscaciune” vin pe neasteptate si ii cufunda pe cei
credinciosi Intr-o stare de apatie, de indiferenta si uneori, chiar de
impotrivire fatd de Dumnezeul mintuirii lor.

Care sa fie cauza acestor ,,crize spirituale”? Si ce trebuie sa facd un
credincios ajuns intr-o astfel de ,,uscaciune spirituala”? in studiul care
urmeaza va propunem discutarea acestor intrebari si solutionarea lor in
ascultare de Cuvintul Domnului.

167



Crizele spirituale pot fi prilejuri de crestere.

Uneori, Dumnezeu insusi ne lasa s trecem prin astfel de crize pentru
a ne cunoaste pe noi insine si pentru a ne da seama cé ,,nimic bun nu
locuieste 1n noi, adicd in firea noastra paminteasca” (Romani 7:18).

Alteori Dumnezeu produce El insusi aceste crize pentru a ne desprinde
de pacat si pentru a ne apropia si mai mult de El insusi.

Chiar si atunci cind crizele spirituale sint produse de nevegherea sau
de vinovatia noastra, Dumnezeu le poate folosi inspre un bine superior.
Multi credinciosi din istorie au marturisit cuam Dumnezeu a folosit chiar
si caderile lor pentru adincirea pocdintei si pentru asezarea lor in situatii
noi din care sa raspindeasca binecuvintarea. ,,Pe de alta parte stim, ca toate
lucrurile lucreaza impreuna spre binele celor ce iubesc pe Dumnezeu,
si anume spre binele celor ce sint chemati dupa planul Sau”. Aduceti-va
aminte numai de ,,lepadarea lui Petru” despre care Domnul Isus a stiut mai
dinainte, dar pe care nu a cautat s-o previna, ci a folosit-o spre desavirsirea
interioara a apostolului. (Luca 22:31-34)

Atitudinea corecta intr-o situatie de criza spirituala.

Este bine ca atunci cind se abate asupra noastra o stare de ,,usciciune
=9

duhovniceascad”, noi sa stim sd ne refugiem in ,,harul Domnului” si sa
cautam sa facem doud lucruri foarte importante:

a. Mai intii trebuie sa cautdm sa identificam cauzele acestei stari de
cadere. Se spune ca un diagnostic corect aduce mari sanse de vindecare in
medicina. Si in viata duhovniceasca situatia se prezinta la fel. ,,Medicul
bun” va sti sa ne arate unde se ascunde raul, dacd vom sti sd stam de vorba
cu EL intr-o atmosfera de studiu, de post si de rugaciune.

b. Apoi trebuie sd cautam sa inlaturam cit mai repede cauzele
suferintelor noastre sufletesti. in tot acest proces accentul va trebui sa fie
pus nu pe stradaniile noastre, oricit de mari ar fi ele, ci pe puterea si pe
harul lui Dumnezeu, ,,céci de la El vine si vointa si infaptuirea” (Filipeni
2:13). Care sint cauzele comune ale lipsei de vitalitate spirituala? Sa le
luam pe rand.

A. Cauza: Pacatul

Nimic nu ne desparte de Dumnezeu mai repede si mai catastrofal
decit pacatul. ,,Nu, mina Domnului nu este prea scurta ca sa mintuiasca,
nici urechea Lui prea tare ca sa auda, ci nelegiuirile voastre pun un zid de
despartire Intre voi si Dumnezeul vostru; pacatele voastre v- ascun fata Lui
si-L Tmpiedica sa v-asculte”, spune profetul Isaia. (Isaia 59:1,2)

Un pacat poate fi o incdlcare voita a poruncilor lui Dumnezeu (1 Ioan
3:4), o stare de impotrivire tacita fata de intentiile lui Dumnezeu cu viata
noastra (bani, timp liber, servici, domiciliu, etc.), sau o sovdire vinovata in

168



inféptuirea anumitor lucrari pe care Dumnezeu le asteaptd de la noi. (Iacov
4:17)

Douad exemple ne stau imediat Tnainte cind ne gindim la pacatul care-1
desparte pe om de bucuria prezentei lui Dumnezeu. Cel dintii este cazul lui
Iona care a ajuns sa-si doreasca moartea, din cauza ca neascultarea lui 1-a
impins intr-o stare de deruta si de intunecime. (cititi in intregime cartea lui
Iona) Cel de-al doilea este cazul imparatului David, care dupa ce a pacatuit
cu Bat-Seba, a cazut intr-o stare de ,,uscaciune” si de ,,sfirseala launtrica”.
In aceasta situatie, el scrie Psalmul 51:

,,Al mild de mine Dumnezeule, in bunatatea Ta ! Dupa
indurarea Ta cea mare, sterge faradelegile mele !... ““ (Psalmi
51:1-12).

Pacatul savirsit 1l facuse necurat Tnaintea Domnului si-i interzisese
accesul la sursa bucuriei si-a binecuvintarilor: ,,Curateste-ma cu isop si voi
fi curat, Spala-ma si voi fi mai alb decit zapada. Fa-ma sa aud veselie si
bucurie si oasele pe care le-ai zdrobit Tu, se vor bucura”.

Cine traieste 1n pacat este taiat de la sursa de energie a cerului !!

Solutionarea problemei: Pocainta

Slavit sa fie Dumnezeu, pentru ca El ne-a lasat deschisa calea pocaintei
I Cel ce a pacatuit poate si trebuie sa se ,,intoarca” la Dumnezeu, parasind
cu desavirsire pacatul.

Imparatul David, de care am amintit, a trecut el insusi prin aceasti
experientd. Ascultati-1 cum o descrie in Psalmul 32:

,,Cita vreme am tacut, mi se topeau oasele de gemetele mele
necurmate. Caci ziua si noaptea mina Ta apasa asupra mea, mi
se usca vlaga cum se usuca pamintul de seceta verii. Atunci
Ti-am marturisit pacatul meu si nu mi-am ascuns faradelegea.
Am zis: Imi voi marturisi Domnului faradelegile ! Si Tu ai iertat
vina pacatului meu. ... Ferice de cel cu faradelegea iertata si de
cel cu pacatul acoperit ! Neprihanitilor, bucurati-va in Domnul
si veseliti-va ! Scoateti strigate de bucurie, toti cei cu inima fara
prihand.”

Dumnezeu ne disciplineaza din cauza pacatului, prin pedeapsa, dar
si aceasta este spre binele nostru. Pedeapsa trebuie inteleasa ca un semn
al iubirii si-al grijii pe care ne-o poarta Dumnezeu, ca Tata: ,,Fiule, nu
dispretui pedeapsa Domnului si nu-ti pierde inima cindesti mustrat de El.
Caci Domnul pedepseste pe cine-1 iubeste si bate cu nuiaua pe orice fiu pe
care-1 primeste” (Evrei 12:5-11).

Uneori, nu este suficient sa indreptam pacatul prin pocdinta. Mai
este nevoie si sd indreptam paguba facuta. Cine a furat, trebuie sa dea

169



inapoi, cine a jignit trebuie sd-si ceard iertare, etc. Pina nu sint respectate
toate acestea, Dumnezeu ne poate refuza reintrarea in prerogativele vietii
spirituale imbelsugate.

B. Cauza: O viata lipsita de idealuri

Lipsa de idealuri este izvorul lipsei de sens. Nimeni nu trebuie sa se
multumeasca cu ,,a trai pentru... a trdi”. Purtam in noi energii creatoare,
care se vor cheltuite. Uneori se intimpla cu noi asa cum se intimpla si in
afaceri: Dumnezeu renunta sa mai investeasca in persoane ,,nerentabile”.
»Apele statatoare prind miros urit”, spune un proverb din vechime. Un
crestin fara idealuri este un peisaj trist, ca o corabie cu pinzele sfisiate.
Vintul sufla degeaba, caci catargele sint rupte.

Exista astazi, atitia crestini care se Invirtesc pe loc, incurcindu-se unii
in altii. ,,Secerisul este copt”, dar cei chemati stau la umbra, ferindu-se
de arsita zilei. Nu este de mirare ca Dumnezeu, retrage seva de viata din
-mladite” care refuza sa ,,rodeasca”.

Solutia problemei - Stabilirea unor idealuri precise intr-o ordine
stabild de prioritati:

1. Dumnezeu ne-a mintuit ,,pentru faptele bune pregatite mai dinainte
pentru ca noi sa umblam in ele” (Efeseni 2:10). El vrea sa lucreze ,,in
noi” si apoi ,,prin noi”. Ca madulare in trupul lui Hristos, noi sintem
instrumentele lui Dumnezeu in lumea de astazi. Apostolul Pavel le scrie
Filipenilor sa se lase ,,insufletiti” de lucrarile necesare imparatiei, iar pe Tit
il sfatuieste sa spuna apasat ca ,,cei ce au crezut iIn Dumnezeu sa caute sa
fie cei dintii 1n fapte bune” (Tit 3:8).

2. Retrasi Intr-o atmosferd de rugaciune, trebuie sa ne formulam o
strategie crestina a vietii, cu scopuri imediate si cu scopuri de lunga durata.

3. Cunoasterea aptitudinilor personale ne poate fi de mult folos, in
restabilirea unor obiective viitoare. Dumnezeu ne-a dat anumiti ,,talanti”
pe care 1i vrea pusi 1n ,,negot”. Aduceti-va aminte ca Pavel i scria lui
Timotei: ,,Nu fi nepasator de darul care este in tine” (1 Timotei 4:14).

Daca nu stii ce trebuie sa faci, incepe prin a face ceea ce este nevoie.
Du-te la unul dintre pastorii bisericii si intreaba-1 ce este de facut in
adunare. Roagé-1 sd-ti dea o lucrare de care sa fi raspunzator. Vei vedea
»din mers” unde iti este locul si care iti sint abilitatile. Obisnuieste-te sa tii
un jurnal personal si o listd de rugaciune.

C. Cauza: Lipsa de hrana spirituala - Cresterea spirituala se
poate asemana perfect cu cresterea biologica. Un copil care nu maninca
va ajunge un copil rahitic. Tot asa cum hrana materiald ne este necesara in
fiecare zi, nici hrana spirituald nu trebuie sa lipseasca.

Cum sa ne hranim pentru suflet?

170



Hrana spirituala este un dar de la Dumnezeu care se coboara inspre
noi in clipele de meditatie, de partasie si de rugaciune. Domnul Isus
este ,,piinea venita din cer” ca sa aduca lumii viata. (Ioan 6:32-35) Tot
ceea ce ne poate apropia de Domnul Isus este de dorit sa se petreaca in
viata noastrd. Citirea unei carti crestine, ascultarea unei predici bune,
participarea la un servici de rugaciune, postul si slujirea impreuna cu
sfintii, staruintd asupra paginilor Sfintelor Scripturi, sint tot atitea cai de
,.hranire spirituala”.

Solutia problemei - Disciplina vietii de credinta

Medicii de astazi au lansat un proverb: ,,Spune-mi ce maninci, ca
sa- ti spun cine esti”. Noi il preludm si spunem ca sufletul trebuie hranit
sistematic cu ,,hrand aleasa” pentru a fi in forma maxima. ,,Sa doriti
laptele duhovnicesc si curat ca prin el sa cresteti...”, le spunea Petru
credinciosilor, iar autorul epistolei catre evrei isi mustra cititorii pentru
lipsa de hranire adecvata: ,,ati ajuns sa aveti nevoie de lapte , nu de hrana

tare” (1 Petru 2:2; Evrei 5:12).

Lipsa de vitalitate din vietile multor credinciosi dovedeste o lipsa
serioasd in felul in care ei se hranesc duhovniceste. Programatorii de
computere au creat si ei un proverb: ,,Garbage in, garbage out”. Cu
alte cuvinte: ,,Ce pui Induntru, aceea iese apoi afara.” Mintea si inima
noastra functioneaza si ele dupa acelasi principiu. Cine se uitd la lucrurile
pacdtoase ale lumii, cine se hraneste toata ziua mintal si afectiv cu
,placerile de o clipa ale pacatului”, va sfirsi prin a trai lumeste si a-si duce
sufletul intr-o stare de ,,lesin spiritual”.

,,Din dragoste pentru lumea de acum”, Dima l-a parasit pe
apostolul Pavel si, daca nu s-a pociit, si-a ratat vesnicia. (2
Timotei 4:10)

Un crestin adevarat trebuie sa-si disciplineze mintea si placerile.

,,o1 orice gind il facem rob ascultarii de Hristos” (2 Corinteni
10:5).

Marile treziri spirituale au inceput totdeauna cu oameni care s-au intors
la Biblie si la rugdciune. Daca simti cd esti ,,sleit de puteri” si ,,insetat”
dupa o viatd imbelsugatd, ascultd cum cheamd Dumnezeu prin profetul
Isaia:

,»Voi toti cei Insetati veniti la ape, chiar si cel ce n-are bani.
veniti si cumpdrati bucate,, veniti si cumparati vin si lapte, fara
bani si fara plata. De ce cintariti argint pentru un lucru care
nu hraneste? De ce va dati cistigul muncii pentru ceva care nu
saturd? Ascultati-ma dar si veti minca ce este bun si sufletul
vostru se va desfata cu bucate gustoase” (Isaia 55:1,2).

171



D. Cauza: Singuratatea - Poate parea paradoxal, dar in societatea
»supra-aglomerata” de astazi, unii oameni traiesc singuri ,,ca in codru”.
Pentru un crestin, o astfel de stare este inadmisibila. Ea nu se poate
justifica 1n nici un mod, caci Hristos ne-a chemat la o viata de partasie
cu ceilalti. Biserica este o ,,comuniune spirituald”, in care fiecare sin-
tem madulare ,,unii altora”. Totusi, pe unii mindria, pe altii timiditatea
si pe altii chiar pacatul ii face sa se izoleze de ,,trup” si sa incerce sa
supravietuiasca singuri. Asa ceva nu se poate ! Dumnezeu nu poate sa
binecuvinteze o asemenea stare. in cintarea ,,An de an” scrisi de fratele C.
lIoanid sint urmétoarele cuvinte: ,,Spic de spic se tin in vint, cine-i singur
cade frint”. Aduceti-va aminte cit de singur s-a simtit Ilie si cum din cauza
singuratatii si-a depresiunii nervoase a vrut mai bine sa moara decit sa
traiasca. (1 Imparati 19:3,4,10)

Singuridtatea este deseori o metoda prin care Dumnezeu ne incearca,
dar ea nu va fi niciodata un mediu permanent in care Dumnezeu vrea sa
ne creasca. Mi se pare cad Blaga spunea ca: ,,Geniul se formeaza uneori in
biblioteci, dar caracterul omului se formeaza intotdeauna in suvoiul vietii,
printre lovituri si binecuvintari.”

Solutia problemei - Stabilirea unor relatii sanatoase cu ceilalti.

1. Incepe prin a multumi Domnului ci ti-a dat tot ceea ce trebuie pentru
a putea fi de folos celorlalti. Recunoaste investitia facuta de Dumnezeu in
tine si da-ti seama ca nu ti s-a dat degeaba ceea ce ai.

2. Masoara-te cu modestie si da-ti seama ca nu esti nici mai bun si nici
mai rau decit altii. Daca ai fi mai bun, te-ai umple de mindrie, daca ai fi
mai rau, te-ai Ineca in invidie. Esti asa cum este toata lumea, cu puncte
bune si puncte slabe.

3. Priveste 1n jur si identifica pe cei ce au aceleasi scopuri cu tine.
Cauta apoi sa te apropii de ei. Incepe prin a aprecia ceea ce ei sint si ceea
ce fac. Intinde o punte de simpatie pe care vei fi invitat apoi sa te apropii.
Nimeni nu se poate imprieteni cu o ,,biserica”. Incepe prietenia ta cu o
singura persoand. Restul va veni de la sine.

4. Cauta un grup restrins de partasie. Cantitatea nu inseamna
intotdeauna calitate. Multi crestini au gasit mingiiere si imbarbatare
in grupuri restrinse care se intilnesc periodic pentru partasie si studiu.
Deschide si casa ta pentru gazduirea unor astfel de intilniri.

E. Cauza: O Biserica inchisa

Daca am vorbit de singuratatea unor credinciosi, putem adauga la acest
subiect si ceva despre singuratatea unor biserici. In mod normal, adunarea
crestind trebuie sa fie larg deschisa inspre lume si activa din punct de
vedere misionar. Din pacate, astazi multe adunari s-au transformat intr-un

172



fel de ,,cluburi”, sau ,,societati selecte ale sfintilor”. Nu se poate sa fim

in acelasi timp si impotriva scopului cu care ne-a lasat Dumnezeu pe
pamint si in suvoiul binecuvintarilor divine. Dumnezeu nu rasplateste
neascultarea. Duhul Sfint este intristat in biserici Impietrite in forme si fara
simpatie fata de sufletele care pier. Unele biserici sint mult mai preocupate
sa-si adune membrii, decit sa raspindeasca Evanghelia. Dumnezeu a folosit
in unele cazuri prigoana pentru a indrepta aceasta atitudine gresita.

Solutia problemei - Inceperea unei activititi de evanghelizare.
1. Hristos a fost numit ,,prietenul pacatosilor”.

2. El a venit pe pamint sa caute si sa mintuiasca ,,ce era pierdut”.

“ A=

Dupa inaltarea Sa la cer, El nu si-a schimbat planurile. (Ioan 12:32)

4. Nicaieri nu scrie: ,,inchideti-va in biserici si rugati-va ca altii sa
vind la voi”. Dimpotriva este scris: ,,Mergeti in toatd lumea si vestiti
Evanghelia” (Marcu 16:15).

F. Cauza: Lipsa de iertare - Dumnezeu conditioneaza atitudinea
Lui fata de noi, de atitudinea noastra fata de ceilalti. Multi din cei ce se
afla intr-o stare de ,,seceta spirituala”, au ajuns acolo pentru ca au gresit
fata de fratii lor din adunare. Vrind sa le faca altora rau, ei si-au facut rau
lor insisi, caci Dumnezeu, a intors asupra capului lor, atitudinea pe care
el au avut-o fata de ceilalti. in Matei 6:14,15, Domnul Isus spune: ,,Daci
iertati oamenilor greselile lor si Tatal vostru cel ceresc va va ierta greselile
voastre. Dar daca nu iertati oamenilor greselile lor, nici Tatél vostru nu va
va ierta greselile voastre”. Nimeni nu-1 poate tine pe altul in robie fara sa
fie el insusi rob. Acest lucru se vede si mai deslusit din pilda despre robul
nemilostiv din Matei 18:21-35. Cel care n-a vrut sa ierte pe cel ce-i era da-
tor, a ajuns el insusi sa fie dat pe ,,mina chinuitorilor”. Concluzia anuntata
chiar de Domnul Isus este: ,,Tot asa va va face si Tatal Meu cel ceresc,
daca fiecare din voi nu iarta din toatd inima pe fratele sau” (Matei 18:35).

Apostolul lacov adauga la aceasta, urmatoarea instiintare: ,,Caci
judecata va fi fara mila pentru cel ce n-a avut mila; dar mila biruieste
judecata” (Iacov 2:13).

Solutia problemei - O inima gata sa ierte.

Cineva spunea foarte bine ca noi nu trebuie sa dam din iertarea
noastra, caci firea paminteasca este neinduplecata si rea; noi trebuie sa
dam din iertarea primita de la Domnul. De multe ori ajungem sa spunem
ca si Petru: ,,Doamne, de cite ori sd iert pe fratele meu... “ (Matei 18:21),
simtind 1n inima noastra cd am ajuns la capatul puterilor si ca nu mai avem
puterea sa iertim. Intr-un fel este bine ci se intimpla asa, cici ajungem si
ne vedem limitele strimte ale ,,bunatatii firesti”. Pilda robului nemilostiv
ne Invatd insa ca noi trebuie sa dam altora din iertarea care ni s-a daruit

173



noud de catre Dumnezeu. Fiecare din noi este fericit ca a fost iertat de
pacate si cd nu va mai ajunge sa fie judecat odata cu lumea. (1 Corinteni
11:32; Toan 5:24) Aceeasi eliberare trebuie insd sa o aratam si celor care
se fac vinovati fata de noi, altfel Dumnezeu va face sd cada asupra noastra
procesul Lui nemilos de disciplinare: ,,Nu judecati, ca s nu fiti judecati.
Cici cu ce judecata judecati, veti fi judecati; si cu ce masurd masurati, vi
se va masura” (Matei 7:1,2).

Nimic nu este mai folositor decit un cuget curat si o inima pornita
sa acorde iertarea mai dinainte de a i se fi gresit cu ceva. Aceste doua
caracteristici aduc pace in suflet si bucuria neingradita a cerului. Intr-
adevar, Dumnezeu gaseste placere sa ierte. Pentru a ajunge la aceasta
bucurie, a fost gata sa-L trimita in lumea noastra chiar pe Fiul Sau ca sa
moari pe cruce. In chiar acel ceas de mare suferinti, Dumnezeu a simtit
bucuria acordarii iertdrii. Cit de dulci au trebuit sa fie pe buzele Domnului
Isus cuvintele adresate tilharului pocait: ,,Adevarat iti spun ca astazi vei fi
cu mine-n rai” (Luca 23:43). Autorul epistolei catre Evrei ne lamureste si
mai bine acest lucru atunci cind scrie ca: ,,Pentru bucuria care-I era pusa
inainte, a suferit crucea, a dispretuit rusinea... ““ (Evrei 12:2). Iar Isaia,
comentind crucea si rastignirea, spunea: ,,Va vedea rodul muncii sufletului
Lui si se va inviora” (Isaia 53:11).

G. Cauza: Lipsa armoniei familiale.

Dumnezeu nu poate binecuvinta o familie dezordonata sau dezbinata
impotriva ei Insisi. Un text dintr-o poezie romineasca spunea ca: ,,Jubirea
se cere pazita cu sabii de otel, si de ea si de el, la fel.” Multe din clipele
noastre de ,,sardcie duhovniceascad” si de lipsa de vitalitate sint datorate
proastelor relatii din cadrul familiei. Apostolul Petru, cu experienta
unui om casatorit, 1i avertiza pe barbatii din biserica: ,,sa se poarte cu
intelepciune cu nevestele lor, dind cinste femeii, ca unui vas mai slab,
ca unele care vor mosteni impreuna cu voi harul vietii, ca sa nu fie
impiedecate rugdciunile voastre” (1 Petru 3:7). Pavel scrie: ,,Barbatilor,
Tubiti-va nevestele si nu tineti necaz pe ele”. (Coloseni 3:18) Lipsa de
armonie familiald duce la lipsa armoniei cu Dumnezeu. Nicaieri nu se
vede ce sintem noi mai bine decit in universul intim al familiei. Acolo cad
toate mastile si tot acolo se manifestd toata masura caracterului nostru.
Multi ,slujitori” ai celorlalti in societate, sint adevarati ,,despoti” in casele
lor. Multe femei ,,elegante” in societate, sint ,,delasatoare” si ,,fara nici un
pic de farmec” fata de cei din familie. Dumnezeu nu poate fi indiferent
fata de stari ca acestea. El este ,,creatorul” familiei umane si fiecare sintem
raspunzatori Tnaintea Lui de felul in care ne indeplinim indatoririle. Cei
din Vechiul Testament cunosteau foarte bine lucrul acesta. Unii dintre ei
au fost Instiintati sa-si puna in rinduiala casa, céci trebuie sa se infatiseze
inaintea Creatorului. Iata ce scrie in 2 Imparati 20:1: ,,in vremea aceea

174



Ezechia a fost bolnav pe moarte. Proorocul Isaia, fiul lui Amot, a venit
la el si i-a zis: Asa vorbeste Domnul: Rinduieste ce ai de rinduit casei
tale, caci vei muri si nu vei mai trai.” Acelasi text suna putin mai diferit
in cartea lui Isaia: ,,Asa vorbeste Domnul: Pune-ti in rinduiald casa, céci
vei muri si nu vei mai trai” (Isaia 38:1). Aceeasi expresie (si-a pus casa in
rinduiald) o gasim si in cazul lui Ahitofel. (2 Samuel 17:23)

Apostolul Pavel este de parere ca: ,,Daca nu poarta cineva grija de ai
lui si mai ales de cei din casa lui, s-a lepadat de credinta si este mai rau
decit un necredincios” (1 Timotei 5:8)

Ginditi-va un pic numai la expresia folosita de Petru ,,ca sd nu fie
impiedecate rugaciunile voastre” (1 Petru 3:7). Ce poate fi mai trist si mai
sarac decit un om ale carui rugéciuni nu sint ascultate? Rugaciunea este
un fel de respiratie a sufletului si daca ea nu functioneaza asa cum trebuie,
oare de ce ne mai mirdm ca uneori ne pierdem ,,suflul”?

Solutia problemei - Reparatiile necesare si o grija deosebita pentru
familie. Dupa noi insine, primul lucru de care vom da socoteala inaintea
Iui Dumnezeu sint cei din familia noastra. Cine incearca sa fie o binecu-
vintare pentru altii n acelasi timp in care este o ,,pacoste” pentru propria-i
familie, se Inseala singur si nu va ajunge bine.

Trebuie sa citim Incd o data textele din Noul Testament consacrate
familiei si sa cautam s ne ,,punem casa in rinduiald”. Cind ne vom apuca
sd facem aceasta, vom observa ca textele despre viata familiala sint relativ
putine la numar si restrinse ca intindere. De ce oare?

Iata de ce: Familia a fost un subiect pe care Dumnezeu 1-a tratat in
amanuntime incd din Vechiul Testament si intre timp Dumnezeu nu Si-a
schimbat parerea. Chiar unele texte din Noul Testament sint de fapt reluari
ale unor principii enuntate in timpul in care Domnul isi facea cunoscuta
voia Evreilor. (De exemplu: Efeseni 6:2,3)

Astdzi existd o goana dupa carti de educatie familiald. Multi autori au
facut averi frumoase exploatind aceastd sete de cunoastere. Parerea noastra
este cd noi avem o problema nu cu ceea ce nu stim, ci cu ceea ce stim
deja foarte bine, dar zabovim sa punem in practica. Goana dupa carti ,,de
specialitate” este uneori doar ,,0 scuza” a aminarilor vinovate si o incercare
zadarnica de ,,linistire” a constiintei.

Pentru indreptarea situatiei se cere sd trecem prin pocainta si prin
lepadare de sine. Cine se preocupd mai mult de bundstarea celorlalti,
incercind sd fie o binecuvintare pentru fiecare, n-are nevoie nici de carti si
nici de ,,principii”. Dragostea géaseste intotdeauna cdi, lipsa ei se manifesta
intotdeauna prin scuze.

Adeseori se uitd ca Insdsi Domnul Isus a fost membru al unei familii
ca toate familiile. Cind vrea sa invete ceva de la El si in domeniul acesta,

175



va ajunge sd vada grija cu care Mintuitorul Si-a incredintat mama lui loan,
cind stia cd moare si deasemenea grija cu care i-a recuperat pentru credinta
si pentru vesnicie pe ceilalti frati ai Sai (Fapte 1:14; 1 Corinteni 9:5 si mai
ales 1 Corinteni 15:7, unde Pavel ne spune ca Domnul i s-a aratat in mod
deosebit lui Iacov, cel mai virstnic dintre fratii Sai, cel care a devenit mai
apoi un stilp in biserica si care ne-a lasat si o epistold).

176



8. Muzica ,,bisericeasca“

Muzica este partea sonord a sentimentelor. Analizate subiectiv, exista
patru feluri de muzica:

Muzica ce-mi place mie, pe care o fredonez, pe care o ascult
in masina, etc.

Muzica care-mi place cand il laud pe Domnul. S-ar putea ca
tu sd ai alte gusturi, dar eu am o muzica a mea preferata cand stau
in fata Domnului. Nu te poti baga in partasia dintre noi doi.

Muzica pe care imi place s-o folosesc atunci cand vreau sa fiu
o binecuvantare pentru altii. Cu cei de la tara cant muzica de la
tard, cu cei tineri cant o muzica tinereasca, cu cei de la palat cand
muzica solemna, etc.

Muzica care nu-mi place, dar o cant ca sa fac placere cuiva.
Exista o reclama de televiziune in care un mare hocheist este
surprins de coechipieri fredonand la telefon ,,Itsy Bitsy Spider”
pentru fetita lui de acasd care dorea sd-1 asculte Tnainte de culcare.
Sigur, au rés toti de el ... In alte circumstante, nici el n-ar fi cantat
asa ceva. Era de ras ... A cantat-o insd pentru ca ii placea fetitei
lui.

Iata deci ca muzica nu este un subiect chair aga de simplu.

Mi-am mutat de cateva zile biroul la munte printre brazi si zapada.
In cabana noastra a rasunat aseara un recital al lui Luciano Pavarotti
& friends. Ne-am lasat dusi de valurile muzicii sintind cum ni se
incarca bateriile launtrului. Daniela este o sotie foarte sensibila si este

177



“responsabila cu frumosul” in familia noastra. Am ajuns impreuna la o
cocluzie pe care altii o stiau inca de demult:

Muzica nu “se canta”, ci “te canta”, producand in-cantare celor ce te
aud, adica luandu-i si pe ei in lumea vibratiilor tale interioare.

Originea notelor muzicale

O lunga perioada de timp muzica nu a fost scrisa. Se canta din
memorie, cantecele erau transmise din generatie in generatie. Apoi, muzica
s-a transmis de la o generatie la alta prin viu grai, prin cantec §i memorare,
caci nu existau notele muzicale. Era nevoie de un mod de a scrie muzica
astfel cd se facea aga cum era compusd. Metoda prin care omul a
descoperit cum sa scrie muzica se numeste notatie.

Nu putini stiu, Insa ca.... tocmai din China Antica s-au pastrat teorii
muzicale, dar melodii notate exista din timpul dinastiei Tang (618 — 906).

In Europa, notatia muzicala a aparut in secolul IX, atunci cand biserica
crestind a inceput sa aleaga cantecele care sa faca parte dinliturghie.
Se foloseau linii, puncte si mici neume — semne grafice scrise deasupra

.....

cantecului.

Prin anul 900 d.Hr. muzica era mai usor de citit. Neumele erau scrise
la 0 anumita distanta deasupra sau langa linia orizontald (portativ) —
reprezenta nota F pentru a arata cat de sus sau cat de jos trebuie cantata
nota.

Calugarul Guido d’Arezzo a facut portativul cu patru linii pe care sa
fie notatia muzicala — pe linii si intre linii. O metoda de notare care a facut
posibila ghidarea lungimii fiecarei note a fost descoperita intre secolele
XIIT si XIV. Notele aveau forme noi si punctelor le-a fost adaugate
picioare sau liniute in functie de lungimea lor. A aparut si portativul cu
cinci linii, iar neumele au luat forma de romb. Pe la 1600 neumele au
devenit rotunde si a fost posibila notatia muzicala asa cum este pastrata si
astazi.

Istoria muzicii mai spune ca dirijorul unui cor, Guido Aretinus,

a dat nume notelor muzicale pe baza imnului gregorian “Ut queant
laxis” folosind prima silaba a fiecarui rand (eustiu.com) .

Ut queant laxis

Resonare fibris

Mira gestorum

Fanuli tuorum

Salve pelluti

178



Labii reatum
Sancte Joannes

Numele notelor muzicale astfel sunt: ut, re, mi, fa, sol, la. Potrivit
istoricilor care si-au Indreptat atenta catre fascinanta lume a muzicii, nota
si s-a adaugat mai tarziu ca fiind a saptea nota, iar Ut a devenit Do, din
cuvantul Domine.

O interpretare moderna a numelor notelor muzicale arata in felul
urmator:

Do — Dominus — Dumnezeu;

Re — rerum — materie;

Mi — miraculum — miracol;

Fa — familias planetarium — sistem solar;
Sol — solis — Soare;

La — lactea via — Calea Lactee;

Si — siderae — bolta cereasca.

0 scurta incursiune istorica

Care este cea mai lunga cartea a Bibliei? Care carte a Bibliei consta
numai in cintari si imnuri? Raspunsul la ambele intrebari este: cartea
Psalmilor.

Muzica este unul din darurile de mare pret pe care ni le-a facut
Dumnezeu. Ea face sa ne vibreze intreaga fiinta, pina in cele mai tainice
strafunduri. Muzica este poezia inimii, dupa cum si poezia este muzica
ratiunii. Ea ne inlesneste exprimarea unor stari de exceptionala inaltare
sufleteasca, ne pune la dispozitie o cale de comuniune cu Duhul lui
Dumnezeu si ne stringe intr-o comunitate care marsaluieste spre cer
impreuna in cadenta cintarilor comune.

Muzica are in ea o putere care se manifesta asupra inimii, asa cum
a demonstart-o cintarea lui David aplicata ca terapie pentru imparatul
Saul (1 Sam. 16). Una din putinele realitati pe care le stim de pe acum
despre viata vesnica din cer este ca ea se va desfasura pe un fond plin de
“muzica.”

Din primele zile ale bisericii, cintarea psalmilor, a cintarilor de
lauda si a cintarilor duhovnicesti a fost parte integranta in serviciul de
inchinaciune (Efes. 5:19, 1 Cor. 14:26; Col. 3:16; Iacov 5:13). Unele din
scrisorile adresate de apostolul Pavel bisericilor de atunci contin fragmente
din textele unor astfel de cintari (Filip. 2:6-11; 1 Tim. 3:16; Efes. 5:14;
Col. 1:15-20). Este de remarcat ca toate aceste fragmente de cintari sunt
scurte, foarte pline de teologie Christica, veritabile proclamatii ale crezului
bisericii crestine primare.

179



Multi lideri crestini au supranumit departamentul muzical al Bisericii
“ministerul de razboi.” Muzica din cadrul unui serviciu divin spune cel
mai mult si mai bine despre ce fel de oameni se inchina in acea Biserica.
Titusi, luptele fraticide nu sunt o binecuvintare. Cred ca se face prea multa
“muzica” pe aceasta tema. La urma urmei, in Biblie, desi se aminteste in
multe locuri de cintari, nu gasim nici o singura nota muzicala! oare nu este
si acesta un semn ca singura conditie care face muzica acceptabila pentru
inchinaciunea crestina este ca ea sa fie facuta “in duh si in adevar”?

Intr-unul din cele mai timpurii documente extrabiblice care descriu
viata crestinilor, Plinius, un autor roman, ii scrie imparatului Traian despre
crestinii din Roma:

(Ei) “obisnuiesc sa se intilneasca intr-o anumita zi, inainte de ivirea
zorilor, cinta un imn lui Christos, zeul lor, si se leaga printr-un legamint
solemn sa nu savirseasca nici o fapta rea ...”

Primii crestini obisnuiau sa foloseasca drept text al cintarilor portiuni
din textul Bibliei, cautind sa imite astfel celebrele “cintari” din Vechiul
Testament: cintarea Mariei la trecerea Marii Rosii (Exod 15:1-18),
cintarea lui Moise (Deut. 32:1-43) si cintarea Mariei (Luca 1:46-55). Noua
“cintari” de felul acesta, numite si “canticle” sunt folosite si astazi in
inchinaciunea Bisericii Greco Ortodoxe.

In afara de folosirea lor in cadrului serviciului de inchinaciune,
cintarile au fost folosite de crestini si la nunti sau inmormintari. In acest
context, unii episcopi cu autoritate teritoriala au recomandat ca melodiile
cintate la biserica sa inlocuiasca si acasa cintecele instrumentale si lumesti.
Din cauza ca muzica instrumentala era folosita foarte mult in procesiunile
de la templele pagine si la inchinaciunea de la Templul evreiesc, unii
crestini au fost de parere ca muzica crestina din serviciile publice ar
trebui cintata fara instrumente. Ei au spus ca Imuzica instrumentala a fost
caracteristica unui stadiu al copilariei spirituale in care s-au aflat copiii
lui Dumnezeu in vechime (un punct de vedere impartasit mai tirziu si de
reformatorul John Calvin). Unii au mers chiar mai departe, cautind sa
interzica folosirea instrumentelor si in muzica practicata in afara serviciilor
bisericii.

Mult, mai tirziu, intre secolele VII si X, orga a fost acceptata in
serviciul divin de inchinaciune, migrind astfel (impreuna cu folosirea
ceremoniala a luminarilor si a tamiiei) de la ceremoniile curtii imparatesti,
la ceremoniile bisericesti.

Muzica are abilitatea de a patrunde la inima, chiar si atunci cind
predicile “intra pe o ureche si ies pe cealalta.” Unii dintre opozantii
doctrinelor Nou Testamentale au intuit aceasta mai repede decit liderii
bisericii si au inceput sa foloseasca melodiile pentru propagarea crezului
lor. In secolul IV, Arie (Arius) a raspindit o doctrina conform careia Isus

180



Christos nu ar fi fost de fapt co-etern cu Tatal, ci doar una din creaturile
Sale. Scrierile sale au fost condamnate vehement la citeva concilii,

iar invataturile lui au fost interzise in biserici. Lipsit de acces in arena
academica, Arius a gasit o alta cale pentru a ajunge la masele mari de
oameni simpli. El a ales sa-si aseze ideile lui eretice pe melodii foarte
placute. In zilele de inchinaciune si in zilele de sarbatoare, arienii se
intilneau in locurile publice din Constantinopol si cintau pina noaptea
tirziu cintecele lor “antifonale” (o anumita tehnica muzicala) si anti
crestine. Melodiile simple erau invatate foarte usor de ascultatori, fie ca
imbratisau sau nu invataturile ariene.

Unul din episcopii teritoriali, Chrizostom, s-a temut ca fredonarea
melodiilor i-ar putea duce pe oameni, fara sa-si dea seama, spre
imbratisarea ereziei, asa ca a organizat, cu sprijinul imparatesei Eudoxia
(nume tradus prin “credinta cea buna”), procesiuni nocturne in care, la
lumina tortelor si luminarilor, erau purtate pe strazile orasului cruci si
alte simboluri, si se cintau melodii pe teme crestine. Uneori, cind cele
doua grupuri rivale de “cintareti” se intilneau (mai mult sau mai putin
“intimplator”), se lasa cu ciomageala, cu tras de par si chiar cu varsare
de singe. Aceste “batalii ale corurilor” sunt exemple istorice care atesta
formidabila putere pe care o are muzica in influentarea directiei spirituale
pe care o apuca poporul.

In secolul VI, papa Grigore I a implementat in biserica catolica o
reforma muzicala ce avea sa influenteze viata bisericii apusene timp de
nu mai putin de o mie de ani. Sub patronarea lui, a fost deretata drept
muzica “bisericeasca” doar “cintul gregorian”, o interpretare caracterizata
printr-o linie melodica simpla, austera, lipsita de armonie sau polifonie
(mai multe voci). Cintul gregorian nu respecta o anumita masura
muzicala si interzicea folosirea oricarui instrument. Efectul produs asupra
ascultatorilor era unul straniu, mistic, din alta lume. Numai barbatii aveau
voie sa cinte. Era muzica pentru preoti si pentru coruri de calugari, nu
pentru cintari comune in biserica.

Istoria a pastrat pentru Reforma privilegiul reintroducerii cantarii
comune in biserica. John Hus a fost deschizatorul de drum care a alcatuit,
in limba boemiana, cea dintai carte de cantari pentru crestini. Reformatorul
german, Martin Luther, el insusi un muzician, a fost de parere ca muzica
poate deveni un instrument misionar foarte puternic pentru raspandirea
mesajului Evangheliei: ,,Voi indlta din toata inima acest dar pretios pe care
ni l-a dat Dumnezeu in arta muzicald ... Muzica trebuie socotitd secundara
doar Cuvantului lui Dumnezeu. Prin puterea ei, toate simtdmintele umane
sunt rascolite si puse in miscare.”

Luther a scris cel putin 37 de cantece. Cel mai celebru dintre ele,
,,Cetate tare-i Dumnezeul nostru”, este supranumit ,,Imnul de razboi
al Reformei”. Cantecele aparute in miscarea reformata au directionat

181



inchinaciunea spre Christos, nu spre fecioara Maria, cum se intamplase
pana atunci in liturghiile medievale si au inlocuit cantul gregorian
barbatesc din limba latind cu cantari comune cantate in limba tuturor
oamenilor din biserica respectiva. De la Reforma incoace, muzica
bisericeasca a cautat sa urmareasca miscarile muzicale contemporane
si continud sa reprezinte o parte foarte importanta din serviciile de
inchinaciune ale bisericilor.

Charles Wesley a folosit in adunarile sale cateva melodii preluate
din tavernele si sélile de opera ale Londrei. John Calvin a angajat
doi compozitori seculari ai zilei pentru a-si pune teologia pe muzica.
Regina Angliei a fost intr-atat de scandalizata de ,,melodiile vulgare” ale
calvinistilor incat le-a poreclit ,,serenade de Geneva”.

Cantecele considerate astazi ,traditionale au fost la vremea lor
criticate si categorisite drept ,,scandaloase”. Cand partitura melodiei ,,O
noapte preasfintita” a fost raspandita intdia datd, George Weber, dirijor
al Catedralei Mainz, a caracterizat-o drept ,,0 vulgara scamatorie, lipsita
de orice fel de sentiment sau caracter crestin”. Chiar si ,,progresivul”
Charles H. Spurgeon a privit cu scepticism unele melodii noi ale timpului,
melodii pe care le venerdm noi astazi. Probabil ca cel mai greu de crezut
este ca pana si celebra ,,Aleluia” a lui Handel a fost criticata la inceput de
majoritatea crestinilor de atunci si etichetata drept ,,plina de teatralism si
de vulgaritate”. I se imputa mai ales faptul ca nu are suficient mesaj, ci
repetd de mai mult de o sutd de ori cuvantul ,,Aleluia”!

De fapt, intreaga traditie a cantarii comune in adunare, atat de draga
evanghelicilor contemporani, s-a strecurat cu foarte mare dificultate
in serviciile noastre divine. A existat o vreme cand bisericile baptiste
considerau cantatul melodiilor in biserici drept ,,Jumesc”.

,,Meritul” introducerii cantarilor comune in serviciile divine
baptiste 1i este atribuit lui Beniamin Keach, un pastor baptist din
secolul saptesprezece. Profitand de faptul ca tuturor copiilor le place
muzica, Beniamin Keach a inceput sa-i invete sd cante pe texte crestine.
Entuziasmul copiilor a fost Insa repede potolit de temperarea parintilor.
Credinciosii s-au impotrivit spunand: ,,cantatul in biserica este complet
strain inchinaciunii evanghelice”.

Necazul cel mare a inceput insa atunci cand pastorul Keach a incercat
sa faca intreaga biserica din Horsley Down sa cante cantari comune. Prin
anul 1673, singurul lucru pe care-1 obtinuse a fost sa aiba ingaduinta ca
biserica sa cante un ,,imn” dupa serviciul de Cina Domnului (adunarea a
fost ,,induplecata” de suportul biblic aflat in textul din Marcu 14:26). A
trebuit Insa ca pastorul sa faca o pauza si sa ingaduie celor ce se opuneau
cantarii sa paraseasca sala de adunare. Dupa alti sase ani, in 1679, biserica

=

a acceptat sa Ingaduie cate o cantare ,,comuna” la toate serviciile speciale

182



,,-de multumire”. Dupa Inca paisprezece ani, biserica a fost de acord sa
integreze ,,cantarea comuna” in toate serviciile ei divine. Hotararea nu a
fost nici atunci acceptata de toti. Douazeci si doi de membrii din adunarea
lui Beniamin Keach au plecat sa formeze o adunare ,,in care nu se canta”.
Moda cantatului s-a raspandit insa repede la foarte multe alte biserici.
,,Biserica in care nu se cantd” s-a vazut silita sa accepte si ea noua practica
atunci cand, la chemarea unui nou pastor acesta a facut din cantarea
comuna conditia principald a venirii sale. Este clar ca poti uneori intarzia
schimbarea, dar nu o poti opri la nesfarsit.

Se pare ca atunci cand le-a Incurcat limbile celor ce zideau Turnul
Babel, Dumnezeu le-a incurcat si gusturile pentru muzica. Instrainarea lor
s-a datorat nu numai limbajului vorbit, ci si celui cantat! Blestemul acesta
n-a fost incd revocat si-i simtim puterea usturatoare si astazi!

Si totusi, eu cred cd exista o solutie, daca ridicam discutia aceasta de la
nivelul buzelor si al urechilor la nivelul omului ascuns al inimii. Pérerea
mea este ca pe Dumnezeu nu-L preocupd mai mult stilul decéat starea celui

=9

care cantd. O cantare ,,duhovniceasca” este definitia unei trairi launtrice,
nu a unei exprimari exterioare. Dumnezeu ne ,,aude” trairile inimii!

,,Caci Domnul cerceteaza toate inimile si patrunde toate
inchipuirile si toate gandurile.” — (1 Cronici 28:9)

,,Doamne, Tu ma cercetezi de aproape i ma cunosti. Stii cand stau jos
si cand ma scol si de departe imi patrunzi gandul. Stii cdnd umblu si cand
ma culc si cunosti toate caile mele. Caci nu-mi ajunge cuvantul pe limba,
si Tu, Doamne, il si cunosti in totul.” (Psalmului 139:1-3)

Existd o muzica a inimii $i 0 muzica a buzelor. Fara cea dintai, cea de a
doua nu are nici o valoare!

,Domnul zice: ,,Cand se apropie de Mine poporul acesta, Ma
cinsteste cu gura si cu buzele, dar inima lui este departe de Mine
si frica pe care o are de Mine nu este decat o invatatura de datina
omeneasca” (Isaia 29:13).

Cred ca cel mai important este sa stim ca Dumnezeu n-are timpan ca sa
asculte vibratiile aerului produse de muzici. Pe El 1l intereseaza mult mai
mult vibratiile inimii. in inchinare, Dumnezeu nu are preferinti de locatii,
dar cauta oameni care sa I se inchine in duh si in adevar”. Cred ca asta
este valabil si in domeniul muzicii. De fapt, am vaga banuiala ca n lumea
lui Dumnezeu se aud cantari care nu neaparat sunt rezultatul vibratiilor
corzilor vocale, ci rezultatul vibratiilor corzilor inimii.

,.Cerurile spun slava lui Dumnezeu, si intinderea lor vesteste
lucrarea mainilor Lui. O zi istoriseste alteia acest lucru, o noapte
da de stire alteia despre el. Si aceasta, fara vorbe, fara cuvinte, al

183



caror sunet sa fie auzit, dar rasunetul lor strabate tot pamantul si
glasul lor merge pana la marginile lumii” (PS.19:1-3).

,,Dumnezeu este Duh si cine I se inchind Lui trebuie s se inchine in
duh si adevar”. Aceasta este singura reglementare, iar eu cred ca aceasta
precizare este cu mult mai mult decat precizarea uneui anumit stil muzical
de pe pamant. Inclin si cred ci ea este o aluzie la o realitate eterna traitd de
TOATE fiintele care existad in lumea desavarsita lui Dumnezeu.

Am privit spre ea printr-o fereastra pe care am gasit-o in ,,portalul”
deschis la venirea ingerilor deasupra campului din Betleem:

,»51 deodata, impreund cu ingerul s-a unit o mulfime de oaste
cereascd, laudand pe Dumnezeu si zicand: ,,Slava lui Dumnezeu
in locurile preainalte si pace pe pamant intre oamenii placuti Lui”
(Luca 2:13-14).

Am privit spre ea prin ,,portalul” deschis pentru Isaia in templul de la
Terusalim (Isaia 6:3) si pentru noi toti in textele Apocalipsei. In aceastd
carte care leaga pamantul cu cerul, comentatorii au identificat intre 12
si 27 de cantdri, amintite direct sau indirect. Fiintele angelice nu au
corporalitate, ca noi. Exprimarea lor nu se produce prin vibratiile unor
corzi vocale. Trebuie sd acceptam ca muzica cereasca este o inchinare la
nivelul inalt (ascuns deocamdata pentru cei ce nu sunt duhovnicesti) al
duhului. Da, sunt convins ca oamenii firesti nu pot si nu vor putea vreodata
sa-I cante pe placul Domnului! Dovada ne este data clar tot in cartea
Apocalipsei:

,,Cantau o cantare noud inaintea scaunului de domnie, inaintea
celor patru fapturi vii si inaintea batranilor. Si nimeni nu putea sa
invete cantarea, afard de cei o suta patruzeci si patru de mii, care
fusesera rascumparati de pe pamant” (Apocalipsa 14:3, vezi tot
pasajul de la v.1-5).

Ce-i de facut?

in ,,cacofonia” muzicala de astizi, multi se intreaba: Ce fel de muzica
trebuie Ingaduita in biserica? Exista o muzica ,,crestina”? in ce limite
putem folosi muzica vremii?

In multe biserici se spune: ,, Trebuie s ne Intoarcem la ,,radacinile
noastre, la muzica din vechime, la cartea de cantari”. Sunt curios la
ce fel de muzica ,,din vechime” se gandesc astfel de frati? Trebuie sa
ne intoarcem la ,,cantul gregorian”? Nu cumva trebuie sa revenim la
radacinile muzicii evreiesti? Majoritatea nu se gandesc sa se intoarca la
aceste ,,radacini”, ci s-ar multumi sa revina la muzica de acum cincizeci
sau o suta de ani. Unii cred ca acele ,,cantari duhovnicesti” mentionate
in Coloseni 3:16 sunt genul de ,,imnuri” cantate in ultima suta de ani in
biserici. Adevarul este insa ca nimeni nu stie ce fel de ,,cantari” existau

184



in biserica primard. Stim insa ca acei crestini trebuie sa fi cantat o muzica
adaptata instrumentelor si culturii din acea vreme. Cum pe atunci nu
existau inca piane si nici orgd, muzica cantata in biserica primelor secole
n-a fost in nici un fel asemanatoare cu muzica bisericeasca de azi.

In cartea Psalmilor citim despre servicii de inchinare si de lauda in
care erau intrebuintate tobe, chimvale, trambite, tamburine, alaute si
instrumente cu coarde. Mie mi se pare ca muzica lor trebuie sa fi semanat
cu muzica ,,contemporana”, de care se plang unii astazi!

Este indeobste cunoscut ca, in dorinta de a traduce Biblia latina in
germana vorbita de popor, Martin Luther a colindat pietele si a cules
cuvintele cele mai simple din vorbirea cotidiana. Nu la fel de cunoscut
insa este faptul ca acelasi Luther a cautat sa ,,rdscumpere” piese muzicale
de mare circulatie, atasand texte crestine unor melodii foarte ,,populare”
(unele cantate chiar ,,la o halba de bere”).

Desi nu se pot da ,,decrete” papale ca in Evul Mediu, liderii bisericilor
de astazi ar trebui sa selecteze din muzica asa zis contemporand exact acea
muzica ce poate fi imaginata ca ar fi putut fi cantatd impreuna cu Domnul
Isus si cu apostolii, daca ar fi astazi printre noi.

Muzica este de multe feluri. Exista o muzica adresata pornirilor
-animalice” din noi si o altd muzica menita sa ne ,,inalte” spre
dimensiunile divinititii. intre aceste extreme se afla muzica potrivita sa
ne exprime trairile noastre din viata de fiecare zi: dragostea, entuziasmul,
angoasa, durerea, bucuria biruintei si agonia esecului.

Parerea mea este cd In masura in care toate acestea exprima si trairile
unui caracter crestin, muzica poate fi calificatd drept ,,buna”, drept
»crestind”. Unele din subtitlurile psalmilor ne fac sa credem ca anumite
melodii din lirica laicd de atunci au fost folosite chiar si in psalmodierea
de la Templu (Psalmul 56: ,,Se canta ca ,,Porumbel din stejarii departati”;
Psalmul 69: ,,De cantat ca si ,,Crinii”’; Psalmul 80: ,,De cantat ca si ,,Crinii
marturiei”).

Felul 1n care canta o biserica spune foarte mult despre starea ei
spirituala. Nu neaparat ,,genul de muzica” practicat este definitoriu, ci
starea inimii celor care cintd”, atitudinea si angajamentul lor in cantare.
La o cercetare atenta, singura ,,inchinare” acceptata in Noul Testament are
definitia urmatoare: ,,in Duh si In adevar”. Asta nu selecteaza ,,genul” de
muzicd, ci ,,genul de inchinatori” placuti lui Dumnezeu. Cat de intristat
trebuie sd fie Duhul Sfant cand aude in adunari anunturi de genul: ,,Sa ne
ridicam si sd cantam o cantare ca s ne mai dezmortim putin...”

Unul din pastorii baptisti pe care-i respect mult a rezolvat problema
muzicii din biserica lui printr-un sondaj de opinie. El i-a rugat pe
membrii bisericii sa scrie pe un buletin de vot ce fel de muzica ascultau
in majoritatea timpului, la lucru, In masina, acasa, etc. [-a rugat sa nu se

185



limiteze doar la ,,casetele inregistrate cu muzica bisericeasca”. Genul de
muzica ales de majoritatea membrilor bisericii ,,in timpul liber” a fost
decretat ,,acceptabil” pentru genul de muzica practicat in biserica. Pare o
masurd ,,radicalda”, dar eu cred ca aceasta este o cale foarte inteleapta de
identificare a muzicii ,,potrivite” pentru o anumita biserica.

Cand a fost vorba de misiunea lor in Vietnam, pastorul amintit
mai sus a dus Intr-o tabara de creatie de la munte zece poeti si zece
compozitori vietnamezi, cerandu-le sa scoatd cel putin o sutd de cantari
noi. Stia dinainte ca doar noua sau zece vor deveni cantari tocmai bune de
folosit 1n bisericile de acolo, dar a spus ca s-a meritat toata cheltuiala cu
celelalte: ,,Voi n-aveti nevoie sa traduceti cantari ,,americane” ca sa vestiti
Evanghelia compatriotilor vostri. Trebuie sa le vorbiti pe limba lor si
trebuie sa le cantati in specificul muzical al tarii voastre”.

Aici unde traiesc eu, in aceasta uriasd rascruce a lumii numita Los
Angeles, se vorbesc peste 110 limbi si dialecte. Fiecare grup etnic vorbeste
altfel si canta altfel. Poti vedea ceva din frumusetea acestei diversitati daca
vii la la Bethel, in cea de a doua vineri din luna Decembrie cand avem
,,Christmasfest” (o mostenire de pe vremea cand Bethel era o biserica
germani). Intotdeauna invitam oameni din biserici etnice diferite. Anul
acesta au cantat rusii, filipinezii, chinezii, americanii si, bineinteles,
romanii. Au lipsit indienii si mexicanii cu care ne-am obisnuit 1n anii din
urma. Un american mi-a facut o observatie interesantd: ,,Muzica populara
romaneasca este de un individualism caracteristic. Desi sunt mai multe
instrumente, fiecare in parte se inghesuie sa cante aceeasi melodie. Nimeni
nu face vocea a doua, ca sa nu mai pomenim de armonia unei muzici pe
patru voci, cum este coralul german.*

Ce ziceti? Are dreptate omul acesta? Este romanul cu adevarat
individualist, incapabil sa creeze armonie cu cei din jur? Este adevarat
ca traim intr-o cacofonie 1n care fiecare isi cantd melodia lui, preferand
mereu sa fie vioara intaia? Fara indoialad Insd, muzica este parte a unei
culturi locale. De departe, daca privesti pe Internet imagini din bisericile
romane din Bucovina si Moldova, mai ales pe cele penticostale, portul si
manierismele celor din adunari seamand ca doua picaturi de apa cu cele
din Ucraina si Rusia. Opriti sonorul si nu veti putea spune in care din

aceste regiuni, altfel distincte, va aflati.

Avand in vedere diversitatea aceasta de buchet multicolor mai putem
spune ca doar o anumitd muzica este ,,duhovniceasca”? Eu cred ca nu si
ii dau dreptate din toatd inima lui Marius Cruceru care a zis: ,,Nu exista
muzicd crestina (per se); existd muzica cantata de crestini”.

Sunt convins ca, Tnaintea lui Dumnezeu, calitatea Inchinarii nu este
data de caracterul muzicii, ci de caracterul celui ce o cdntd. Un om firesc
va avea Intotdeauna o inchinare fireasca, indiferent de stilul de muzica

186



abordat, iar cantarea unui om duhovnicesc va fi primita inaintea lui
Dumnezeu intotdeauna dupa nivelul duhovniciei lui. Existd multe diavolite
printre mironositele care canta in strana!

Orice muzica, orice stil de muzica poate deveni idolatru. Un mare
evanghelist american le-a spus celor din adunarea lui de negrii: ,,Ma tem
cd voi aveti mai mult crestinism in maini si picioare, decat aveti in inima”.
Putem ajunge sa ne bucuram de muzica mai mult decat de Dumnezeul
caruia 1i cantam. Biblia ne spune despre decadenta din mijlocul belsugului:

,»Alureaza in sunetul alautei, se cred iscusiti, ca David, in
instrumentele de muzica” (Amos 6:5).

Muzica din biserica n-are voie sa decada la nivelul incantatiilor
pagane. Ea trebuie sa fie cenzurata si controlata de trairile mintii. Aceasta
este corectia pe care a adus-o apostolul Pavel bisericii din Corint:

,,Ce este de facut atunci? Ma voi ruga cu duhul, dar ma voi
ruga si cu mintea; voi canta cu duhul, dar voi canta si cu mintea.
Altminteri, daca aduci multumiri cu duhul, cum va raspunde
»2Amin” la multumirile pe care le aduci tu, cel lipsit de daruri,
cand el nu stie ce spui? ” (1 Cor. 14:15-16).

Traind in Los Angeles, America, am ocazia sa fiu uimit de diversitatea
de genuri muzicale folosite in bisericile etnice. Este ca si cum biserici
din toatad lumea si-ar fi trimis reprezentantii la un urias festival muzical
crestin. Bineinteles ca cea mai predominanta este, pentru fiecare grup
etnic, muzica ,,populard” specificd: mexicand, indiana, evreiasca, ruseasca,
vietnameza, coreeand, etc. Exista si melodii comune tuturor bisericilor.
Factorul unificator 1l constituie muzica specifica tarilor care ne-au transmis
miscarea ,,Reformei’”: muzica corala germana, engleza, americana,
norvegiana. Se intilneste inca si melodii de liturghie catolica si ortodoxa,
dar au aparut si genuri noi (gospel, soul, pop, folk crestin, muzica specifica
negrilor etc).

Putem folosi muzica necrestina animalica ,,la moda”, ca mijloc de
evanghelizare si de stabilire a unei comunicari cu ,,generatiile pierdute” de
astazi? Raspunsul ar trebui sa fie un categoric ,,NU”. Coardele sufletului
nostru sint asemanatoare unei claviaturi de pian. Pot cinta la ea si
Dumnezeu si ... diavolul! Este datoria noastrd sa hotarim cui ii dam voie
sd ne atinga ... ,,clapele”.

187



188



9. Constitutii si structuri Bisericesti

(Acest subcapitol face parte din cartea ,, /dentitate crestina in Istorie” -
Daniel Branzai)

Desi fondata de Domnul Isus Hristos ca un organism spiritual viu, din
punct de vedere uman, Biserica este si 0 ,,organizatie”, iar organizatiile,
pentru a functiona bine, au nevoie de un sistem de reguli si de o anumita
structura acceptata de buna voie de toti membrii lor. Fiecare colectivitate
umana functioneaza sub reglementarea unui set de prevederi sau
randuieli”, scrise sau nescrise. Cu cat este mai mare colectivitatea umana
si cu cat telul ei este mai complex, cu atat sistemul de reguli si structura
devin mai necesare si mai importante. Sistemul de ,,reguli” sau ,,randuieli
care guverneaza existenta si activitatea unei organizatii se numeste
,,Constitutie.”

2

Cand vorbim despre Biserica trebuie sa ne amintim ca, in contextul
armoniei si preciziei matematice despre care marturiseste alcatuirea
universului, Biblia ne descopere un ,,Dumnezeu al ordinii”:

,,Caci Dumnezeu nu este un Dumnezeu al neoranduirii, ci al
pacii, ca in toate Bisericile sfintilor” (1 Cor. 14:33).

,,Caci macar ca sunt departe cu trupul, ... privesc cu bucurie la
buna randuiala care domneste intre voi ...” (Col.2:5).

Este normal ca Biserica sa aiba si sa pastreze niste ,,reguli” sau
,randuieli” care sa-i guverneze viata si activitatea:

189



,Dreptarul invataturilor sanatoase, pe care l-ai auzit de la
mine, tine-1 cu credinta si dragostea care este in Hristos Isus” (2
Tim. 1:13; 3:14; Tit 1:9).

,Te-am lasat in Creta ca sa pui in randuiala ce mai ramane de
randuit” (Tit 1:5).

Din acest punct de vedere, epistolele pastorale sunt primele, si probabil
si cele mai autoritative surse de invatatura pentru lucratorii Bisericilor:

,Iti scriu aceste lucruri cu nadejdea ca voi veni in curand
la tine. Dar daca voi zabovi, sa sti cum sa te porti in casa lui
Dumnezeu, care este stalpul si temelia adevarului” (1 Tim. 3:14-
15).

Ce cuprinde o Constitutie a Bisericii? De obicei, Constitutia Bisericii
se compune din doua sectiuni distincte:

a. Marturisirea de credinta, care afiseaza crezul ei doctrinar in lumina
Scripturilor. In articolele Marturisirii de credinta se clarifica pentru
membrii Bisericii si pentru societatea contemporana: cine si ce este
Biserica, ce crede Biserica si ce vrea sa faca Biserica.

Articolele de credinta identifica Biserica drept un grup distinct de
persoane care se unesc in jurul unor convingeri pentru indeplinirea unor
anumite actiuni caracteristice.

Marturisirea de credinta calauzeste Biserica in studiul si in
interpretarea Scripturilor, face public un rezumat al esentei credintei
crestine, inlesneste Bisericii pastrarea unei invataturi sanatoase si pune
la dispozitia membrilor ei un instrument care sa-i ajute in lucrarea de
proclamare a Evangheliei.

b. Statutul de functionare (Indreptarul de practica), care-i
reglementeaza functionarea membrilor in interactiunea din interiorul
bisericii si in activitatile de marturie din societatea inconjuratoare.

Acest indreptar de practica aduna si interpreteaza pasaje biblice care se
refera la forma de guvernamant a Bisericii. Majoritatea organizatiilor au
un set de reguli si structuri care le guverneaza activitatea.

Indreptarul de practica poate fi comparat cu un astfel de Manual sau
Statut de functionare. El este standardul dupa care Biserica ia decizii si
conform caruia isi desfasoara activitatile.

Cite tipuri de Constitutii bisericesti exista?

Desi exista o varietate aparent nesfarsita de crezuri si de practici in
mult prea divizata familie a gruparilor crestine, majoritatea lor se pot aseza
in trei categorii de baza: episcopaliene, presbiteriene si congregationale.

190



Constitutiile Episcopaliene - Numele acestui fel de guvernamant
eclesiastic deriva de la cuvantul grecesc: “episkopos”, care inseamna
literal “supraveghetor”, “santinela”, “cel chemat in slujba ca sa pazeasca.”
Daca in structura congregationala autoritatea este investita in “adunarea
generala” a Bisericii, in structurile episcopaliene autoritatea rezida in epis-
copul cu cel mai inalt grad si este delegata, in jos spre membrii Bisericii,

prin intermediul clericilor de diferite ranguri.

Un element fundamental al Constitutiilor episcopaliene este doctrina
asa-numitei “succesiuni apostolice.” Exprimata foarte simplu, aceasta
dogma exprima credinta ca cei ordinati in functiile preotesti (clericii) fac
parte dintr-o linie de autoritate care purcede direct de la Isus Hristos.
Puritatea invataturilor si autoritatea savarsirii sacramentelor este
rezervata in intregime acelora care fac parte dintr-un lant de slujitori
bisericiesti ordinati printr-un proces de “punerea mainilor” initiat in
vremea apostolica. Hristos insusi i-a instalat in slujire pe apostoli, iar
acestia au transmis mai departe “autoritatea” administrarii invataturii si
practicii sacramentelor prin instalarea generatiilor succesive de “episcopi.”
Slujitorii Bisericii de azi guverneaza asupra Bisericii in virtutea autoritatii
pe care au primit-o “prin ordinare cu punerea mainilor” de la Domnul Isus
insusi. Ei si numai ei au dreptul sa talmaceasca Scriptura si sa indrume
turma Domnului in invatatura si practica.

Constitutia episcopaliana a dat nastere, cum era si firesc, la tot felul
de ranguri preotesti asezate in ierarhii piramidale. In unele cazuri, un
episcop este singurul rang superior, si el este chemat sa vegheze asupra
activitatii tuturor preotilor din Biserici. Aria pe care isi exercita autoritatea
un astfel de episcop se numeste “dioceza” sau “episcopie.” In alte cazuri,
cum este acela al Bisericii Catolice de exemplu, in structura ierarhica
exista o sumedenie de ranguri intermediare, numite episcopi, arhiepiscopi,
cardinali si papa.

In Biserica Ortodoxa intalnim aceleasi trepte ierarhice piramidale:
preot-parohie, mitropolit-mitropolie, patriarh-patriarhie, popa-protopop,
etc. Puterea este proportionala cu inaltimea rangului ierarhic, iar
activitatile sunt si ele repartizate pe functii si functionalitati specifice. De
exemplu, preotii trebuiesc ordinati de episcopi. Aceasta intretine un climat
de supunere si autoritate intre diferitele ranguri ierarhice, garantand in
acelasi timp si un anumit grad de uniformitate in practica Bisericilor. Cu
toate ca exista si o anumita doza de libertate locala, continutul liturghiilor,
doctrinele si practicile Bisericilor cu Constitutii episcopaliene se deosebesc
foarte putin intre ele in cadrul aceleiasi denominatii.

Constitutiile episcopaliene pun un mare accent pe “unitatea Bisericii”,
iar ,,succesiunea apostolica” si uniformitatea doctrinara a scrierilor
bisericesti sunt privite ca dovezi concrete ale acestei unitati istorice. In

191



sistemul episcopalian, Biserica locala nu este independenta, ci considerata
ca parte integranta a unui intreg nevazut: trupul lui Hristos.

Majoritatea crestinilor din lume fac parte din Biserici cu Constitutii
episcopaliene. In categoria Bisericilor cu Constitutii episcopaliene putem
enumera: Biserica Catolica, Biserica Ortodoxa si Biserica Angliei (cu
toate subdiviziunile ei din tarile care au facut parte din Imperiul britanic:
Biserica Episcopaliana din America, etc.). Bisericile Wesleiana, Metodista
si Anglicana se indeparteaza intr-o oarecare masura de Constitutiile
episcopaliene, prin faptul ca dat o mai mare doza de autoritate “laicilor”
din adunare. Faptul ca recunosc totusi oficiul de episcop, le califica insa
pentru a face parte din categoria Bisericilor cu un tipar episcopalian.

Constitutiile presbiteriene - Numele ,,presbiterian” deriva mai de
graba de la o anumita invatatura, decat de la un anumit oficiu. Bisericile
presbiteriene isi trag numele de la cuvantul grecesc ,,Presbuteros”, care
inseamna ,,.batran”, ,,matur”, “om cu experienta vietii.” in istoria lui Israel,
,.batranii“ semintiilor sau ai cetatii au jucat intotdeauna un rol foarte im-
portant. In structura presbiteriana, acest termen se aplica atat celor special-
izati in propovaduirea Cuvantului, cat si celor care ,,carmuiesc” activitatea
Bisericii. Fiecare Biserica ,,presbiteriana” este guvernata de o pluralitate
de lideri, numiti presbiteri. Ei sunt alesi din sanul mebrilor adunarii locale
si pusi sa conduca adunarea pe o anumita perioada de timp. Cu un profund
cartacter democratic, structura presbiteriana sta la baza tuturor institutiilor
social-politice din Statele Unite ale Americii.

Presbiterienii recunosc ca Biblia nu ne prezinta nicaieri un “tipar
unic” sau un plan pentru guvernarea Bisericii locale. Cu toate acestea,
ei (impreuna cu Bisericile congregationale) s-au ghidat intotdeauna in
alegerea structurilor dupa informatiile si principiile continute in textul
Noului Testament. Manualul lor, numit si ,,Cartea randuielilor” (Book of
Order), spune: ,,In inchinaciune si in slujirea lui Dumnezeu, problemele
trebuiesc rezolvate dupa invatatura Cuvantului, aplicata cu intelepciune
sub calauzirea directa a Duhului Sfant.”

In conformitatea cu acest principiu, este evident din textul Bibliei
ca exista in Biserica pozitia de slujitor duhovnicesc al adunarii (numit
uneori ,,pastor”, alteori ,,episcop” sau ,,presbiter”), si pozitia de slujitor
in domeniul lucrurilor materiale (numit ,,diacon”). Pasajul din Faptele
Apostolilor 6:1-6 ne descrie circumstanta in care Biserica a hotarat
infiintarea slujbei de diacon pentru rezolvarea unei situatii de criza aparuta
in Biserica din Ierusalim. Este foarte clar ca aceasta slujire are un caracter
administrativ, in contrast cu activitatea apostolilor, care avea un caracter
preponderent spiritual.

Pozitia de presbiter este documentata si de alte texte din Scriptura.
Apostolul Pavel da chiar o lista cu caracteristicile personale ale

192



candidatiilor la cele doua oficii de lucratori ai Bisericii (1 Tim. 3:17 si
5:17:22). Epistola scrisa de Iacov ii indeamna pe cei bolnavi din Biserica
sa-i cheme pe presbiteri ca sa se roage pentru ei (Iacov 5:14). Pasajul din 1
Petru 5:1-10 este un fel de testament spiritual pe care-1 lasa marele apostol
“presbiterilor” din cateva Biserici ale Asiei Mici. Un alt pasaj din Faptele
Apostolilor (14:23) ne spune ca apostolul Pavel si Barnaba ,,au randuit
presbiteri ( o pluralitate deci - n.a.) in fiecare Biserica si, dupa ce s-au
rugat si au postit, i-au incredintat in mana Domnului, in care crezusera” .

Faptul ca slujitorii bisericii nu sunt numiti ,,preoti”, ¢i ,,presbiter”,
,»episcop” si ,,pastor” se poate vedea din pasaje ca:

,,Te-am lasat in Creta ca sa pui in randuiala ce mai trebuie
randuit si sa asezi presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am
poruncit ...” (Tit 1:5).

,,Caci episcopul, ca econom al lui Dumnezeu, trebuie sa fie
2 (Tie 1:7).

Aceste numiri idenitfica unul si acelasi oficiu de slujire in biserica.
Termenii pot fi folositi interschimbabil cum se poate observa din textul
urmator: “Insa din Milet. Pavel a trimis la Efes si a chemat pe presbiterii
Bisericii. Cand a venit la el, le-a zis: ,, ... Luati seama la voi insiva si
la toata turma peste care v-a pus Duhul Sfant episcopi, ca sa pastoriti
Biserica Domnului, pe care a castigat-o cu insusi sangele Sau” (Fapte
14:17,18,28).

In Constitutiile presbiteriene nu exista nici un fel de deosebire ierarhica
intre presbiterii Bisericii. Slujitorii Cuvantului si presbiterii care se
indeletnicesc cu ,,carmuirea” se deosebesc intre ei doar prin specificul
activitatilor lor din cadrul adunarii. Chiar daca cei care propovaduiesc
Cuvantul sunt invredniciti de o cinste aparte (ca si proclamatori ai tainelor
divine), in structurile de conducere, toti presbiteri sunt egali intre ei
inaintea lui Dumnezeu si inaintea oamenilor:

,,Presbiterii care carmuiesc bine sa fie invredniciti de o indoita
cinste, mai ales cei care se ostenesc cu propovaduirea si cu
invatatura pe care o dau altora” (1 Tim. 5:17).

,,Deoarece avem felurite daruri, dupa harul care ne-a fost dat:
cine are darul proorociei, sa-1 intrebuinteze dupa masura credintei
lui. Cine este chemat la o slujba sa se tina de slujba lui. Cine
invata pe altii, sa se tina de invatatura. Cine imbarbateaza pe altii,
sa se tina de imbarbatare. Cine da sa dea cu mana larga. Cine
carmuieste, sa carmuiasca cu ravna. Cine face milostenie, s-o faca
cu bucurie” (Rom. 12:6-8).

Constitutiile presbiteriene nu justifica promovarea unor episcopi cu
autoritate speciala. In cadrul diferitelor foruri si comitete, presbiterii au

193



toti drepturi si indatoriri egale, iar deciziile se iau intotdeauna cu votul
majoritar al presbiterilor prezenti. Chiar si cei alesi in functii speciale,
moderatori sau secretari, nu au nici un fel de autoritate speciala in afara
timpului de desfasurare al intrunirilor. Singura lor autoritate este in aria de
expertiza sau in domeniul de activitate incredintat lor de catre forul care
i-a asezat in slujire.

In unele cazuri insa, constitutiile presbiteriene prezinta un tipar de
democratie prin reprezentanti. Hristos a delegat autoritatea Bisericii
locale, iar aceasta o investeste in Comitetul Presbiterilor. Suma totala a
presbiterilor dintr-un anumit teritoriu formeaza asa numitul “presbiterium”
(la Biserica Presbiteriana), care este chemat sa vegheze asupra ordinii
administrative si asupra puritatii doctrinare. Aceste “presbiterii” sunt
apoi grupate in “Sinoade” regionale, care impreuna alcatuiesc Adunarea
Generala (in care participa toti presbiterii aflati in functie). Aceasta
realitate practica a ridicat obiectii impotriva unei anumite doze de
“ierarhizare”, in care “cei alesi uzurpa dreptul la exprimare a celor care
i-au promovat sa-i reprezinte.” Acuza este ca adunarea celor “nepresbiteri”
nu mai are nici un cuvant in discutarea problemelor din Biserica locala.

Un al doilea principiu fundamental de functionare al Constitutiilor
presbiteriene este ca autoritatea spirituala trebuie exercitata in Biserica de
o pluralitate de lideri, nu de o singura persoana. Din acest punct de vedere,
Constitutia presbiteriana este opusa atat Constitutiilor congregationaliste
(in care autoritatea apartine “majoritatii” din adunare), cat si Constitutiilor
episcopaliene (in care autoritatea este apanajul ordinelor ierarhice
superioare).

Si Vechiul Testament si Noul Testament contin referinte despre
existenta unui grup de lideri locali numiti ,,batrani” care aveau misiunea
de a veghea asupra vietii comunitatii si de a o indruma pe calea “cea buna”
(Deut. 27:1; 2 Sam. 5:3; Fapte 15:6). Presbiterienii au convingerea ca
Dumnezeu vorbeste mai clar in probleme legate de invatatura si practica
prin calauzirea primita de un grup de oameni duhovnicesti in urma
postului si rugaciunii. Cu toate ca oricare ,,hotarare de grup” poate contine
si ea 0 anumita doza de eroare, Constitutia presbiteriana o considera mai
putin supusa greselii in comparatie cu ,,hotararea unui singur individ”
oricat de dotat ar fi el. Din acest motiv, hotararile in diferite probleme se
iau intotdeauna de o pluralitate de lideri, si au toata autoritatea fata de
ceilalti membrii ai Bisericii. Grupul de presbiteri devine astfel acei “mai
marii vostrii” despre care se vorbeste Bisericii in Evrei 13:17:

»Ascultati de mai marii vostri si fiti-le supusi, caci ei
privegheaza asupra sufletelor voastre, ca unii care au sa dea
socoteala de ele.”

194



Accentul pe care I-a pus Reforma din secolul XVI pe rolul presbiterilor
poate fi vazut foarte limpede din scrierile si lucrarea catorva reformatori,
prin excelenta in scrierile si activitatea lui John Calvin. Una din
caracteristicile tuturor reformatorilor a fost dorinta lor de a se desprinde
categoric din structurile si practicile Bisericii Romano Catolice, pe
care le-au proclamat cu totul gresite si nescripturale. In ceea ce priveste
guvernarea Bisericii, cel dintai lucru pe care I-au hotarat ei a fost modul
in care NU trebuie condusa Biserica. Orice structura preoteasca a fost
abandonata.

A doua lucrare a Reformatorilor a fost aceea de a aseza in locul
structurilor abandonate, alte structuri, cu baze biblice. Cand John
Calvin fost pus in situatia de a studia Biblia pentru a asterne pe hartie o
Constitutie pentru functionarea bisericilor locale, atentia i-a fost atrasa
irezistibil de rolul ,,batranilor” (,,prezbiterilor”). Pe vremea aceea Biserica
si Statul erau total intrepatrunse in forma si organizare. John Calvin s-a
vazut in situatia de a elabora structuri care sa guverneze viata societatii
din orasul reformat Geneva. Studiind Noul Testament, Calvin a identificat
alaturi de ,,presbiterul” insarcinat cu ,,propovaduirea”, pe acela insarcinat
cu ,,carmuirea” (Rom.2:8; Fapte 20:28; 1 Tim. 5:17; Ev. 13:7,24; 1 Petru
5:2). Imediat, el a tras concluzia ca Biserica din Geneva trebuie pusa sub
autoritatea unor “presbiteri” cu jurisdictie deplina asupra tuturor treburilor
cetatii. A luat asrfel fiinta o structura cu doua straturi de autoritate: in
Geneva protestanta, unii presbiteri se indeletniceau cu propovaduirea,
in timp ce altii aveau chemarea sa ocupe scaune de dregatorii, fiind
responsabili cu administratia si pastrarea disciplinei crestine in cetate.
In contextul social istoric de atunci, Calvin a pus un accent deosebit pe
responsabilitatea ,,guvernarii” presbiterilor asupra tuturor problemelor
din societatea ,,crestina.” El a grupat toti predicatorii si 12 presbiteri
guvernanti ai Genevei in ceea ce el a numit ,,Consistorium”, ,,Sinod” sau
,,Conciliu.” Acest for avea autoritate in problemele de ordine si disciplina
cetateneasca. Preocuparea lui era intretinerea unui climat in care cetatenii
sa se comporte dupa cel mai inalt standard de etica crestina, sa participe
la serviciile divine ale Bisericii si sa creasca in cunostinta Cuvantului lui
Dumnezeu.

Influenta lui John Calvin si a Bisericii din Geneva s-a raspandit
rapid in toata Europa continentala si in Anglia. Doritoare sa scape de
sub tutela politica a Imperiului Romano-Catolic, multe case regale sau
nobiliare au cautat sa-si intareasca puterea locala prin adoptarea noii ordini
“reformate.” Calvin si-a indemnat toti adeptii sa caute sa implementeze
sistemul sau social politic, adaptandu-1 la realitatile lor locale. In toata
Europa, bisericile s-au apucat sa-si scrie propriile lor Constitutii cu
structuri sociale dupa tiparul evanghelic. Documentele aprobate local
erau trimise apoi spre consultare tuturor celorlalte orase sau teritorii

195



“reformate.” Elaborarea constitutiilor a constituit “samburele” din care
s-a dezvoltat miscarea de democratizare a societatii si de asezare a ei pe
tiparele “civilizatiei contemporane.” Reforma a marcat trecerea de la Evul
Mediu la Epoca moderna.

Bineinteles ca intre Bisericile care au constitutii presbiteriene trebuie
sa le numit in primul rand pe cele numite chiar asa ,,Presbiteriene.” Alte
Biserici de acest tip sunt cele Adventiste, Lutherane si chiar foarte multe
din Bisericile “Comunita Churches”, ,,Calvary Chapels” si chiar baptiste
din vremea moderna.

Constitutiile congregationale - Acestea sunt caracterizate de prin-
cipiul implicarii directe a tuturor membrilor care alcatuiesc comunitatea
crestina in conducerea Bisericii. Autoritatea ultima in oricare problema o
are votul majoritar al adunarii generale. Fiecare Biserica locala de genul
acesta este autonoma, adica functioneaza fara imixtiunea vreunei forme
exterioare de control. Biserica este ,,independenta”, in sensul ca nu exista
nici un for superior care sa-i poata dicta felul de credinta sau practica.
Specificul este ,,local” si este definit de fiecare Biserica in parte prin pro-
pria ei Constitutie, care are o autoritate suverana.

Cu toate ca astfel de Biserici congregationaliste se pot alatura unor
»asociatii” ,,comunitati” sau ,,uniuni”, in practica, ele isi pastreaza cu
strasnicie independenta. S-a spus, de exemplu, ca desi exista multe Biserici
Baptiste (care recunosc toate cam aceiasi marturisire de credinta baptista),
nu exista, in sensul institutional mondial, o ,,Biserica Baptista.” Adunarile
locale pot colabora pentru sustinerea unui Seminar Teologic sau pentru
trimiterea de misionari in tari straine, dar unitatea lor este pur functionala,
temporara si absolut voluntara.

Constitutiile congregationale sunt foarte asemanatoare cu formele
pure de democratie sociala. Toate actiunile legate de viata acestor
Biserici sunt reglementate de intruniri frecvente, numite “sedinte” sau
»adunari generale.” Membrii sunt chemati sa voteze ori de cate ori
este vorba de primirea sau excluderea membrilor si tot ei stabilesc,
de comun acord, calitatile implicate de pastrarea membralitatii. Tot
Adunarea Generala a Bisericii angajeaza sau concediaza pe cei chemati
sa fie pastori, evanghelisti sau invatatori in Biserica. Votul majoritar este
necesar si pentru stabilirea bugetului sau pentru aprobarea unor cheltuieli
neprevazute in bugetul anual.

Majoritatea Bisericilor congregationale au un “comitet” sau “bord” de
membrii laici (adeseori numiti impropriu “diaconi”) care administreaza
implementarea vointei majoritatii si pot, cand este necesar, face anumite
recomandari de actiuni necesarepersonalului pastoral. Hotararea finala insa
ramane un privilegiu al adunarii generale a tuturor membrilor Bisericii.

196



Cei ce imbratiseaza modelul Constitutiei congregationaliste arata ca au
ca sursa de inspiratie viata Bisericii primare, asa cum ne este ea ilustrata
de cartea Faptele Apostolilor si de Epistolele Noului Testament. Intr-
adevar, in perioada apostolica si in cea imediat urmatoare ei, nu a existat
nici o legatura institutionala intre gruparile crestine individuale. Ele nu
s-au consultat cu nimeni pentru alegerea, promovarea si instalarea liderilor
spirituali, iar in probleme locale, au hotarat prin votul celor din adunare.
Formele de asociere cu celelalte Biserici crestine, daca nu au lipsit cu
desavarsire, au fost foarte firave. Singurele elemente care au dat coeziune
lucrarii in Bisericile crestine din primul secol au fost credinta comuna in
realitatea Christosului inviat si activitatea apostolica.

Modelul congregationalist se sprijina, in al doilea rand, pe credinta
ca implicarea si calauzirea Duhului Sfant in Biserica se exercita, nu
prin indivizi special alesi pentru aceasta, ci prin “entitatea colectiva” a
tuturor madularelor luate la un loc. In plus, aceasta calauzire trebuie sa se
manifeste in contextul unic specific fiecarei Biserici in parte. Calauzirea
primita de credinciosii dintr-o anumita Biserica locala nu este neaparat
normativa pentru credinciosii dintr-o alta Biserica locala, fiecare adunare
rezervandu-si dreptul de a-si rezolva problemele dupa cum crede ea de
cuviinta.

Exagerand caracterul ,,independent” al bisericilor, modelul
congregationalist ignora caracterul ,,interdependent” al bisericilor si
realitatea ca in Noul Testament au existat oameni cu activitate si autoritate
teritoriala. In practica, multe biserici care au acceptat ,,teoretic” sistemul
congregationalist, admit unui pastor sa pastoreasca mai multe biserici
(si misiuni), respectandu-i acestui om si ,,ungerea” si autoritatea. De
fapt, chiar si in ,,comitete” sau ,,borduri” este subinteleasa autoritatea
unui pastor local caruia i se acorda statutul unui ,,primus inter pares”,
asemanator, daca nu in forma, in functionare cu pozitia ocupata de lider in
structurile episcopaliene.

Majoritatea bisericilor baptiste romane imbratiseaza modelul
Constitutiei congregationaliste. Alte grupari care impartasesc, mai mult
sau mai putin, aceste convingeri sunt “Disciples of Christ”, Biserica Unita
a lui Hristos, Bisericile Crestinilor dupa Evanghelie si unele Biserici
Pentecostale.

Biserici fara Constitutii - Nu se cuvine sa incheiem aceasta cat-
egorisire fara a spune ca exista si grupari crestine pentru care structurile si
“constitutiile” sunt un rau nenecesar. Astfel de grupari refuza orice tipar
formal de organizare bisericeasca. Ele sustin ca Biserica trebuie sa fiinteze
intr-un climat de libertate totala in care fiecare credincios este locuit si ca-
lauzit de Duhul Sfant. In astfel de grupari crestine membralitatea prezinta
foarte putina importanta si exista foarte putine conditii de indeplinit pentru

197



aderare. Cand trebuiesc luate decizii, Biserica se aduna, se tin sedinte dupa
tiparul congregational, dar nu se voteaza. Fiecare membru ramane sa de-
cida pentru sine, dupa cum simte calauzire din partea Duhului Sfant. Desi
atitudinea lor fata de calauzirea Duhului Sfant este admirabila, gruparile
fara structuri organizationale sufera din cauza permanentelor improvizatii.
,,Gradul de sfintire personala si de sensibilitate in calauzirea Duhului Sfant
ramane in majoritatea cazurilor doar un ideal utopic si iluzoriu” (Erickson,
Christian Theology, 1983).

Intre gruparile care pastreaza acest punct de vedere putem aminti
gruparea Quakerilor si unele adunari ale ,,Crestinilor dupa Evanghelie.”

EVALUARE:

Este greu de spus categoric ca Noul Testament ne da un , tipar” pentru
0 anumita structura a bisericii. Exista pasaje in care un anumit lider este
indemnat sa se comporte ca un ,,episcop” cu autoritate teritoriala (,, 7e-am
lasat in Creta ca sa in randuiala ce mai ramane de randuit si sa asezi
presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am poruncit” - Tit 1:5); altele
vorbesc despre grupuri de presbiteri chemati sa hotarasca in problemele
importante ale bisericii (,, Apostolii si presbiterii s-au adunat laolalta ca sa
vada ce este de facut” - Fapte 15:6), iar in altele gasim autoritatea investita
de Dumnezeu in totalitatea membrilor bisericii (,, Daca nu vrea sa asculte
de ei, spune-I Bisericii”’ - Mat. 18:17). V-ati intrebat vreodata cum se face
ca nici una din epistolele lui Pavel nu sunt adresate vreunui ,,episcop” sau
vreunor ,,presbiteri”?

Probabil ca si in aceasta problema ,,omul sfinteste locul”, calitatea
slujirii nefiind garantata de o anumita structura, ci de caracterul celor ce o
implinesc. Crestini duhovnicesti pot functiona perfect in orice schema de
conducere pe care o propun bisericii. Este suficient insa ca dupa ei sa se
ridice o generatie de succesori firesti si schema nu va mai face doua parale.
Tot asa, ivirea unor oameni cu adevarat duhovnicesti poate ,,rascumpara”
un sistem corupt si compromis prin firea pamanteasca.

Istoric vorbind, in cele doudzeci de veacuri scurse, Dumnezeu a
folosit cam toate formele si sistemele eclesiastice posibile. Cred ca s-ar
cuveni sa respectam deciziile Lui si s nu ne grabim asa de usuratic sa
ne ,,anatemizam® unii pe altii. Dumnezeu n-a dat ,,rateuri in primele 17
secole si Si-a revenit doar odata cu initierea ,,reformei‘ protestante si apoi
a mereu schimbatoarelor reforme neoprotestante. O scurta privire asupra
celor sapte scrisori adresate bisericilor locale in debutul Apocalipsei ne
va ardta clar cd nimic si nimeni n-a reusit vreodata sa-L ia pe Dumnezeu
prin surprindere. Verdictul Lui este c¢d nu toti cei care merg cu multimea
sunt neapdrat crestini, ci doar ,,biruitorii“ care depdsessc limitarile si
lamentarile fiecarui sistem omenesc de organizare. Fii unul dintre acestia!

198



Nascute din efortul misionar al Conventiilor Babtiste din America,
Bisericile Baptiste romane au astazi Constitutii Congregationaliste. Nu
de putine ori insa, credinciosii au de ales intre ,,debandada democratica”
predispusa la certuri si nenumarate scindari si ,,dictatura unui om
duhovnicesc” care impune prin prezenta si viata sa exemplara.

Orice biserica trebuie sa asigure un echilibru al slujirii in care fiecare
lider spiritual functioneaza intr-o structura care-i asigura echilibru si
control. Apostolul Pavel ne spune ca nimeni nu trebuie sa fie deasupra
criticii sau corectiei celorlalti: ,,Cat despre prooroci, sa vorbeasca doi sau
trei, si ceilalti sa judece” (1 Cor. 14:29).

Acest principiu de “control si echilibru” (“checks and balances”
in limba engleza) a fost aplicat de fondatorii Americii, dorita a fi cea
dintai Republica crestina din istorie. Cautand o strutura care sa asigure
propasirea si pastrarea principiilor democratice, ei au plecat de la un text
din Isaia (33:22) si au alcatuit o conducere de stat bazata pe existenta a
trei ramuri paralele: Judiciara, Legislativa si Executiva (Curtea Suprema,
Congresul si Presedentia). Textul din Isaia spunea ca, in manifestarea
autoritatii asupra Israelului,

»~Domnul este Judecatorul nostru, Domnul este Legiuitorul
nostru, Domnul este Imparatul nostru.”

Cum puterea absoluta corupe absolut, intemeietorii Americii au refuzat
sa mai aseze un reprezentant unic al lui Dumnezeu intre oameni (Regele,
ca in Anglia si Europa) si au defalcat cele trei activitati ale suveranului in
trei centre de autoritate, chemate sa se supravegheze si sa se tina in control
una pe cealalta. Este evident ca acest principiu trebuie sa se manifeste si in
conducerea bisericii (“iar restul sa judece”). America nu este o democratie
populara, ci o Republica. Prin aceasta se intelege ca autoritatea finald nu
apartine unor oameni care o aplica dupa bunul lor plac, ci unui document
(Constitutia, un fel de biblie a lor) si a altor documente pe care este
fondata aceasta natiune.

Desi nu ne prezinta structuri organizatorice clare si definitive, Noul
Testament ne recomanda doua principii absolut obligatorii in abordarca
oricaror forme de organizare. Cel dintai principiu este doctrina despre
“preotia universala” a credinciosilor. Toti crestinii au acces direct si egal la
Dumnezeu. Nu este necesar nici un alt Mijlocitor in afara de Isus Hristos.
Al doilea principiu este ca Duhul Sfant imparte daruri de slujire tuturor
credinciosilor din adunare, iar aceste daruri au nevoie, pentru o buna
folosire, de structuri care sa scoata in evidenta darul fiecaruia.

In ce priveste Constitutiile episcopaliene, la o analiza temeinica asupra
documentelor istorice, miturile ,,succesiunii apostolice” si a ,,primatului
Papal” nu stau in picioare. Lipsa suportului adecvat le dovedeste a nu
fi altceva decat simple ... mituri. Jumatate din cartile Noului Testament

199



au fost scrise de un om care n-a avut ,,succesiune apostolica“. Apostolul
Pavel a fost pus deoparte si trimis in lucrare de un grup eterogen de lideri
ai bisericii din Antiohia (Fapte 13:1-3). Cetatea a devenit centrul lucrarii
lui misionare, in timp ce lerusalimul a rdmas sub autoritatea celor trei:
doi apostoli, Petru si oan, si un presbiter, lacov, fratele de corp al lui Isus
Hristos.

Pe mitologia unei ,,preotii” asemanatoare celei din Vechiul Testament,
aceste Biserici episcopaliene nu-si pot justifica nici practicile cultice
imprumutate de la Templul iudaic sau de la templele pagane si nici
dependenta de ,.traditia” scrisa de niste oameni care au uzurpat autoritatea
Scripturilor divine. Cazul cel mai trist este acela al Bisericii Ortodoxe,
care, de la scindarea de Biserica Catolica a Romei, nu mai poate pretinde
nici macar ,,succesiunea apostolica”, necesara pentru intretinerca
conceptului de autoritate a clericilor. De fapt, preotia universala daruita de
Hristos tuturor celor ce s-au facut una cu trupul Sau, a inlocuit in veacul
crestin preotia Levitica a fiilor lui Aaron (Apoc. 1:5b-6; 1 Petru 2:5,9).
Orice restaurare a ,,preotiei” este de aceea anacronica si nebiblica.

Structuri in hisericile haptiste romane din diaspora

Ironia face ca rezumarea tuturor tiparelor existente acum in bisericile
baptiste locale sa duca tot la trei feluri tipice: cu un pastor apostolic, cu un
comitet de presbiteri si cu democratia congregationalista.

Am aflat astfel ca, intuitiv, bisericile tind sa adopte structuri care li se
potrivesc in functie de maturitatea membrilor si de componenta adunarii.
Am mai aflat ca, in viata practica, cele trei tipare istorice sunt la fel de
recomandabile si ca ele se potrivesc de minune cu trei stari de lucruri
specifice:

Tiparul episcopalian exista si se recomanda acolo unde exista un singur
lucrator-plantator de biserica (un fel de Timotei sau Tit) in mijlocul unei
adunari neexperimentate si nemature (dar si in circumstanta unei biserici
in care exista o mare diferenta de maturitate spirituala intre pastor si
membrii).

Tiparul presbiterian exista si se recomanda acolo unde exista un nucleu
de barbati maturi spiritual care pot guverna intr-o situatie cvasi-ideala.

Tiparul congregationalist exista acolo unde nu exista un adevarat lider
sau acolo unde oamenii au suficienta maturitate sociala si personala ca
sa nu traga spre ,,democratia haotica” (de preferat: tipul anglo saxon sau
nordic) si se recomanda acolo unde nu exista un lider spiritual, ci doar
unul carnal (gen Diotref) care (daca nu poate fi inlocuit cu un altul de gen
,,Dimitrie) trebuie inlaturat sau anihilat.

200



Am mai observat ca experienta sociala si fundalul politic impune o
,,obisnuinta” cu un anumit sistem de organizare. Este evident ca oricare
adunare baptista romana sufera inca din cauza ,,mostenirii comuniste” (Da,
a trebuit sa spun chiar asa ,,comuniste™!). In multe locuri, bisericile romane
imita inca etica si mecanismul social-comunist. Pastorul este doar un fel de
presedinte sau de secretar general, conducatorii spirituali sunt numiti chiar
,,membrii in comitet” (imitarea cu ,,comitetul de partid”), dar sunt tratati
doar ca niste ,,reprezentanti ai maselor populare.” Bineinteles ca ,,adunarea
generala” a tuturor membrilor are libertatea sa-i analizeze periodic si,
pe principiul criticii si autocriticii cetatenesti, chiar sa-i schimbe. Ideia
principala este ca poporul este conducatorul si beneficiarul suprem.

Pot sa spun ca, dintre toate constatarile observatiilor mele, aceasta
asemanare cu structurile organizatorii comuniste m-a socat si m-a
scandalizat cel mai mult. Cred ca nu mai este necesar sa adaug ca ea a fost
si cea care ... m-a durut cel mai mult.

,,Bine, bine, dar cum functionati voi la biserica voastra din Anaheim?*
Am sd va spun asta In capitolul urmator.

201



202



10. Constitutia Bisericii Baptiste
,Bethel” din Anaheim, California

Din cauze lesne de inteles, moto-ul bisericii noastre este: ,,Betel” - 0
casa pentru cei departe de casd. In limba Bibliei, Bethel se traduce prin
,,Casa lui Dumnezeu® (Beth El).

DECLARATIE DE VIZIUNE

,,O biserica de tranzitie, slujind crestini de origine romana, cetateni
americani recenti, de origine romana, si crestini americani, toti gata sa
formeze o biserica temeinic biblica, care sa urmareasca, plina de pasiune,
prezenta si calauzirea lui Dumnezeu.”

DECLARATIE DE SCOP

,,34 asigure o casa locald a lui Dumnezeu (Bet-El), ajutand oamenii sa-
si imbunatateasca relatia cu Dumnezeu si relatiile unii cu altii.”

CU DUMNEZEU ...

In fata lui Dumnezeu, oamenii au valoare. El doreste ca fiecare si aiba
o relatie personald cu El si sa devind urmasi devotati ai Domnului Isus
Hristos.

UNII CUALTII ...

Oamenii au nevoie unii de altii. Dorinta noastra este aceea de a-i ajuta
pe oameni sa aiba prietenii, casnicii si familii sdndtoase si puternice.

Referinte biblice: Matei 22:36-40; 28:19-20; Marcu 16:15-16; Luca
24:46-47; loan 20:21; Efeseni 2:10; Filipeni 3:10; I Timotei 2:3-4; lacov
4:8; 1 Ioan 5:20

203



1. Evanghelizare/misiune - ,,Sa Tmpartaseasca vestea bund a lui Isus
Hristos, in cadrul comunitatii noastre si in Intreaga lume, cu cat mai multi
oameni posibil” (Matei 28:18-20; Fapte 1:8; II Petru 3:9).

2. Educatie - ,,Sa ajute membrii sa devina crestini maturi, oferindu-
le instruirea necesara pentru a putea sluji cu eficientd. Prin invataturile
biblice, participa la promovarea dezvoltarii personale si spirituale,
ajutandu-i sa devina ucenici vrednici de chemarea lor.

3. inchinare - ,,Si participe impreuni la serviciile publice de inchinare
si sd duca o viatd de inchinare zi cu zi” (Ioan 4:24).

4. Slujire/servicii - ,,Sa slujeasca in numele Domnului Isus, fara
egoism, ingrijindu-se de necesitatile fizice, emotionale si spirituale ale
celor din bisericd, din cadrul comunitatii si din intreaga lume” (I Petru
4:10-11; Matei 25:34-40; I Tesaloniceni 5:11; Galateni 5:13).

5. Partasie - ,,Sa incurajeze, sa sprijineasca si sd se roage unii
pentru altii, toti fiind membri ai familiei lui Dumnezeu. Sa promoveze
impartasirea problemelor de viata” (I Ioan 1:7; Fapte 2:44-47, Evrei 10:23-
25, Romani 15:5, 7; Toan 13: 34-35).

DECLARATIA PRINCIPIILOR DE SLUJIRE

1. Biblia este autoritatea suprema. Biblia este autoritatea conform
careia ne stabilim scopurile si structurile.

Referinte biblice: Psalmii 1:2, 119:11, 72, 105, 130, 140; Proverbe
16:9, 18:2; II Timotei 3:16; II Petru 1:21

2. Metodele nu trebuie confundate cu scopurile. Recunoastem ca
scopul divin al lui Dumnezeu nu se va schimba niciodata. Admitem insa
faptul ca metodele trebuie sa se schimbe, in functie de schimbarile care
intervin In viata oamenilor.

Referinte biblice: Matei 9:27-30, 20:28; Marcu 8:22-23; Luca 19:10;
Joan 6:38, 9:1-7

3. Nevoile spirituale ale credinciosilor si ale celor ce-L cauta pe
Dumnezeu sunt total diferite. Cei care au o relatie personala cu Dumnezeu
trebuie sa-L laude pe Dumnezeu, sa [ Se inchine Lui si sa invete
adevarurile biblice. Oamenii care-L cauta pe Dumnezeu au nevoie de un
loc si de un climat, pline de incredere si sigurantd, in care sa poata cerceta
in liniste conditiile puse de Domnul Isus pentru a deveni urmasii Sai.
Suntem gata a ne dedica in intregime pentru a sluji in asa masura incat sa
putem satisface nevoile spirituale ale celor doua grupari de oameni la cel
mai in alt nivel. Serviciile noastre divine de duminica seara se adreseaza
in mod special celor care Il cautd pe Dumnezeu, explicind cu claritate
conditiile puse de Domnul Isus pentru a deveni crestini, prin Cuvant,
muzicd, dramatizare si alte mijloace inovatoare.

204



Serviciile divine de duminica dimineata si cele de vineri seara sunt
orientate asupra cdlauzirii crestinilor pe cale credintei in Dumnezeu pentru
a ajunge la un inalt nivel spiritual, urmasi devotati ai lui Hristos.

Referinte biblice: Pentru cei care-L cautd pe Dumnezeu: I Corinteni
9:22-23, 14:22-25; Coloseni 4:2-6; I Tesaloniceni 2:6

Pentru credinciosi: Mat. 28:19-20; I Cor. 11:2; Efes. 1:22, 4:11-12,
5:19-20; Col. 1:24, 4:12; 1 Tim. 2:1-2, 4:6, 13, 16; 1I Tim. 2:2; 3:16; Iac.
1:2-4; 1 Pet. 5:10

4. Increderea in Domnul Isus este un proces care se dezvolti cel mai
bine prin incurajarea prieteniei cu cei credinciosi. Mantuirea este un proces
prin care omul se caieste de pacatele sale si, prin credinta, il primeste
pe Domnul Isus ca Domn in viata sa. Domnul Isus Se foloseste in mod
practic de credinciosi pentru a-I conduce pe cei din jurul lor la Hristos. Ca
urmare, “Betel” practicd mai degraba o evanghelizare bazata pe ,,procesul
relatiilor” decat una concentrata asupra programelor de evanghelizare.

Referinte biblice: Matei 5:29-30; loan 1:40-48, 12:20-22; Fapte 1:8;
18:2-4; Romani 9:1-3; Coloseni 4:4:6

5. Fiecare credincios este un slujitor, inzestrat de Dumnezeu in
beneficiul trupului lui Hristos. In momentul in care este mantuit, fiecare
credincios este nzestrat cu daruri spirituale. Prin ele, credinciosii se
implinesc spiritual si devin instrumente ale slujirii Domnului Isus Hristos.
Ca urmare, ne dedicam cu toata daruirea pentru a-i ajuta pe credinciosi
sa-si descopere, dezvolte si demonstreze darurile. De asemenea, credem cu
tarie 1n organizarea bisericii bazata pe darurile spirituale.

Referinte biblice: Romani 1112; I Corinteni 12; Efeseni 4:11-16; 1
Petru 4

6. Slujrea este reflectarea dragostei noastre fatd de Dumnezeu si, ca
atare, ea trebuie sa se caracterizeze prin inaltd calitate. Referinte biblice:
Romani 12:2; T Corinteni 12:31; Filipeni 1:9-10, 4:8-9; Coloseni 1:10-12;
II Timotei 2:15, 21

7. Un caracter crestin, o atitudine crestind, dragostea si integritatea
sunt valorile supreme si decisive in viata crestinului. Referinte biblice:
Proverbe 10:9, 11:3; I Corinteni 10:31; 13:13; Filipeni 1:9-11; 2:5-11, 15,
4:8; Coloseni 3:12, IT Timotei 2:21

8. Vietile schimbate sunt ,,treaba noastra.” insu§irea adevarurilor
Bibliei de catre credinciosi are ca urmare schimbarea vietii lor. Pentru
ca viata unui om sa se schimbe, este necesara studierea Bibliei, slujirea
iin har si partasia intre credinciosi. Se cere sa ne intrebam mereu: ,,Cum
merge treaba?”

Referinte biblice: Romani 12:1-2; IT Corinteni 5:17; Efeseni 2:1-10; I
Petru 1:16

205



9. A-i ajuta pe oameni sa-si perfectioneze relatia cu Dumnezeu este o
necesitate mult mai mare decat confruntarea actiunilor lor. Tinta noastra
este aceea de a provoca o schimbare din interior Inspre exterior, si nu
invers. Oamenii a caror viatd s-a schimbat aduc cele mai eficace schimbari
in societate.

Referinte biblice: Luca 19:1-9; Ioan 8:1-11, 12:1-11

10. Prioritatea bisericii de a-si Inzestra membrii pentru slujire este
realizatd prin propovaduirea exegetica si predarea Invataturilor Bibliei.

Prin ,,exegetic” se intelege luarea principiilor, a perceptelor si
adevarurilor in care credem direct din Cuvantul lui Dumnezeu.

Propovaduirea Cuvantului lui Dumnezeu, pe care ne bazam credinta,
este cea mai buna cale de a-i castiga pe cei pierduti pentru Hristos si de a-i
invata si instrui pe cei mantuiti.

Accentul nostru cade pe Biblie, ea fiind instrumentul utilizat de
Dumnezeu pentru a ne dezvolta credinta si a ne echipa pentru slujire.

Referinte biblice: Marcu 7:1-23; Romani 10:17; I Corinteni 1:21;
Efeseni 4:11-16; I Timotei 1:3, 4:11; II Timotei 3:16-17

Ca urmare a acestor angajamente, vom organiza, structura, predica,
invata, canta, bugeta, planifica, evalua si forma conform scopului pe care
Dumnezeu l-a relevat in Biblie. Prin aceasta, vietile noastre il vor glorifica
pe Dumnezeu (Romani 11:36).

DECLARATIA PLURALITATII IN CONDUCERE

»Luati seama dar la voi insiva si la toata turma peste care v-a pus
Duhul Sfant episcopi, ca s pastoriti Biserica Domnului, pe care a
castigat-o cu insusi sangele Sau” (Fapte 20:28)

,» Te-am lasat In Creta, ca s pui in randuiala ce mai raiméne de randuit,
si sa asezi presbiteri in fiecare cetate, dupa cum ti-am poruncit” (Tit 1:5).

Noul Testament ne invata cu claritate despre necesitatea conducerii
bisericii de catre o pluralitate de barbati duhovnicesti. Sarcinile lor se
impart in patru categorii. Intai, acesti barbati au toatd responsabilitatea si
autoritatea de a conduce cu iscusinta si dragoste turma. Apoi, ei au datoria
de a hrani turma, predand clar si cu acuratete Cuvantul lui Dumnezeu. in
al treilea rand, ei sunt chemati sa se ingrijeasca de turma. Aceasta purtare
de grija este demonstrata prin atitudini de dragoste, prin interes, rugdciune,
slujire si prin administrarea iscusiti a resurselor bisericii. in cele din urma,
ei trebuie sa protejeze turma de influente si credinte daunatoare.

Acesti conducatori sunt cunoscuti sub trei titluri, fiecare dintre
ele reveland un aspect separat al functiei lor. Toate aceste titluri sunt
prezentate in I Petru 5:1-2: ,,Sfatuiesc pe presbiterii dintre voi, eu, care
sunt un presbiter ca si ei, un martor al patimilor lui Hristos, si partas al

206



slavei care va fi descoperita: Pastoriti turma lui Dumnezeu, care este sub
paza voastra, nu de sila, ci de buna voie, dupa voia lui Dumnezeu; nu
pentru un céstig marsav, ci cu lepadare de sine.”

Intai de toate, ei sunt numiti ,,presbiteri.” Un presbiter (din grecescul
,~presbuteros”) este un conducator duhovnicesc, a carui intelepciune si
maturitate sunt respectate de oamenii lui Dumnezeu. Apoi, ei sunt barbati
care supravegheaza. Cu alte cuvinte, ei sunt ,,supraveghetori” (greceste
episkapos”). Un supraveghetor este o persoana care administreaza
cu intelepciune resursele si protejeaza oamenii. In final, ei sunt numiti
,.pastori” (din grecescul ,,poiman”). Acest termen se refera la faptul ca ei
au sarcina de a se ingriji si de a conduce turma.

Este important de remarcat cd, in cadrul modelului de organizare a
bisericii prezentat in Noul Testament, autoritatea de conducere nu este
atribuita doar unei singure persoane, pastorul, si nici nu este atribuita de
citre membrii bisericii. In schimb, Biblia afirmi ca autoritatea conducerii
este exercitata de catre o pluralitate de conducatori, care sunt numiti de
catre biserica si care sunt responsabili in fata lui Dumnezeu. Biblia ne
mai Invata ca, atunci cand presbiterii sunt sustinuti de catre biserica, atat
biserica, cat si crestinii, in particular, vor progresa spiritual (Evrei 13:17; 1
Tesaloniceni 5:12-13; I Petru 5:1-5; Fapte 20:28). Acesti presbiteri nu vor
forma o clasd separata ,,de clerici” intre credinciosi. Din contra, presbiterii,
care savarsesc anumite lucrari in biserica, sunt frati cu ceilalti credinciosi
si, Impreuna cu ei, cautd sa implineasca voia lui Dumnezeu (Fapte 14:23;
Tit 1:5; II Corinteni 8:19).

DECLARATIE DE AFILIERE

Biblia ne invata ca bisericile locale sd urmareasca benevol partasia
cu alte biserici sanatoase din punct de vedere doctrinar. Aceasta asociere
are menirea de a asigura ajutor si Incurajare reciprocd in lucrarea dupa
calauzirea Domnului. Aceasta asociere este voluntara si nu implica
renuntarea la libertatea bisericii individuale sau la dependenta ei de
Dumnezeu.

Biserica Baptista Betel a ales sa se afilieze la North American Baptist
Association. Vom continua sa ramanem afiliati, bazat pe credinta ca
aceasta este voia lui Dumnezeu. Baza acestei afilieri este faptul ca
North American Association promoveaza partasia bisericilor autonome
si sanatoase din punct de vedere biblic, care au decis sa colaboreze in
vederea inaintarii Imparatiei lui Dumnezeu. Afilierea este mentinuta prin
contributii benevole la proiecte de misiune locale, de stat, nationale sau
in strainatate. Sustinerea ei mai este realizata si prin participarea, prin
reprezentanti, la conventiile anuale in vederea votarilor asupra pozitiilor
doctrinare, etice si de procedurd. Membrii Bisericii Betel pot participa

207



personal in lucrarile de evanghelizare, educare si de misiune ale North
American Baptist Association.

De-alungul anilor, Biserica Betel s-a afiliat si cu alte asociatii crestine.
Toate afilierile vor fi cu biserici si organizatii sanatoase din punct de
vedere doctrinar si practic.

DECLARATIA DE MEMBRALITATE

Definirea membralitatii. Membrii bisericii se angajeaza sa functioneze
activ in cadrul trupului local al lui Hristos, si sa nu se considere afiliati ai
unei organizatii (Romani 12:3-21; I Corinteni 12).

Responsabilitatile membrilor

a. Sfintire personali: Si rispandeasca in BISERICA un suflu de
umilinta si sd duca o viatd marcata de Duhul Sfant. Relatia noastra cu
Domnul este sursa a tot ceea ce putem sa ne oferim unii altora. Este
imposibil sa-i ajutdm pe altii sd-si Imbunatédteasca relatia cu Dumnezeu,
sau cu cei din jur, fara ca Dumnezeu sa lucreze 1n noi (Ioan 15:5).

b. Relatia cu ceilalti credinciosi: Sd urmareasca relatii duhovnicesti in
cadrul BISERICII. Biblia ne invata cd biserica este Trupul lui Hristos in
lume. Noi suntem madulare, membri ai acestui Trup. Se impune ca fiecare
madular al acestui Trup s@ urmareasca relatii sanatoase, aratand respect si
grija fatd de celelalte madulare ale Trupului (Romani 12; I Corinteni 12; 11
Corinteni 1:12).

c. Investitia vietii: Sa urmareasca slujirea altora mai mult decat sa fie
slyjit. Traim intr-o societate care incurajeaza egocentrismul. Ca si oameni
ai lui Dumnezeu, suntem chemati sa daruim timpul nostru, talentele,
darurile spirituale si resursele financiare in slujba altora (Marcu 10:35-45;
Ioan 13:12-15; I Corinteni 12; Romani 12:3-12; II Corinteni 4:5).

Privilegiile membrilor
a. Luarea deciziilor. Membrii iau decizii si le confirma pe cele ale
BISERICIL

b. Detinerea de functii. Fiecare membru are dreptul sa candideze
pentru functii in BISERICA, daci se califici din punct de vedere biblic
(Fapte 6:1-7; Efeseni 4:11; I Timotei 3).

c. Profitul de pe urma proprietatilor BISERICII. Membrii BISERICII
nu au drepturi de proprietate asupra bunurilor BISERICII. La teminarea
statului de membru, ei nu sunt indreptatiti asupra nici unui profit de pe
urma bunurilor BISERICII.

Disciplina membrilor

208



Scopul. Scopul pastrarii disciplinei in biserica este acela de a-L
glorifica pe Dumnezeu prin

(1) mentinerea curatiei in biserica (I Corinteni 5:6)

(2) protectia credinciosilor prin impiedicarea patrunderii pacatului (I
Timotei 5:20)

(3) promovarea bunastarii spirituale a credinciosului cazut in pacat,

prin readucerea sa la o conduita conform standardelor biblice (Galateni
6:1).

Adunarea generald anuald. BISERICA va organiza o adunare generala
in termen de patruzecisicinci (45) de zile de la incheierea anului fiscal,
in locasul de inchiniciune al bisericii din Anaheim, California. In cadrul
sedintei, Consiliul va prezenta 1n detaliu activitatile din anul precedent ale
BISERICII. Se vor discuta problemele, evenimentele si activitatile anului
urmator. Membrii BISERICII vor avea ocazia de a discuta probleme
importante in cadrul adunarii generale.

Pastorul sau unul din membrii Consiliului va conduce aceasta
intrunire de familie” si va da explicatii, raspunsuri, vor expune puncte
de vedere in functie de situatie. Consiliul se va consulta, va cere pareri
si calauzire de la membrii BISERICII, analizand cu atentie opiniile si
dorintele lor. (Vezi Articolul. III, Sectiunea 7 cu privire la drepturile de
decizie si confirmare ale membrilor BISERICII.)

Cvorum. Numarul minim necesar pentru luarea deciziilor in cadrul
adunarii generale ale BISERICII va fi o majoritate simpla a ,,membrilor
activi ai BISERICIL” In caz contrar, adunarea va fi améanati pentru
saptaimana urmatoare, cand o treime din totalul membrilor va fi considerata
suficienta.

PROBLEME DE INTERES PENTRU BISERICA. Consiliul va
garanta dreptul de confirmare din partea BISERICII privind:

a. Alegerea, mustrarea sau demiterea Pastorului;

b. Alegerea, mustrarea sau demiterea diaconilor si a presbiterilor;

c. Alegerea echipei pastorale;

d. Cladire si anexe — decizii majore privind proprietdtile BISERICII;
e. Bugetul financiar al BISERICII,

f. Amendamentele anexelor Constitutiei (Articolul XIV, Sectiunea 1);

g. Alte probleme asupra carora Consiliul considera ca trebuie sa se
consulte cu membrii BISERICII.

209



DECLARATIA DE CONDUCERE

PRESBITERI

Scop general. BISERICA urmareste sa se conformeze Noului
Testament, dedicandu-se invataturilor biblice. Nici o alta autoritate
sau traditie nu va controla mijloacele, credinta sau structura Bisericii
Domnului Isus Hristos. Structura administrativa si pastorald a unei
biserici bazatd pe Noul Testament se va folosi de o conducere colectiva.
BISERICA va urmari exemplul biblic.

Pentru a ajunge la nivelul modelului din Noul Testament, BISERICA
are nevoie de barbati calificati pentru a sluji in Consiliu. Acesti barbati
trebuie sa intruneasca anumite calitati morale si spirituale, Tnainte de
a incepe lucrarea de slujire (I Timotei 3:1-7). Ei trebuie sa fie instalati
in functii iTn mod public (I Timotei 5:22; Fapte 14:23). Ei trebuie sa fie
motivati si imputerniciti de Duhul Sfant in cadrul slujirii lor (Fapte 20:28).
Dupa ce au fost analizati, examinati i numiti, conform Sectiunii 4, fratii
confirmati de citre BISERICA si slujeasci in calitate de presbiteri vor
forma ,,Consiliul Presbiterilor.”

Pentru ca sa-si poata desfasura slujirea cu eficacitate, Consiliul
are nevoie de rugaciuni, sprijin (I Tim5:17-18) si acordul membrilor
BISERICII (Evrei 13:17). BISERICA este chemata sa acorde toata cinstea
Consiliului si sa-1 apere impotriva acuzatiilor false ( I Timotei 5:19).

in final, dacd unul dintre presbiteri cade in pacat, si persistd in pacat,
acesta trebuie mustrat in mod public (I Timotei 5:20).

Responsabilitdti. Consiliul trebuie s&;
a. hraneasca turma (I Timotei 3:2, 5:17; I Tesaloniceni 5:12; Tit 1:9),

b. asigure conducerea turmei (Fapte 20:28; I Tesaloniceni 5:12; Evrei
13:17),

. in probleme practice (Fapte 6:1-6, 11:29-30)

. in probleme doctrinare (Fpate 15, 16:4), si

*  1in probleme de disciplina si de caracter (Evrei 13:17);

c. se ingrijeasca cu dragoste de turma (lacov 5:14-15; Fapte 20:35;
Evrei 13:17); si

d. sa apere turma (I Petru 5:2-3; Fapte 20:28).

Conditii de calificare. Fiecare presbiter trebuie sa aiba o chemare
de la Dumnezeu pentru aceasta functie. Conditiile de calificare ale unui
presbiter sunt descrise 1n I Timotei 3:1-7 si Tit 1:6-9. El trebuie sa fie:

a. fara prihand, ca un vrednic econom al lui Dumnezeu; fara repros (I
Timotei 3:2; Tit 1:6-7);
b. barbatul unei singure neveste (I Timotei 3:2; Tit 1:6);

210



c¢. cumpatat, prevazator (I Timotei 3:2);

d. intelept, precaut (I Timotei 3:2; Tit 1:8);

e. vrednic de cinste, bun gospodar ( I Timotei 3:2);

f. primitor de oaspeti (I Timotei 3:2; Tit 1:8);

g. in stare sa-i invete pe altii; sa se tind de Cuvantul adevarat si sa
infrunte potrivnicii ( I Timotei 3:2; Tit 1:9);

h. sa nu fie betiv (I Timotei 3:3; Tit 1:7);

1. ponderat (I Timotei 3:3; Tit 1:7);

j- plin de rabdare, cu stapanire de sine, bland, ingaduitor (I Timotei
3:3);

k. negalcevitor, necertdret, cu stapanire de sine (I Timotei 3:3; Tit 1:7);

1. multumitor, nu iubitor de bani, nici lacom de castig marsav (I
Timotei 3:3; Tit 1:7);

m. un bun conducator in familie, cu copii credinciosi si supusi lui
Dumnezeu (I Tim. 3:4);

n. neconvertit de curand (I Timotei 3:6);

0. cu o bund marturie din partea celor din afara bisericii (I Timotei
3:7);

p. nu incapatanat (Tit 1:7);

q. iubitor de bine (Tit 1:8);

r. drept, cinstit (Tit 1:8);

s. sfant, dedicat (Tit 1:80; si

t. infranat (Tit 1:8).

Numirul presbiterilor. in masura in care Dumnezeu cheama barbati ca
sa slujeasca in functia de presbiteri, ei vor fi luati in considerare, analizati
si folositi in slujire. Numarul presbiterilor nu este determinat; el se
stabileste in functie de revelarea planului lui Dumnezeu. Biblia recomanda
o pluralitate in conducere, care implicd mai mult de un singur conducétor.

Autoritate si responsabilitati. Consiliul va avea autoritatea si
responsabilitatea supravegherii activitatilor spirituale si administrative
ale BISERICII, daca Constitutia nu prevede altfel. Consiliul poate sa
imputerniceasca aceasta autoritate. Pastorul va avea o pozitie speciala in
Consiliu.

Presbiterii au responsabilitatea de a sustine si incuraja in intregime
Pastorul, atat in public, cat si in particular. Presbiterii vor sfatui si sustine
Pastorul, considerandu-1 responsabil de slujirea si administrarea bisericii.

Presbiterii vor sluji, fiecare in parte, intr-o echipa, contribuind la
succesul slujirii in biserica. Pastorul si Consiliul vor numi fiecare presbiter
intr-un anumit sector de lucru, pentru care a fost inzestrat de Dumnezeu.

211



In concluzie, Consiliul este pastorul ,,turmei” lui Dumnezeu (I Petru
5:1-5). Atat BISERICA, cat si Consiliul recunosc ca este un singur Domn
si Invatator in biserica lui Dumnezeu, Domnul Isus Hristos. Toti ceilalti
sunt slujitorii Lui (Filipeni 2:5-11).

Instruire si educatie. Pozitia de presbiter nu impune conditii speciale
de instruire sau educatie. Presbiter devine cel care este chemat si pregatit
de Dumnezeu.

Adunari si organizare. Consiliul va stabili reguli si proceduri scrise
pentru desfasurarea activitatilor. Toate sedintele vor avea procese verbale
scrise, care vor ramane permanent in evidentele Consiliului.

Administratori. Membrii Consiliului vor functiona ca si administratori
ai BISERICII. Ei administreaza proprietatea BISERICII, atat mobiliara
cat si personald, ca si oameni de incredere. Ei vor reprezenta BISERICA
in toate problemele legale. La nevoie, si alti membri ai BISERICII pot fi
numiti de catre Consiliu ca si administratori.

PASTORUL

Alegerea. Tn cazul in care BISERICA functioneazi fara pastor,
Consiliul are sarcina de a cauta un pastor dupa voia Domnului. Atunci
cand in unanimitate sunt de acord asupra calauzirii lui Dumnezeu in ceea
ce priveste un candidat, vor cauta confirmarea membrilor BISERICII intr-o
adunare speciala (Articolul III, Sectiunea 2).

Pentru a alege un pastor (Efeseni 4:11) este necesar votul a cel putin
trei patrimi (75%) din majoritatea membrilor activi.

Termenii slujirii. Pastorul va ramane in functie pe o perioada de timp
nedefinita, cu urmatoarea rezerva: daca membrii Consiliului sunt in
unanimitate ( exclusiv Pastorul) in ceea ce priveste inlaturarea pastorului
din functie, ei au autoritatea de a demite pastorul, avand confirmarea
majoritatii de vot a BISERICII, intr-o adunare extraordinara (Articolul III,
Sectiunea 2). Consiliul va stabili compensarea financiara de plecare de pe
post. Péstorul va da BISERICII un preaviz, cu privire la demisia sa, dupa
informarea Consiliului.

Indatoriri. Pe langa datoria sa de pastorire, ca si presbiter, principala
responsabilitate a Pastorului este aceea de a sluji prin propovaduirea
Cuvantului si prin rugaciune. El este responsabil de calduzirea strategica
si viziunea trupului BISERICII. Chemarea sa este aceea de a ajuta
credinciosii sa se maturizeze in credinta, prin prezentarea profunzimii
adevarurilor biblice cu acuratete, dotandu-i pentru a fi adevarati ,,slujitori’
ai trupului. Pastorul are nevoie sa-si organizeze timpul astfel, Incat
prioritatea principala sa fie slujirea prin Cuvant si calauzirea turmei,
concentrandu-se mai intdi asupra acestor indatoriri (Efeseni 4:11-12).

>

212



Ca si pastori ai turmei, presbiterii au responsabilitatea sd numeasca alti
conducatori, cu daruri spirituale, pentru a lucra in domenii pe care Pastorul
nu le poate acoperi.

DECLARATIA DE SUSTINERE A PRESBITERILOR

Presbiterii care slujesc impreuna in Consiliu vor fi sustinuti si
considerati nevinovati de actiunile pe care le desfasoara in acord cu
scopul si viziunea BISERICII. BISERICA va fi responsabild, in primul
rand, pentru obligatiile care decurg din aceste actiuni, pe care Consiliul le
intreprinde sau nu. BISERICA va suporta cheltuielile, in limite rezonabile,
pentru a solutiona litigiile care ar putea inerveni in timp ce Consiliul isi
indeplineste indatoririle si responsabilitatile. La alegerea Consiliului,
aceeasi sustinere va fi extinsa asupra tuturor persoanelor care actioneaza
conform Indatoririlor si responsabilitatilor in beneficiul BISERICII.

PERSONALUL ANGAJAT

Consiliul, sau cei numiti de ei, vor alege, supraveghea si evalua tot
personalul angajat.

DIACONI

Scop general. Diaconii sunt slujitorii bisericii. Scopul lor este acela
de a-i elibera pe presbiteri de multitudinea indatoririlor in slujirea turmei.
Atentia prioritard a diaconilor este aceea de a se ingriji de bunastarea fizica
a turmei. Diaconii au onoarea de a modela, pentru biserica locala si pentru
cei pierduti, compasiune, bunitate, mila si dragoste. In timp ce biserica
se Ingrijeste de nevoile oamenilor, lumea este expusa vizibil la dragostea
lui Hristos si, ca urmare, oamenii vor fi atrasi catre Mantuitor. Diaconii
trebuie sa fie un exemplu de dedicare, unitate si armonie in slujba lor.
Indatoriri si responsabilitdti. Diaconii vor administra cu grija si
eficacitate activitdtile caritabile ale bisericii. Ei sunt cei care colecteaza
fonduri, cei care oferd alinare si agenti ai milei. Ei 1i ajuta pe saraci, pe
cei fara servici, pe cei bolnavi, vaduve, batrani, cei fara camine, pe cei
in spitale si handicapati. Ei alina, protejeaza si incurajeaza oamenii,
ajutandu-i sa aiba cele trebuincioase. Chiar daca de cele mai multe ori se
ocupa si de satisfacerea nevoilor spirituale ale celor pe care i slujesc, ei
slujesc cu prioritate nevoilor fizice. indatoririle specifice includ, dar nu se
limiteaza la:

a. Slujirea celor in nevoie, demonstrand dragostea lui Hristos. Atentie
speciala trebuie acordata vaduvelor si vaduvilor, celor in mari nevoi si
batranilor. Colectarea si administrarea fondurilor benevole sunt incluse.

b. Asista Consiliul in vederea pregatirii Cinei Domnului pentru
membrii bisericii.

213



c. Alte sarcini si responsabilitati stabilite de catre diaconi si/sau
Consiliu.

Condiii de calificare. Diaconii trebuie sa fie buni credinciosi in
BISERICA si sa corespunda conditiilor stabilite In I Timotei 3:8-10, 12-
13. Aceste conditii de calificare sunt prezentate mai jos:

a. demnitate (I Timotei 3:8),

b. nu cu doua fete (I Timotei 3:8),

c¢. nu bautor de mult vin (I Timotei 3:8),

d. nu doritor de castig marsav (I Timotei 3:8),

e. sd pastreze taina credintei intr-un cuget curat (I Timotei 3:9),

f. cercetati (I Timotei 3:10),

g. fard prihana (I Timotei 3:10),

h. barbatul unei singure neveste (I Timotei 3:12),

1. s stie sa-si cArmuiascd bine copiii si casele lor (I Timotei 3:12).

Adunari si organizare. Diaconii trebuie sa se intalneasa pentru
rugaciune, discutarea indeplinirii indatoririlor si a responsabilitatilor pe
care le au. Frecventa adunarilor va fi stabilitd de catre diaconi. Diaconii
vor pregati reguli si proceduri scrise pe care le vor preda Consiliului In

vederea colaborarii. Acestea vor fi prezentate in fata Consiliului in decurs
de un an de la adoptarea acestei Constitutii.

DOCUMENTE $1 RAPOARTE

Documente. BISERICA va tine o evidenta corecta si legala a tuturor
documentelor si a actelor contabile cu privire la activitate si proprietati.
Toate aceste documente vor fi pastrate la sediul bisericii din Anaheim,
California. Documentele si actele vor fi verificate de catre Consiliu. Locul
unde activeazd BISERICA poate fi schimbat periodic, dupa cum stabileste
Consiliul.

Inspectarea documentelor si a actelor contabile. Fiecare membru
are dreptul absolut, in orice timp potrivit, sd inspecteze toate evidentele
contabile, rapoartele, documentele de orice fel (cu exceptia celor privind
personalul si contributia) si proprietatile fizice ale BISERICII. Consiliul
poate restrange si limita, din motive de mentinere a unei bune ordini,
numarul de inspectii sau sa stabileasca un cadru ordonat in care acestea
sa se desfasoare. Nici intr-un caz nu va fi refuzata o inspectie rezonabila a
documentelor si a rapoartelor vreunui membru.

DECLARATIE DE DIZOLVARE

La dizolvarea BISERICII, Consiliul va distribui bunurile unei alte
Biserici sau Asociatii crestine baptiste.

214



215



216



217



Contents Biserica locala
Recomandare 3
CUPRINSUL CARTII 5

Introducere 7

BISERICA LUI HRISTOS 11
1. Insemnitatea Bisericii locale 11
2. Sé ne definim termenii §i... pozitia 13
3. Biserica Universala - Biserica Locala 14
4. Biserica locald in vremea apostolica 17

5. Lectii ale trecutului 20

INVATATURA APOSTOLILOR 23

1. Importanta si rolul apostolilor 23

2. Sistemul de invétaturd al apostolilor 26
3. Biserica Locala si aseméndrile ei 29

4. Biserica Locald si revelatia divind 29

5. Biserica locald si Imparatia lui Dumnezeu 30

6. Biserica locala si tainele Imparatiei 31
SFINTIREA CREDINCIOSILOR 33
1. Biserica locala si desavarsirea sfintilor 33

3. Incercarea credintei - metodi de crestere spirituald. 38

Exersarea darurilor 47
Biserica locala, darurile si roada Duhului 47
1 Despre , DARURILE DUHULUT* 48

2. De ce trebuie sa ne identificim darurile duhovnicesti?

3. Cum sa ne identificim darurile date de Duhul Sfant? 50

4. Greseli care trebuiesc evitate in problema darurilor Duhului.

Roada Duhului Sfant 53
1. Despre ,,Roada Duhului Sfant* 53

2. Care este scopul rodirii Duhului Sfint in viata noastra?

3. Care este partea noastra ? 56
4. Despre paradoxul cresterii spirituale 57
5. Problema maturitatii duhovnicesti 59

Importanta formarii cirmuitorilor spirituali ai Bisericii 65
1. Ordinea lucrarii lui Hristos in Biserica 65

2. O criticd constructiva si necesard 71

3. Instalarea presbiterilor 73

4. Principiul pluralitatii liderilor 73

5. Selectarea presbiterilor 77

6. Diversitatea presbiterilor 77

7. Pozitia presbiterilor 77

218

50

51

54



8. Pericolul dictaturii presbiterilor 79

9. Principiul unanimitatii. 80

10. Purtatorul de cuvint 80

11. Pasi practici in formarea cArmuitorilor spirituali 83

Trecem acum la partea practicd a procesului de formare a presbiterilor
Bisericii. In 1 Timotei 3:1, apostolul Pavel face o afirmatie care a fost mult timp si
in multe locuri un prilej de tulburare: 83

12. Procesul de identificare si formare a presbiterilor 87

13. Caracterul presbiterilor 88

14. Ordinarea presbiterilor 91

15. Disciplinarea unor presbiteri. 93

16. Diaconii Bisericii 94

Casieria Bisericii 99

1. Douad principii fundamentale 100

2. Sentimentul dublei proprietati. 100

3. Sentimentul responsabilitatii familiale. 101
4. Scopurile stringerii de ajutoare. 104

5. Timpul stringerii de ajutoare 106

6. Cine trebuie sa dea? 107

7. Cit trebuie sa dam? 107

8. De ce trebuie sd dim? 107

Anexe si structuri eclesiale 109

1. Despre ce este vorba in epistolele ,,pastorale“? 111

O asezare premeditata si sugestiva 113

Exemple de biserici locale 115

Prietenia crestind 126

Politetea crestinad 127

Providenta divind 128

Egalitatea crestind 129

Responsabilitatea personala crestind 129
Increderea crestini 129

Colegialitatea crestinda 130

Autoritate spirituald 130

Sacru sau sacramental 131

Rostul Adunirilor Generale 136

4. Problema suferintelor lucrétorilor 143
Identificarea cu Hristos, fratele nostru mai mare 145

Identificarea cu suferintele lui Hristos pentru Biserici 148
5. Principii versus Porunci 155

6. Virste spirituale in Biserica 159

219



7. Cauzele lipsei de vitalitate spirituala 167

8. Muzica ,,bisericeasca“ 177

Originea notelor muzicale 178

O scurtd incursiune istorica 179

9. Constitutii si structuri Bisericesti 189

Ce este o Constitutie a Bisericii? 189

Cite tipuri de Constitutii bisericesti exista? 190

Structuri in bisericile baptiste romane din diaspora 200

10. Constitutia Bisericii Baptiste ,,Bethel” din Anaheim, California
203

DECLARATIE DE VIZIUNE 203

DECLARATIE DE SCOP 203

DECLARATIA PRINCIPIILOR DE SLUJIRE 204
DECLARATIA PLURALITATII IN CONDUCERE 206
DECLARATIE DE AFILIERE 207

DECLARATIA DE MEMBRALITATE 208
ADUNARI GENERALE 209

DECLARATIA DE CONDUCERE 210

DOCUMENTE SI RAPOARTE 214

DECLARATIE DE DIZOLVARE 214

220



221



222



223



